# ไกวัลยธรรม

ธรรมบรรยาย ที่ลานหินโค้ง สวนโมกขพลาราม อำเภอไชยา ภาควิสาขบูชา พ.ศ. ๒๕๑๖

1123

# พุทธทาสภิกขุ



ธรรมทานมูลนิธิ จัดพิมพ์ด้วยดอกผลทุน "ธรรมทานปริวรรตน์" เป็นการพิมพ์ครั้งที่ ๓ ของหนังสือธรรมโฆษณ์ หมวดที่ ๒ ชุดปกรณ์พิเศษ หมายเลข ๑๒.ก บนพื้นแถบสีแดง จำนวน ๑,๐๐๐ เล่ม พุทธศักราช ๒๕๔๖

ฉบับที่ระลึกครบ ๑๐๐ ปี พุทธทาส

[ ลิขสิทธิ์ไม่สงวนสำหรับการพิมพ์แรกเป็นธรรมทาน, สงวนเฉพาะการพิมพ์จำหนาย ]

## ธรรมทานมูลนิธิ สวนโมกข์ ไชยา จัดพิมพ์

| พิมพ์ครั้งแรก   | 020202 | u seru je | W.M. loddom | จ้านวน ๑,๕๐๐ เล่ม |
|-----------------|--------|-----------|-------------|-------------------|
| พิมพ์ครั้งที่ ๒ | ଗଠ     | กันยายน   | W.M. ලසිගර  | จ้านวน ๑,๐๐๐ เล่ม |
| พิมพ์ครั้งที่ ๓ | local  | พฤษภาคม   | W.M. botab  | จำนวน ๑,๐๐๐ เล่ม  |



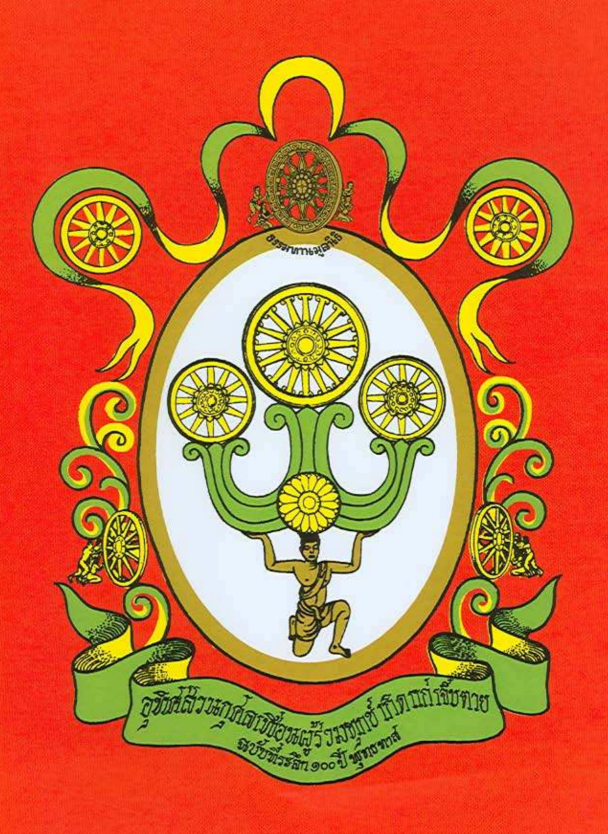
พุทธทาสจักอยู่ไปไม่มีตาย แม้ร่างกายจะดับไปไม่ฟังเสียง ร่างกายเป็นร่างกายไปไม่ลำเอียง นั่นเป็นเพียงสิ่งเปลี่ยนไปในเวลา

พุทธทาสคงอยู่ไปไม่มีตาย ถึงดีร้ายก็จะอยู่คู่ศาสนา สมกับมอบกายใจรับใช้มา ตามบัญชาองค์พระพุทธไม่หยุดเลย พุทธทาสยังอยู่ไปไม่มีตาย อยู่รับใช้เพื่อนมนุษย์ไม่หยุดเฉย ด้วยธรรมโฆษณ์ตามที่วางไว้อย่างเคย โอ้เพื่อนเอ๋ยมองเห็นไหมอะไรตาย

แม้ฉันตายกายลับไปหมดแล้ว แต่เสียงสั่งยังแจ้วแว่วทูสหาย ว่าเคยพลอดกันอย่างไรไม่เสื่อมคลาย ก็เหมือนฉันไม่ตายกายธรรมยัง ทำกับฉันอย่างกะฉันนั้นไม่ตาย ยังอยู่กับท่านทั้งหลายอย่างหนหลัง มือะไรมาเชี่ยโค้ให้กันฟัง เหมือนฉันนั่งร่วมด้วยช่วยชี้แจง

ทำกับฉันอย่างกะฉันไม่ตายเถิด ย่อมจะเกิดผลสนองหลายแขนง ทุกวันนัดสนทนาอย่าเล็กแล้ง ทำให้แจ้งที่สุดได้เล็กตายกัน.

พุทธทาส อินุทปญโญ



Gar lan no

เก็กรลัด ฟมฟ์ หนับ สือ ชรรม ในเรา เล่ม หั้ ชิ้น เก็กรลัด ฟมฟ์ หนับ สือ ชรรม ในเราโล่ม หั้ ชิ้น ทาใน กรับ หั้ น้ำ ของหาต่อดห ใม่ทาก พับ โคป ส่วน ะหั่งปีนิกรช่วยให้ชาใน: แพร่ และ โปใน โลก มนุษย์ จินะาม ที่ โลก คือ ต้อง กร ธเรมะ เป็น อย่บ อใง.

พูลับ พูเฟนเกา เพลงผมการะนกอง อุกมาการ

แห่งบราม การปุ่งกระทุ ผู ล่บบุงหน่น แบ่งเป็น ปักษา แก้ดถึงหน่า เกิดเล็ก เดา อายม แบ่งเป็น โดย แก้ดถึงหน่า เกิดเล็ก เดา อายม แบ่งเป็น โดย และกลับ เล่า ไทยงาน เมาะ ผูงหวยงา แม่ง ปู่หน่งและ เกิดถึงหม่าะ โคลงหม่า ผู้ผู้ให้ ขับหม่อมทุด แบ่งขับเมาผู้ มีประกับสายท่า ผู้ผู้ให้ ขับหม่อมทุด แบ่งขับเมาผู้ มีประกับ เล่า

จาว งูทุก อถิ่ม่บ ณูพา ณ นุมพา เลอดี ส พุญภูพพาตุทุก พา และ นุทกุมเกู่ ใหา นุกษุม ๒๑ (ขุมการขยายการกอวาทพาหม ใหวพุทษุ ๑๑ (ชุมพาตุทักษณฑกญ ชาวุตท ผูกฤจา เมิน ๑๑ (ชุมพาตุทักษณฑกญ ชาวุตท ผูก กุมผู

โมกงพลาราม (ชอา,

Mnomi Santachi

# อนุในๆ เก.\*

ชื่อปุจคล หรือชื่อ ชาล นั้นๆ ก็ตาม, แต่อาน และสลบาน ที่พำนั้น มี อุปจคล หรือชื่อ ชาล นั้นกับ ตี อีนา โด้ มีจาย ศิจาน และ หั้น เมื่อ สนับ สนุน กร อัน พัฒนาแล้ว แปลกุป ภาจร้อง แต่ย หั้น อีกสิชิน พันธ์ แม้ จะ มี พัฒนาแล้ว แปลกุป ภาจร้อง แต่ยง พันธ์ มี อัน ผั้น เมื่อ สนุน แม้ จะ มี พัฒนาแล้ว แปลกุป ภาจร้อง แต่ยง พันธ์ มั่น เมื่อ สนุน แม้ จะ

विचे रेश क्षेत्रकमा= विचेवित्रेश विचार्ति.

ทุนที่ ๆ ผละ มีประโปชน์เป็นเดยของกา ในกระกับให้ปกา - คุณมประบบของมา นุรีลของเมชท่อๆ ในพระพุทธศาสาก หา๊กราลัก หมิมที่ คุณมแผ่งเพร่ เล้า ใดสมใดสถาก มีเพยาลัก เมื่นที่ คุณมแผ่งเพร่ เล้า ใดสมใดสถาก มีเพยาลักษ์ เมื่นที่ เป็นแผ่งคน. อิกาลาย หนึ่ง ก็เป็นโดสส ให้ ผู้บริลาจารัพชี ราย ขอยๆ แต่มีคุณมประสอกัมของมาย ให้ เล้า ใช้ เป้า เหือการณ์ ชกาม- ผู้ที่ พื้น เป็น กระสอก แก่กระดำเนิน กิดการณ์ จายผลางใดส่วน เดิง ในการของราย เอ็นที่ ได้รับมา ลากกระกัน เกียนเห็น สือ พูนหาใช้ เมื่อ พูนหาใช้ สือ พูนหาใช้ สือ พูนหาใช้ เมื่อ กระสามา เล่า เม่า เมื่อ กระสามา เล่า เมื่อ เม

โลกสมีปล่า ก็คืบ พุดกรรม โดปเนิกะโนชั้น สังธรรม ด้ว่า เพลาบางกลั้น โมโด้ : พุดกัน โม่รัเรื่อง พ้อภาปโปซาส์ เพละ ๑:-หล่าง ชาส์ . รัฐบาล ต่างๆในโลก พื้อชี้พัฒา แก้โขมัญ เห็นประ-เกตใน้มๆ โมโด้ และ พุกริฐบาล , แม้ คะเป็นรัฐบาล ที่ ถ่างกับ สำ ก็ขึ้น มีคาการ เขม่อง ก็บารปลี่ปน แห้ก กันจี้นมา ลับปริกะต้อ ไพ่นั้น เอง, โปดราว หนึ่ง ๆ . เขาคะ ต้องรดกันโปลก พุณ เพโร ส่ง

เมื่อพิมพ์ครั้งแรก

สาคเล้า มิดภามเล้ามา ชาวมากางปริการสุด ที่เปิงโป เล้า โดสาคาย และเล้า โดสุดใน และเล้า โดโลกุส่วนรอมทับ หมอ เล้า โดสาคาย และเล้า โดสุดใน และเล้า โดโลกุส่วนรอมทับ หมอ เดินสุด ถ้นละสายปรินาทุกคน มีพาระโค้า อย่านิสนุ มิศาหนา มิชารมะ อย่านใจ กะพันมิศักราบาอย่างโป หั กายและกาลา เกละสามารถเก้า ปัญญาส่วนตัว หรือส่วน มับ สุม สำนัก โม่ได้ เลย, หรือแบบสุดให้ เล้า แน่งผลกำเล้น, โม่เก่าแผ่น สนใกล หั หรือแบบสุดให้ โดย แน่งสะผันผลน์ โป ในลักษณะ องกับไม่.

กลาย เป็น ของ เพอง ประสาใหญ่ปี จันห้อด.

และพูษเลนูลูมาราค ปลู่มนุคนูลู ๑๑๑๒๒๒ทักกุ ษก กกุ ยอท โยกุมลูกกุมนุ นุมเอนุษยาที่แน่ง เตุมกรุปษาเระพมกุลก หุนเพรา โยกุมลูกกุมนุ เพรารุปษาเพรามกุลค เกาสุดาแขนุม

। श्री अभ अर्च ग्रंस हिंदे.

Moromo strutale

Pany Menoral Ser

## คำปรารภพิมพ์ ของธรรมทานมูลนิธิ

[ในการพิมพ์ครั้งที่ ๓ พ.ศ. ๒๕๔๖.]

ธรรมโฆษณ์ของพุทธทาส พิมพ์มาแต่ต้นจนบัดนี้ มีจำนวน ๗๒ เล่ม หรือ
๗๒ เรื่อง, เล่มที่ขาดคราวพิมพ์มีอยู่หลายเล่ม; ได้มีผู้ประสงค์สั่งซื้อไปยังธรรมทาน
มูลนิธิ เนื่องๆ แต่ก็ไม่อาจส่งให้ได้ สำหรับเล่มที่ขาดคราวพิมพ์ เพราะหมดแล้วบ้าง
หมดไปนานแล้วบ้าง, หลายท่านหลายหน่วยงานประสงค์จะมีไว้ให้ครบชุดทั้ง ๗๒ เล่ม
ก็ไม่อาจส่งให้ครบชุดตามประสงค์ เพราะยังไม่มีโอกาสนำมาพิมพ์ใหม่ให้มีครบทุกเล่ม
ด้วยเหตุผลหลายประการ. แล่มที่หมด จือเล่มที่ทั้งว่างไร้ ไม่มีพิมพ์บอกว่า เพิ่มพ์มาถึงครั้งที่...! ในบันทึกท้ายเล่มที่อี่อหนังสือนั้นๆ
ในระทวงสำคับพิมพ์ออกเล่ม (๑) ถึง (๑๑) ถึง (๑๑) ส่วนเล่มนอกนั้นมีครบทมด).

วันที่ ๒๗ พฤษภาคม พ.ศ. ๒๕๔๘ เป็นปีที่ครบ ๑๐๐ ปี แห่งการเกิดมา ทางชีวิตร่างกาย ของท่านอาจารย์พุทธทาสภิกขุ, ในการนี้ ธรรมทานมูลนิธิขอถือ เอาเป็นโครงการหนึ่งในโครงการทั้งหลายเกี่ยวกับ "ฉลอง ๑๐๐ ปีพุทธทาส" คือจะพิมพ์ "ธรรมโฆษณ์ของพุทธทาส" เล่มเดิมๆ ที่ขาดคราวพิมพ์ให้ครบ (ประมาณ ๑๐ เล่ม) เพื่อเป็นอนุสรณ์, โดยจะทยอยพิมพ์ออกมาเรื่อยๆ ในเล่มที่ขาดนั้นๆ ตั้งแต่ตัน; ท่าน ผู้ใดประสงค์จะมีหนังสือธรรมโฆษณ์เล่มที่ขาดไว้ให้ครบ โปรดทยอยติดต่อสั่งซื้อได้ที่ ธรรมทานมูลนิธิ หรือที่สวนโมกขพลาราม, ซึ่งมีรายละเอียดที่อยู่และหมายเลขโทรศัพท์อยู่ ในหนังสือพิมพ์ "พุทธสาสนา" รายตรีมาส ของคณะธรรมทาน, หรือตอนท้ายเล่มแห่ง หนังสือธรรมโฆษณ์นี้.

อนึ่ง ท่านผู้ใดมีศรัทธาประสงค์จะขอรับเป็นเจ้าภาพพิมพ์หนังสือ "ธรรมโฆษณ์ ของพุทธทาส" เล่มที่ขาดคราว หรือรับเป็นเจ้าภาพพิมพ์ "ธรรมโฆษณ์ของพุทธทาส" เล่มที่จะออกใหม่ ซึ่งคณะผู้จัดพิมพ์หนังสือตั้งปณิธานทำตันฉบับธรรมโฆษณ์อีก ๒๐ กว่าเล่ม ให้ได้พิมพ์เป็นหนังสือธรรมโฆษณ์ครบ ๑๐๐ เล่ม เพื่อเป็นอนุสรณ์ และ เป็นธรรมทานมัยกุศลฉลอง ๑๐๐ ปีพุทธทาสด้วย โปรตติดต่อรับเป็นเจ้าภาพพิมพ์ได้ที่ สวนโมกขพลาราม หรือที่ธรรมทานมูลนิธิ ตามที่อยู่ดังกล่าวแล้ว.

สำหรับหนังสือธรรมโฆษณ์เล่ม "ไกวัลยธรรม" นี้ เป็นเล่มที่ ๕ ที่ชาดคราวพิมพ์ นำมาพิมพ์ใหม่เป็น "ฉบับที่ระลึกครบ ๑๐๐ ปีพุทธทาส", พิมพ์ขึ้น ด้วยทุน "ธรรมทานปริวรรตน์".

#### คำปรารภ\*

ธรรมโฆษณ์ชุก ใกว๊ลยธรรม นี้ จักพิมพ์สำเร็จไก้ค้วยทุนธรรมทาน ปริวรรคน์ ซึ่งท่านพระไสว สิวญาโณ แห่งสวนโมกขพลาราม บริจาคไว้ที่ สวนอุสมมูลนิธิ เป็นจำนวนเงินเท่ามูลค่าของการพิมพ์หนังสือชุคธรรมโฆษณ์ ๑ เล่ม เพื่อจักพิมพ์หนังสือชุกนี้ เล่มใกเล่มหนึ่ง ขึ้นไว้ในพระพุทธศาสนา เป็นพุทธบูชา แค่สมเด็จพระบรมศาสคาสัมมาสัมพุทธเจ้า, และเป็นธรรมบูชา แค่ท่านอาจารย์ องค์บรรยาย.

กณะเจ้าหน้าที่จัดทำหนังสือชุด ธรรมโฆษณ์ จึงได้เลือกพิมพ์ชุด ไกวัลยธรรม ให้เป็นฉบับธรรมทานของท่าน สิวญาโณ เพื่อถวายส่วนหนึ่งแก่ท่าน องค์บรรยาย สำหรับแจกจ่ายแก่บุคคลหรือสถาบัน สุดแต่ท่านจะพิจารณา. อีก ส่วนหนึ่งจำหน่ายแก่ผู้สนใจ ในราคาชนิดที่เอากุศลเป็นกำไร บัจจัยที่ได้จากการ จำหน่าย จะได้ตั้งเป็นทุนปริวรรคน์ไว้ สำหรับจัดจ่ายเป็นค่าพิมพ์หนังสือธรรมโฆษณ์ ชุดอื่น ๆ ต่อไป.

หนังสือชุดไกวัลยธรรมนี้ เป็นการบรรยายทางภาษาธรรมระดับสูงสุด จักต้องศึกษาอย่างพินิจพิจารณา จึงจะเข้าถึงจุดมุ่งหมายของเรื่อง; หากเข้าใจแล้ว จะพบอานิสงส์อย่าง "ไกวัลย์" อันเป็นธรรมสัจจะอย่างยึง; รู้จักไกวัลย์แล้ว, ปฏิบัติ ตนให้ถูกต้องตามธรรมสัจจะ, แล้วทั้งปัจเจกชนและสังคม จักประสบสันติภาวะ และสันดิสุขจะพึงมี แก่เพื่อนร่วมทุกข์เกิด แก่ เจ็บ ตาย ทั่วหน้ากันได้เป็นแน่นอน.

> สวนอุศมมูลนิธิ ๔๙ หมู่ ๖ ค.หนองบอน เซกพระโชนง, ซอย ๑๐๓ สุขุมวิท ก.ท. ๑๑

<sup>้</sup> เมื่อพิมพ์ครั้งแรก

### อรรถาธิบายเกี่ยวกับใกวลัยธรรม

ต่อไปนี้เป็นอรรถาธิบายเรื่องทุกเรื่อง เกี่ยวกับสิ่งที่เรียกว่า ไกวัดขะธรรม, เป็นการศึกษา เกี่ยวกับลักษณะ ความหมาย คุณ ค่า ของไกวัลขธรรม โดยทั่วไป โดยใจความก็คือ สิ่งทั้งป่วง ซึ่งหมายถึงสิ่งที่มีประโยชน์ ไม่มี ประโยชน์ และ มิใช่ทั้งมีประโยชน์และไม่มีประโยชน์ ซึ่งเรียกว่า "สิ่งทั้ง ปวง" อย่างเป็นอนนิตะ ให้สมกับหน้าที่ของพุทธทาส ซึ่งมุ่งหมายจะนำเพื่อน มนุษย์ ให้ถึงที่สุดแห่งความใช่และความไม่ใช่ แห่งสิ่งที่เป็นไกวัลย์ ทั้งนี้โดย ความตั้งใจระวังมิให้เกิดอุทธจจะ และอุพพิละ คือความตื่นเต้น แม้การเดือด แห่งวิจิกิจฉา.

สิ่งที่เรียกว่า "ทั้งหมด" เรียกว่า "ไกวลัย์" รวมไปถึง สิ่งที่มีประโยชน์ ไม่มีประโยชน์ และ มิใช่ไม่มีประโยชน์. แม้แก่ พระนิพพาน ก็มีชื่อเรียกว่า เกวล หรือ ไกวลัย์ ซึ่งตามตัวหนังสือ แปลว่า สิ่งทั้งหมดทั้งสิ้น.

สิ่งที่เรียกว่า ไกวัลย์ นั้น อยู่เหนือ สังขยา กล่าวคือ การนับ, มิใช่สังขยา ที่อยู่เหนือหน้าขนม ชื่อมันพ้องกัน แต่ว่าความหมายมันผิดกัน สังขยา แปลว่า การนับ คือการนับให้รู้ว่าเท่าไร หรือแม้แต่การคำนวณให้รู้ว่าเท่าไร หรืออย่างไร ก็รวมอยู่ในคำว่า สังขยา ค้วยเหมือนกัน และ เป็นสังขยาแห่งการนับ มิใช่สังขยาหน้าขนม.

ไกวัลย์ มีความหมายว่า เหนือคุณค่า เหนือการตีราคา คือเป็น อนครมะ จึงมีความหมายว่า เหนือสิ่งทั้งหมด หรือ ทุกสิ่ง อย่างไม่มีที่สิ้นสุด.

อรรถาชิบายนี้ ท่านอาจารย์พุทธทาส อีนุทปญโญ ทำไว้ก่อนละสังขาร เริ่มทำต้นฉบับ เมื่อวันที่ ๒๕ ตุลาคม ๒๕๓๕ ทำได้ ๒ วัน (รวม ๖ ชม.) ก็หยุดไปเลย เพราะร่างกาย ไม่อำนวย และไม่มีเวลาว่างพอจะรวบรวม. ข้อความทั้งหมด บันทึกเทปเสียงคำบอก ของท่านอาจารย์ไว้โดยตลอด. (ท่านฯ ท่าต้นฉบับนี้ แบบบอกคำต่อคำให้กิกษุจด กระทั่งบอกการเน้นตัวอักษรด้วย.) ไกวัลย์ หมายถึง สิ่งที่มีความงามถึงที่สุด อยู่เหนือความบริสุทธิ์ เหนือความบริบูรณ์ เหนือความเป็น ต้น กลาง ปลาย คือ อยู่เหนือความมีการ บัญญัติ นั่นเอง.

ไกวัลย์ หมายถึง ความสมบูรณ์ ทั้งโดยพยัญชนะ โดยอรรถะ และ ความมีประโยชน์ ซึ่งหมายถึง ทางหนังสือ หรือ ทางภาษา อยู่ในฐานะเป็นสิ่งสูงสุด.

ไกวัลย์ อยู่เหนือกาลเวลา หรือนอกกาลเวลา ไม่สมมดิ หรือ บัญญัติได้ ในเรื่องอันเกี่ยวกับกาลเวลา คังนั้น จึงอยู่นอกเหนือกิจกรรม และอำนาจ แห่งกิจกรรมของ "พระเป็นเจ้า" ที่กล่าวอย่างปุคคลาธิษฐาน คือมิใช่กฎของธรรมชาติ.

ไกวัลย์ อยู่เหนือความศักดิ์สิทธิ์ ของสิ่งที่เรียกว่า สิ่งศักดิ์สิทธิ์ เพราะ เหตุว่ามันเป็นเสียทุกอย่าง ไม่ยกเว้นอะไร เลยไม่มีความหมายของคำว่า สิ่งศักดิ์สิทธิ์.

ไกวัลย์ อยู่เหนือบัญญัติทางมิติ (dimension) ที่ใช้กันอยู่ในโลก เช่น คำว่า การมา การไป การถึง การจุติ การอุบัติบังเกิด ซึ่งเรียกโดยภาษาบาลีว่า อาคติ คติ จิติ จุติ อุปปตุติ ซึ่งจะรวมเรียกได้ว่า ความว่าง จากมิติใดใด โดยสรุปแล้ว เป็นการ ไม่ตั้งอยู่ เป็นการไม่เป็นไป และมิใช่อารมณ์ หรือ ความมีอารมณ์.

ไกวัลย์ เป็นสิ่งที่มีไว้พูดกันในทุก ๆ ศาสนา ที่อ้างตัวเองว่า มีสิ่งสูงสุด เหนือสิ่งทั้งปวง จนไม่มีอะไรจะเปรียบเทียบกันได้ เพราะมันหมายถึง ทุกสิ่งไม่ยกเว้น อะไร.

ในเบื้องกันนี้ จะพูดกันแก่ฝ่ายสมมักกะหรือนิพพาน ขอให้คั้งเบ้าหมายแห่ง การพูด โดยเล็งไปถึงที่นั้น อันเป็นสิ่งสูงสุด หรือเป็นสิ่งทุกสิ่ง แห่งสิ่งทั้งปวง. สำหรับเด็กๆ ชอให้รู้แก่เพียงว่า สิ่งนั้นมีอยู่ ก็พอแล้ว โดยที่ยังไม่ สามารถจะทำให้เข้าใจได้ว่าอะไร ชอให้เข้าใจรวมๆกันว่า หมายถึงทุกสิ่ง ก็แล้วกัน.

### หน้าที่ของพวกเราเกี่ยวกับใกว๊ลยธรรม

เราจะต้องกระทำเกี่ยวกับไกวัลยธรรม ให้เป็นไกวัลยธรรมประกาศิต เพื่อให้เราบังกับตัวเองเกี่ยวกับไกวัลยธรรมตามที่ควรจะเป็นไป หรือต้องเป็นไป คังนั้น จึงค้องมีการปรารภเรื่องไกวัลยธรรมเป็นเบื้องหน้า จะมีการสนทนาพูคจาอะไรๆ หรือ พยายามกระทำสั่งใก ๆ ก็ต้องมีการปรารภเรื่องไกวัลยธรรม เป็นหลักเป็นประธาน.

เราจะมีการขยายขอบเขตของการศึกษา การปฏิบัติ การเห็นแจ้ง แทงตลอด และรับประโยชน์จากใกวัลยธรรม ให้ได้ ให้มี ตามที่สมควร.

เราจะต้องมีการวิจัยวิจารณ์ต่อสิ่งที่เรียกว่า ไกวัลยธรรม ให้ละเอียก ลออในทุกแง่ทุกมุม จะต้องมีการ เห็นไกวัลยธรรมในไกวัลยธรรม ด้วยไกวัลยธรรม ในตัวไกวัลยธรรม จนสามารถวิจัยและวิจารณ์สิ่งนี้อย่างกรบถ้วน เราจะต้องสงเคราะห์สิ่ง ที่เรียกว่าไกวัลยธรรม อย่างสงเคราะห์หมวกธรรมต่าง ๆ ตามชนิกตามลักษณะ เมื่อมีการ แยกแยะ และวิจัยวิจารณ์ จนกรบหลักเกณฑ์แห่งไกวัลยธรรมนั้น ๆ การสงเคราะห์คือการ สรุปความโดยรายละเอียด ให้สั้นเข้า แล้วมีการวิจัยให้พบใจความสำคัญเป็นหมวกหมู่ และ มีการวิจารณ์ข้อปลีกย่อยโดยรายละเอียด.

เราจะต้องทำการผนวกไกวลัยธรรมแต่ละหมวด ๆ ให้เข้ากันได้ โดย ใจความ และรวบรวมรายละเอียกแห่งเรื่องนั้น ๆ ไว้ เป็นการบรรจบไกวลัยธรรมเข้าให้ได้ ค้วยกันทุกคน ทุกพวก หรือทุกชนิด เป็นการรวมแห่งไกวัลยธรรมอันหาที่สุดมิได้ อยู่ ตลอดเวลา.

เราจะต้องจัดกระทำให้เสมือนหนึ่งว่า ใกวัลยธรรม นำจักรวาล กล่าว อีกอย่างหนึ่งก็ว่า ให้มีไกวัลยธรรม และมี ธรรมไกวัลย์ เข้าด้วยกัน โดยวักถุประสงค์ หรือกล่าวอีกอย่างหนึ่งว่า มีวัตถุประสงค์แห่งไกวัลยธรรม เป็นการรวมใกวัลยธรรม กันทั้งโลก.

เราจะต้องคั้นหาไกวลัยธรรมในประวัติศาสตร์แห่งไกวลัยธรรม แม้จะ มีอาการแห่งการถอยหลังเข้าคลอง ก็มีการรุกหน้า หรือการเบิกบานในทางประวัติศาสตร์ ไม่ทำคนให้เป็นมนุษย์หลงทางของไกวลัยธรรม เหมือนอย่างที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ว่า ในบัดนี้ก็ดี ในกาลก่อนก็ดี ตลาคตบัญญัติ เฉพาะเรื่องความทุกข์ และความดับทุกข์ เท่านั้น คังที่ครัสว่า "ปุ่พฺเพ จาหํ ภิกุขเว เอตรหิ จ ทุกุขณฺเจว ปณฺญาเปมิ ทุกุขสุส จ นิโรธิ".

เราจะต้องไม่มีการหลงทาง ไม่มีการหลงตัวเอง ไม่มีการหลงโลก ไม่มีการหลงพระเบ็นเจ้า. (อย่างปุคคลาธิษฐาน) อันมีอยู่อย่างมากมาย.

เราจะต้องมีไกวัลยธรรมสถาปนา อาณาจักรแห่งไกวัลยธรรม ตาม อำนาจแห่งตน ให้ไกวัลยธรรมนั้นเป็นอาณาจักรแห่งตัวเอง มีลักษณะเป็นธรรมประกาศิต.

เราจะต้องนำจักรวาลทุกจักรวาล โดยไกวัลยธรรม มีโกวัลยธรรมนำ สันทึภาพอีกก่อหนึ่ง.

เราจะมีใกวัลยธรรม นำ อตัมมยตา คือความเป็นอิสระแก่ตัวเอง ไม่ยอม ให้สำเร็จมาแต่สังขารใกๆ หรือปัจจัยใกๆ ไม่อาศัยสิ่งที่เนื่องกันเป็นสายอย่างปฏิจจสมุปบาท หรืออิทัปบัจจยตา เพราะว่า ไกวลัยธรรม เป็นสิ่งๆเดียว หรือทั้งหมด อยู่ในคัว มันเองแล้ว.

เราจะต้องมีใกวัลยธรรม นำ พระนิพพาน คือให้เกิดความถูกต้องใน การสุถึงพระนิพพาน โดยอาศัยสัมมัตตธรรม คือความถูกต้องทางความคิดเห็น ทางความ ปรารถนา ทางการพูดจา ทางการทำการงาน ทางการประกอบอาชีพ ทางความพยายาม ทางความมีสติ ทางความมีสมาธิ ทางความมีญาณ ทางความมีวิมุตติ ซึ่งเป็นสัมมัตตะสูงสุด อย่างที่พระองค์ได้ตรัสไว้.

เราจะต้องมีใกวลัยธรรม นำ ประทีป ทั้งที่ควงประทีปก็เป็นการนำอยู่ใน ตัวเองแล้ว คือเราจะต้องจัดให้มีการใช้ประทีปที่ถูกต้อง จนนำตัวเอง เรียกได้ว่า ประทีปนำ ประทีป ประภาคารนำประภาคาร ให้ ประทีปดวงน้อย นำ ประทีปดวงใหญ่ อยู่เสมอ.

เราจะต้องจัดให้ไกวัลยธรรม นำ ไกวัลยธรรม เอง ในลักษณะไกวัลย-ธรรมที่ยังน้อย หรือยังค่ำ นำไกวัลยธรรมที่มากหรือสูงขึ้นไป.

โดยใจความก็คือ ไกว้ลยธรรมนำชีวิต. ทุกอย่างสำเร็จประโยชน์อยู่ที่การ มีชีวิต ซึ่งมีการนำอย่างถูกต้อง อะไร ๆ ก็สำเร็จอยู่ที่ชีวิต ชีวิตตั้งอยู่ได้ค้วยชีวิต ชีวิตสำเร็จ อยู่ด้วยชีวิต ดังนั้น จึงได้มีไกวัลยธรรมนำชีวิต ซึ่งเป็นชีวิตนิรันคร คือประกอบอยู่ค้วย ไกวัลยธรรมอันไม่มีที่สิ้นสุด.

#### ประโยชน์ของใกวลัยธรรม

ประโยชน์ของไกวัลยธรรม เกี่ยวข้องไปถึงสิ่งที่เรียกกันว่า การไถ่บาป โดยเหตุที่ว่า เป็นการไถ่บาป รับการไถ่บาป ผู้ไถ่บาป และการหมดบาป พันบาป อยู่ในตัว เพราะมีไกวัลยธรรมแล้ว บาปตั้งอยู่ไม่ได้ กลายเป็นผู้อิสระจากบาป. และ อิสระจากการทำบาป. กล่าวสั้น ๆ ก็ได้ว่า คัว หรือ องค์ ของพระเป็นเจ้าเอง ก็เป็น ไกวัลยธรรม ซึ่งทำให้พระเป็นเจ้าอยู่เหนือบาปและหมดบาป ทำให้ไม่ค้องมีการไถ่บาป เพราะเป็นการไถ่บาปหรือหมดบาปอยู่แล้วในตัวของไกวัลยธรรมนั้น.

คำว่า ไกวลัยธรรม เฉย ๆ คำนี้ ยังไม่มีใครรู้จัก จึงเป็นเสมือนหนึ่งว่า ไม่มีเกียรคิ ไม่มีน้ำหนัก ไม่มีความหมาย ไม่สูงสุด เท่ากับคำว่า สัพพัญญุตญาณ หรือ คำว่า สัมมาสัมโพธิญาณ ซึ่งที่แท้ก็หมายถึงไกวลัยธรรมทั้งหมดทั้งสิ้นนั้นเอง.

ถ้ากล่าวถึงไกวัลยธรรมในฐานะที่เป็นกฎ ก็ได้แก่กฎที่เรียกว่า กฎของพระ ไตรลักษณ์ กฎของอิทปิบัจจยตา และ กฎของอริยสัจ ซึ่งก็มีคำตอบเกี่ยวกับบัญหา ของไกวัลยธรรมทั้งหมดทั้งสิ้น.

### ใกวัลยธรรมเพื่อประโยชน์แก่ใคร

ถ้ามีคำถามขึ้นมาเช่นนี้ ก็ตอบได้ว่า เพื่อประโยชน์ของธรรมชาติ เพื่อ ประโยชน์ของไกวลยธรรมเอง เพื่อประโยชน์ของประโยชน์ประจำโลก.

กล่าวได้อีกอย่างหนึ่งว่า เพื่อประโยชน์ของพระพุทธเจ้าในส่วนที่เป็น ปุกกลาธิษฐาน, และเป็นประโยชน์แก่พระศาสนาของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า, และเพื่อ ประโยชน์ของพระนิพพานเอง ในคำตรัสที่ว่า อายตนะนั้นมือยู่ (อตุถิ ภิกุขเว ตลายตน์) คำว่า อายตนะนั้น หมายถึงพระนิพพานอยู่ในคัว. อายตนะนั้น เป็นที่สุดแห่งความทุกข์, เป็นความไม่ตาย, เป็นความว่างนิรันครของสิ่งที่เรียกว่า คัวตน.

กล่าวอีกอย่างหนึ่งก็ว่า เพื่อประโยชน์ หรือ เป็นประโยชน์ แก่สันดิภาพ ของโลก หรือของทุกคนในโลก หรือเพื่อความสงบเย็นและเป็นประโยชน์ของทุกคนในโลก อยู่ในตัวมันเอง. กล่าวอย่างอุปมาก็ว่า เพื่อเป็นรูสวัมชักโครกโคยอัคโนมัติ ในตัวมันเอง เพื่อสึงไม่พึงปรารถนาของสากลจักรวาล อธิบายว่า รูสวัมชักโครกโคยอัคโนมัตินั้น อะไร ๆ ที่ไม่พึงปรารถนา ก็วึงไปลงรูของสวัมชักโครก จะเป็นสสารหรือจะเป็นพลังงานล้วน ๆ มัน ก็วึงไปลงรูสวัมชักโครกรูนั้น มันจึงกลายเป็นที่สิ้นสุดแห่งการวนเวียน ของสสารและพลังงาน ซึ่งจะรวมเรียกว่า "ของสังขารทั้งปวง"

ทั้งหมดนี้ เพื่อความไม่เห็นแก่ตัว ซึ่งเป็นกิเลสของทุกคน เพื่อความไม่เป็น คู่ตรงกันข้าม คือบวกหรือลบ, positive หรือ negative, supply หรือ demand, subjective หรือ objective หรือแม้ที่สุดแต่ ความเป็นกรด หรือ ความเป็นค่าง ในทางวัตถุ.

กล่าวอย่างเอาเปรียบอีกอย่างหนึ่งก็กล่าวว่า ไม่มีพระธรรมที่แบ่งเป็นพระ วินย์ พระสูตร หรือ พระปรมตถ เพราะมันกลายเป็นไกวัลยธรรมเสียทั้งหมด ทั้งสิ้นนั้นเอง.

### การพิมพ์หนังสือไกวัลยธรรม

การจักพิมพ์หนังสือเรื่องนี้ มีความมุ่งหมายเพื่อช่วยให้ลูกเค็ก ๆ ได้สนอง พระกุณของแม่; หรือเพื่อช่วยให้คนแก่ ได้สนองพระกุณของพระศาสนา ในที่สุดก็เพื่อ ช่วยให้ชาวประชาได้สนองกุณของพระพุทธเจ้าเอง.

### ประโยชน์อันกว้างขวางของใกวลัยธรรม

ประโยชน์อันกว้างขวางของใกวัลยธรรมนั้น มุ่งหมายเพื่อประโยชน์ ของทุกคนในโลก ซึ่งจะทำให้โลกได้มีสันติภาพเป็นส่วนรวม, เป็นสันติภาพที่หาไม่ได้ จากเหตุจากปัจจัย ที่มีอยู่เป็นธรรมกา แต่จะหาไก้จากไกวัลยธรรม ก้วยการทำให้เหมาะสม ทุกอย่าง ก้วยเหตุก้วยปัจจัยจากไกวัลยธรรมโดยตรง, และแม้แต่จากสิ่งที่เนื่องกันอยู่กับสิ่ง สูงสุด เช่นพระเจ้า (โดยปุดกลาธิษฐาน) และหรือที่เนื่องจากทุกสิ่งที่เกิดจากความถูกก้อง ของศาสนา และทุกอย่างของศาสนา ที่เกิดมาจากไกวัลยธรรม อันเกิดมาจากก็เลส ที่เกิด เพราะไม่มีความถูกต้องของศาสนานั้นเอง คือ การปฏิบัติผิดต่อสิ่งที่เรียกว่า ไกวัลยธรรม.

ไกวัลยธรรมมีประโยชน์ถึงขนาดที่จะกำจัดกิเลสของโลก ซึ่งยังไม่มี สันติภาพ และเป็นการทำให้เกิดความถูกต้องของการมีไกวัลยธรรม ที่จะขับไล่กิเลสออกไป เสียค้วยความถูกต้อง ของการมีไกวัลยธรรมนั้นเอง.

# การมีใกวลัยธรรมที่ถูกต้อง

การมีใกวลัยธรรมที่ถูกต้อง คือการมีและการใช้ใกวลัยธรรมอย่างถูก ต้อง จากความสำเร็จแห่งการมีและการใช้ไกวลัยธรรมที่ถูกต้องนั้น ทำให้เกิดความสำเร็จ ในการที่จะมีศาสนา ที่สามารถควบคุมกิเลส และสร้างสันติภาพ ให้แก่มนุษย์ทั่วไปนั้นเอง.

พระพุทธเจ้าพระองค์เดียวตรัสเรื่องสันติภาพไว้อย่างถูกต้อง คือเรื่อง ไกวัลยธรรม, คือเรื่องสัมมัทกะ เพียงคำเคียว ก้องจักรวาล ตรงจุดที่เหมาะสมสำหรับ ช่วยโลก ให้อยู่เหนือโลก เป็นโลกุตกระที่แท้จริง. พระองค์ทรงเน้นคำว่า "อตุลิ ภิกุขเว ตลายตน" ซึ่งแปลว่า อายตนะนั้นมีอยู่. และทรงเน้นที่คำว่า เอโส อนฺโต ทุกุขสุส ซึ่ง แปลว่า นั้นเป็นที่สุดแห่งความทุกข์. ความหมายเหล่านี้ เป็นหน้าที่ของผู้เป็นพุทธทาส ทุกคน ต้องรู้ ต้องรับรู้ ในฐานะเป็นหน้าที่อันสูงสุด เป็นความสวัสดีของโลกทั้งปวง เป็น เสมือนหนึ่งน้ำล้างบาปของสรรพโลก ซึ่งจะต้องกะโกนว่า "อยู่ที่นี่เองโว้ย" ให้ทุกคน ได้ยิน.

สันทิภาพอันถูกต้องของมนุษย์นี้ อยู่ที่นี่ มิใช่อยู่ในโลกไหน หรือในกาวกวง ไหน แต่อยู่ที่ไกวัลยธรรมอันสูงสุด คืออยู่ตรงที่จิตว่างจากตัวตน เป็น สุญญตา ถึงขนาด เป็น ปรมานุตตรสุญญตา อย่ามุ่งหาที่อื่นเลย และเป็นไกวัลยธรรมอักโนมัก อยู่ตรงธรรม สูงสุด ที่เรียกว่า สพุพสงขารสมโอ ที่พุดเป็นอุปมาว่า ตลึงหยุดไหล คือ สังขารทั้งปวง หยุดไหล ไม่ว่ายเวียน. ที่แล้วมามีกันแต่จิกตุบาท ที่เต็มไปก้วยอุปสงค์และอุปทาน เต็มอักอยู่ในจักรวาล ไม่มีในปรมาณูแห่งสุญญตา เราจึงไม่มีหวังในสันติภาพ ขอให้ทุกคน น้อมจิกคุบาทไปสู่เอกัดลกจิก แห่งสุญญตา บังกับจักรวาลให้รู้จักมีสันดิ. หนทางอื่นไม่มี มันยึงไปกว่าหาเลือดกะปู โดยที่ไม่รู้ว่า ปูมีเลือดใส สีไม่มี.

### มวยปล้ำของสันติภาพ

มวยปล้ำอันไม่รู้จักจบจักสิ้นของสันทิภาพ ก็คือสิ่งที่เรียกกันว่า supply และ demand คือการที่โลกมีหน้าที่เสนอและสนองสิ่งที่ต้องปรารถนาของโลกเอง อย่างไม่มีที่สิ้นสุก. มวยปล้ำอีกคู่หนึ่ง ก็คือ สิ่งที่เรียกว่า energy และ material ซึ่งมีการเปลี่ยนแปลง และปลุกปล้ำอย่างไม่มีที่สิ้นสุก. matter ถูกเปลี่ยนเป็น energy, energy ถูกเปลี่ยนเป็น matter อย่างไม่มีที่สิ้นสุก โดยอาการแห่งมวยปล้ำ. อีกคู่หนึ่งก็คือ positive และ negative ซึ่งเป็นมวยปล้ำแห่งการเห็นแก่คัว เป็นเรื่องการยึกมันของความคือวามชั่ว การไล้การเสีย อย่างไม่มีที่สิ้นสุก. มวยปล้ำคู่สุกท้าย คือความรู้จักกันแค่เรื่องกาม หรือ sex ข้อนี้ขอระบุ ไปยังความรู้สึกแห่ง มีพ์หสุข อันไม่มีที่สิ้นสุก เปรียบได้กับความสุขแห่งรูส้วมชักโครก ซึ่ง จะได้พิจารณากันโดยละเอียก ให้สมกับข้อที่มันเป็นมวยปล้ำ แห่งรูส้วมชักโครก อันไม่มี วันเต็ม ซึ่งเป็นภาวะทรงกันข้ามกับความหมายของคำว่า ใกวัลยธรรม.

### โลกกำลังมีแต่ความขัดแย้ง

สิ่งที่เรียกว่า ไกวลัย์ มีได้ทั้งสิ่งที่เรียกว่า สั่งขาร และ วิสั่งขาร ผ่ายสังขาร เป็นเรื่องของวิกฤศการณ์ บ่อเกิดแห่งความทุกช์ เราไม่มีผ่ายวิสังขาร ซึ่งชวนให้เกิดสันดิภาพ นี้เรียกว่า "คุมเกมไม่ได้" เป็นเรื่องเศราของโลก เป็นไกวลัยในระยะวิกฤศ ก็มีแต่สึงที่ จะออกมา ในรูปของวิกฤศ พวกมิจฉาทิฏฐิ "ผ้นหวาน" กันอยู่แต่ในเรื่องผ่ายมิจฉัดตะ ไม่มี ผ่ายสัมมักตะ นี้เป็นเหตุให้เขา พูก หรือ กำลังพูด กันแต่เรื่องของ "กาม" เพราะถูกลวง ด้วยของเป็นคู่ "อย่างสิ้นเนื้อประกาตัว" เราจะต้องพูกกันอย่างละเอียก ตรงกันข้ามในฐานะ เป็นไกวลัย์แห่งสัมมักตะ.

โลกไม่มีใกวัลย์อย่างสัมมักตะ มีแต่ไกวัลย์แห่งความชักแย้ง จะเป็นโรคกาย โรคจิต หรือโรคตัวคน ก็มีแต่ผ่ายชักแย้ง positive หรือ negative ก็เป็นการชักแย้ง คือ บวก ก็ขักแย้ง ลบ ก็ชักแย้ง demand ก็ขักแย้ง supply ก็ชักแย้ง อยู่ในฐานะเป็น energy ก็ขักแย้ง ในฐานะ material ก็ขักแย้ง อยู่ในฐานะ subjective ก็ขักแย้ง objective ก็ชักแย้ง ในฐานะอักนัย หรือ ปรนัย ก็ขักแย้ง มันมีความจำเป็นที่จะต้องมีความรอบรู้ สามารถละได้ จนกระทั่งละสักกายทีฏฐิ จึงจะลึกซึ่งพอ ที่จะถอนความขักแย้ง หรือไม่มีความขักแย้ง.

ถ้าถอนตักกายที่ฏฐิได้ ก็จะระงับความชัดแย้งได้ ไม่มีจิดเศร้าหมอง ค้วย อกุศลกรรมบถ ไม่มีบวก ไม่มีลบ ไม่มีชัพพลาย ไม่มีดีมานด์ ไม่อยู่ในฐานะแห่งสสารหรือ พลังงาน ที่เป็นเหตุให้กระทำไปตามความเห็นแก่ตัว โดยหัวข้อธรรม แล้วจะต้องมีวิบัสสนาญาณ ในระดับทศพลญาณ สำนึกในสัญญา ๑๐ ประการ เช่น อนิจจสัญญา อนักตสัญญา และอสุภสัญญา เป็นต้น. ไม่มีนันทีราคะ ไม่มีอัตตวาทุปาทาน ไม่มีอาการแห่งฉัมภี (สะคุ้ง) อุตราสี (หวาดเสียว) และปลายี (วิงหนี) ไม่ถูกกระทบกระแทกอยู่ด้วยอำนาจของเศรษฐกิจ

การเมือง สังคม ไม่มีบัญหาใก ๆ ในความไม่ถูกต้อง (มิจฉัดตะ) ไม่มีจิตชักขึ้นชักลง เหมือนการหอบของสุนัข ที่หอบอยู่เสมอ ไม่มีรูสว้มชักโครกที่เข้าออกอยู่เสมอ.

สนัติภาพไม่อาจจะเกิดขึ้น เพราะไม่สามารถควบคุมบัญหาเศรษฐกิจ บัญหา การเมือง บัญหาสังคม เพราะไม่สามารถควบคุมบัญหาทางศีลธรรม เป็นเหตุให้ต้องทำลาย ธรรมชาติ ทำลายสัตว์ ทำลายค้นน้ำลำธาร หว้อหนองคลองบึงบาง ไม่สามารถควบคุม การกินคือยู่ดี เพราะความตะกละในอาหาร หรือความเอร็คอร่อย แม้ในหมู่คนที่เรียกว่า นักศึกษา คนร่ำรวย ไม่สามารถควบคุมลาภสักลาระของนักบวช ไม่สามารถควบคุมปัจจัย ที่หา้า คือการได้ตามใจตัวเอง ซึ่งเป็นอบายมุขของประชาชน อันเป็นกระแสจิตแห่งการ ชักแย้ง.

### รู้จักกันแต่กาม

คนในโลก รู้จักกันแต่เรื่องกาม ในความหมายของคำว่า having a good time ต้องเป็นกบ จมอยู่ในมีพัทสุข เป็น "กาวใจของอวิชชา" อันเป็นมีพัทสุข คือความสุขที่เกิด ทางท่อปัสสาวะไม่มีที่สิ้นสุด.

ไม่ต้องรู้กันว่า อะไรดี อะไรสูง อะไรว่าง อะไรเป็นสันติภาพ รู้กันแต่เรื่อง เอร็ดอร่อย มีลักษณะแห่งความเป็นกาม ที่มีเรื่องแห่งความเอร็ดอร่อย สนุกสนาน ซึ่งมีรส อันลึกลับรวมอยู่ในคำว่า กาม ตัวอย่างเช่น สุนขักัดผ้าชี้รั้ว ทั้งกันเล่นอย่างเอร็ดอร่อย เกี่ยว ยางพารา หรือหมากฝรั่ง ชดเหล้ากันอย่างเอร็ดอร่อย แม้แต่ขี้ผึ้งสีปากของคุณย่าสมัยโบราณ ก็มุ่งหมายความเอร็ดอร่อย ซดน้ำชาของคุณปู่อย่างไม่รู้เบื่อ แม้แต่ว่านักถอนหนวดด้วย แหนบอย่างไม่รู้เบื่อ ของนักถอนหนวด ก็มีสิ่งที่เรียกว่า ถาม รวมอยู่ในนั้นด้วย แม้แต่

หมอที่บีบลูกยางของเครื่องวัดความคันโลหิต ก็ยังมีลักษณะแห่งความเป็น กาม หรือ sex เซ็ก. ทั้งหมดนี้รวมอยู่ในความหมายของคำว่า มีใช้หสุข หรือ สุขทางกาม.

ดูให้ก็เกิก มันเป็นเพียงความรู้สึกหลอกตวงชั่วแล่น ของตึงที่เรียกว่า having a good time ซึ่งเป็นคำโฆษณาชักชวนลูกค้าของหญิงโตเภณี. ภิกษุหนุ่มและสามเณรน้อยๆ และสาธุชนเค็กๆทั้งหลาย จำเป็นที่จะต้องรู้จักความหลอกลวงของคำพูกประโยคสั้นๆว่า having a good time มันเป็นอัตสาทะ (ความอร่อย) อันหลอกลวงอยู่หลายร้อยชั้น.

### เมื่อไรโลกจะมีสันติภาพ

คำถามนี้มีคำตอบชนิคที่เป็นคำตอบอย่างคร่าว ๆ ไม่รักกุม หรือเรียกว่า ตอบ อย่างเอาเปรียบเกินไปก็ได้ เมื่อมีคำถามว่า เมื่อไรโลกจะมีสันติภาพ ก็ขอตอบว่า.

- ๑. เมื่อโลกมีสัมมัตตะ ๑๐ ประการ คือความถูกต้องทางทีฏฐิ ทางความ ปรารถนา ทางการพูดจา ทางการกระทำการงาน การทางประกอบอาชีพ ทางความพากเพียร ทางความมีสทิสัมปชัญญะ ทางความมีสมาธิ ทางความมีวิบัสสนาญาณ และความหลุดพ้น ซึ่งเรียกโดยบาลีว่า สัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปโป สัมมาวาจา สัมมากัมมันโต สัมมาอาชีโว สัมมาวาอาโม สัมมาสติ สัมมาสทาธิ สัมมาญาณะ และสัมมาวิมุตติ.
- เมื่อทุก ๆ ศาสนา มีความยุติ ในไทวัลยธรรม เป็นสัมมักคะ คือความ ถูกต้องคังกล่าวแล้ว.
  - ๓. เมื่อพระเจ้า (อย่างปุกกลาธิษฐาน) ทั้งหมดทั้งลิ้น มี หรือเป็นสัมมักตะ.
- ส. เมื่อมีสิ่งสูงสุดเพียงสิ่งเกี่ยวแห่งสิ่งทั้งปวง เป็นสัมมักตะ หรือเป็นความ ถูกค้อง ในความหมายของคำ ๆ นี้.

- ๕. เมื่อโลกทั้งปวง ในทุก ๆ จักรวาล ถูกคุกคามคัวยภาวะแห่งมิคสัญญี อย่าง เพียงพอ คือความรู้สึกหวาดเสียวสูงสุด ของความพินาศในโลก.
- เมื่อสากลโลก มีการกลับใจ ที่จะมีไกวัดยธรรม เป็นสากลธรรม ใน ความหมายที่ถูกค้อง.
  - ๘. เมื่อโลก มีศีลธรรม ในความหมายที่ถูกต้อง เป็นไกวัลยธรรม.
  - เมื่อไกวัดยธรรมนั้นเอง มีฐานะเป็นสากลธรรม.
  - ผ. เมื่อพระเป็นเจ้า (โดยปุคคลาธิษฐาน) ไม่ค้องมี หรือมี แล้วหยุดสร้างโลก.
  - ๑๐. เมื่อทุกชีวิต ไม่มีคัณหาที่เรียกว่า นั้นที่ราคสหคตา คตุร ตคุราภินนุทินี
- ๑๑. เมื่อโลกไม่มีความขัดแย้งของธรรมคู่ตรงกันข้าม ซึ่งมีอยู่เป็นคู่ ๆ ซึ่งเป็น การขัดแย้งโดยอัตโนมัติอยู่ในตัว.
- ๑๒. เมื่อโลกมีความว่างจากตัวตนอยู่ในความรู้สึก คือมีสัมมักตะ มีภาวะที่เป็น ความไม่ปรุงแก่ง คือว่างจากสังชาร อย่างที่เรียกว่า คลึงหยุดไหล.
- จ๓. เมื่อโลกไม่มีสังชารธรรมผ่ายมิจฉัดตะ คือความเป็นผิก ที่ครงกันข้าม จากสัมมัดคะ.
- ๑๔. เมื่อจิตใจของมนุษย์ทุกคนในโลก ไม่มีอุปาทาน คือความยึคมัน ว่าตัวตน หรือว่าของตน.
- ๘๔. เมื่อสัตวโลกทั้งปวงรู้จักควบคุมความต้องการที่เรียกว่า ตัณหา ทั้งโดย กามตัณหา ภวตัณหา และวิภวตัณหา อย่างสิ้นเชิง.
- ๑๖. เมื่อโลกเข้าถึงความหมายอันแท้จริง ของคำว่า ความถูกต้อง และปฏิบัติได้ ตามความหมายนั้น อย่างสมบูรณ์ คือมีสัมมัตตะ.

### เมื่อไรโลกจะมีสันติภาพอีกปริยายหนึ่ง

คำกล่าวนี้ กล่าวอย่างสะควกๆ ตามความพอใจ ของผู้กล่าว.

เมื่อสัตวโลกเกลียกมิจฉัดตะ และบูชาสัมมัดตะ อย่างสูงสุด.

เมื่อสวนโมกข์นานาชาติ หรือธรรมทานมูลนิธิ ดำเนินงานดังค่อไปนี้
 ไก้ดังความประสงค์.

- ก. มีการแสดงธรรมได้ดังประสงค์
- ข. มีการพึ่งธรรมได้คังประสงค์.
- ค. มีการเข้าใจธรรมได้ดังประสงค์.
- ง. มีการรู้จักธรรมได้ดังประสงค์.
- มีความพอใจในธรรมได้ดังประสงค์.
- มีการวิจัยวิจารณ์ธรรมอย่างอิสระ.
- ช. มีการเห็นธรรมอย่างเพียงพอ.
- ซ. มีการบรรลุธรรมอย่างน่าอัศจรรย์ อย่างมีเหตุผล อย่างมีปาฏิหาริย์.
- ณ. มีการเผยแผ่ธรรม.
- ญ. มีความสำเร็จในการบำเพ็ญธรรมทาน สามารถนำสันคิธรรมสำเร็จ ได้ตามความหมายของคำว่า สัมมัตตะ.
- ๓. เมื่อโลกปรากฏผล เป็นความสงบเย็น และความเป็นประโยชน์พร้อมกัน ไปในตัว.

### พระเป็นเจ้าที่แท้จริง

พระเป็นเจ้าที่แท้จริง ในรูปของธรรมาธิษฐาน มีการปรากฏในที่ทุกแห่ง มี กวามยิ่งใหญ่ในที่ทุกแห่ง รอบรู้ในสิ่งทุกสิ่ง.

สามารถอำนวยสันทึภาพ พร เมคตา ได้ทุกอย่าง.

นำให้เกิดสันติภาพในที่ทุกแห่ง.

ไม่มีที่ว่างเปล่า สำหรับพระเจ้าที่แท้จริง.

สามารถกรอบงำทุกสิ่ง เป็นเหตุให้ได้ทุกสิ่งที่ควรจะได้.

อิทป์ปัจจยตาเป็นงานประจำของพระเจ้า แต่ความจริงมือยู่ว่า ถ้าไม่ต้อง เกี่ยวข้องกับพระเจ้าหรือเทพเจ้าเสียเลย เกี่ยวข้องกันแต่สัมมัตตะจะมีสันติยิ่งกว่า.

### สารบาญ

### ไกวัลยธรรม

| ø,   | ไกวัลยธรรม | คือ สึงที่มีอยู่ก่อนสึงทั้งปวง                 | หน้า | •         |
|------|------------|------------------------------------------------|------|-----------|
| le.  | ใกวลัยธรรม | ในฐานะเป็นสิ่งที่ควรแก่นามว่าธรรมทั้งปวง       | 322  | mo        |
| m.   | ไกวัลยธรรม | ในฐานะกฎแห่งสามัญญลักษณะ                       | "    | ble       |
| ď.   | ไกวลัยธรรม | ในฐานะเป็นกฎแห่งอิทปีบัจจยดา                   |      | @om       |
| ď.   | ใกวลัยธรรม | ในฐานะจตุราริยสัจจ์                            | 99   | od lo     |
| b.   | ใกวัลยธรรม | ในฐานะที่เป็นธาตุ                              | 31   | la eq.    |
| ූ.   | ใกวัดยธรรม | ในฐานะที่เป็นธรรมชาติแห่งพุทธภาวะ              | **   | loc d     |
| ď.   | ใกวัดยธรรม | ในฐานะที่เป็นกฎชีววัฒนาการ                     | 31   | le col le |
| ๙.   | ไกวัดยธรรม | ในฐานะที่เป็นตึงคงกระพันชาตรี                  | 105  | local     |
| ۹o.  | ใกวลัยธรรม | ในฐานะที่เป็นหลักมูลฐาน เพื่อทำความเข้าใจอันดี |      |           |
|      |            | ระหว่างศาสนา                                   |      | នានានា    |
| බේ.  | ใกวลัยธรรม | ในฐานะที่เป็นหลักมูลฐาน ๆ (ต่อ)                | .,,  | മരിമ      |
| olo. | ไกวัดยธรรม | ในฐานะที่เป็นหลักมูลฐาน ๆ (ค่อ)                | n    | are le    |
| യണ.  | ใกวัดยธรรม | เมื่อมนุษย์ยอมรับเอาเป็นเครื่องคุ้มครองโลก     |      | ಹಹೆಕ      |

(โปรคดูสารบาญละเอียดในหน้าต่อไป)

## สารบาญละเอียด ไกว ัลยธรรม

| <ul> <li>ไกวัลยธรรม คือ สิ่งที่มือยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง.</li> <li>หน</li> </ul> | 17       |
|------------------------------------------------------------------------------|----------|
| เรื่องนี้เริ่มบรรยายครั้งแรก, ภาควิสาขบูชา พ.ศ. ๒๕๑๖                         | 9        |
|                                                                              | (e)      |
| ข้อธรรมะนี้ชื่อว่า "ไกวลัยธรรม" มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวงอย่างไร                 | តា       |
| ศึกษาคำว่า "ไกวลัย์" ให้เข้าใจก่อน                                           | ď        |
| ใกวลัย์ มือยู่ก่อน โดยไม่มีจุดตั้งต้น                                        | g        |
| ศึกษาในข้อที่ว่า "มือยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง"                                     | e)       |
| N order of a                                                                 | G'       |
| 4 0 64 1 48 .                                                                | ar<br>ar |
| ถ้ารู้จักไกวลัย มนุษย์จะเป็นมิตรกันหมด                                       | 00       |
| ถ้าเข้าใจ "ไกวลัย์" ทุกศาสนาจะไม่เป็นข้าศึกแก่กัน ๑                          | າຄ       |
| 20y 0 6 2 2 2 2 2                                                            | ල        |
| Possessan A A A A A A A A                                                    | gn       |
| und de nance est de                                                          | ٠.,<br>د |
| No al alabert the                                                            | Pe n     |
| 1 v A A N                                                                    | 5        |
| มีพระพุทธภาษิตหลายตอนในบทเกี่ยวกับอิทัปบัจจยตา ๑๑                            |          |

|                                                       |            |         |       | หน้า     |
|-------------------------------------------------------|------------|---------|-------|----------|
| พระพุทธเจ้าตรัสยืนยันว่า "สึ่งนั้นมีอยู่ก่อน ฯล       | ງ" .       |         |       | ೯        |
| ตว้อย่าง : คำว่า ตถาคต, ฐิตา ว สา ธาตุฯ               |            |         |       | ବଙ୍କ     |
| ยังมีคำว่า ตถดา, อวิตถตา, อนัญญถตา ฯ                  |            |         |       | മാ       |
| พิจารณาในแง่วิทยาศาสตร์ ก็มีสิ่งที่เรียกว่ากฎ         |            |         |       | <u>ම</u> |
| พวกที่เรียกว่าชาตุ, ทรงตัวอยู่, ตรงกันกับไกวลย        | ucca       |         | ****  | les      |
| สิ่งที่มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง พระพุทธเจ้าตรัสเรียกว่าธ | าศุ        |         | ****  | ලික      |
| ทางประเทศจีน เหลาจื๊อค้นพบเช่นกันเรียกว่า "เต         |            |         | ****  | ලික්     |
| ทางผ่ายอินเดียเรียกว่าปรมาดมัน ; ผ่ายคริสต์เรียก      | God        |         | ***   | නයේ      |
| ทุกศาสนามีสิ่งหนึ่งอยู่, เราอาจเรียกภาวะนี้ว่า ไกว    | วัลย์      |         |       | दख       |
| "สิ่งที่มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง" เราจะพูดเป็นคำเดียวว่า | ไกวัลยา    | รรรม    | 1001  | මහ       |
| ควรสนใจศึกษาสิ่งที่มือยู่ก่อนคือ ใกวัลยธรรมบ้าง       | CENTRAL DE |         | ,,,,, | ්තය      |
| ถ้าเข้าใจเรื่องอิทัปบัจจยตา จะเข้าใจไกวัลยธรรมได้     | í .        |         |       | වන්      |
|                                                       |            |         |       |          |
| <ul> <li>ไกวัลยธรรมในฐานะเบ็นสิ่งควรแก่น</li> </ul>   | ามว่า      | essun 1 | J24.  | ണഠ       |
| ต้องทบทวนคำว่าไกวลยธรรม ก็คือธาตุ ให้เข้าใจเสี        |            |         |       |          |
|                                                       | เยกอน      | ****    | ****  | ຄາຄ      |
| สิ่งที่มีอยู่ก่อนใด ๆ ใจความตรงกันที่ว่าเป็นปฐมเหตุ   | :(**       |         | ***   | តា២      |
| ศาสดาทั้งหลายค้นพบสิ่งที่มีอยู่ก่อนโดยเรียกชื่อต่าง   | าๆกัน      | ****    |       | នានា     |
| พระพุทธเจ้าใด้ตรัสถึงสิ่งที่มีอยู่ก่อนเรียกว่า ธรรมธ  | ราคุ       |         |       | ണഭ്      |
| ทรงย้ำว่า ดถาคตจะเกิดหรือไม่เกิด สิ่งนั้นได้มีอยู่เ   | แล้ว       |         |       | ണം       |
| ธรรมชาตุทุกรูปที่เป็นกฎ จะเรียกชื่อใหม่ว่า ไกวลั      | ยธรรม      |         |       | ය්ග      |
| ทรงแสดงกฎของธรรมชาตุ ในรูปไตรลักษณ์, ป                | ฏิจจสมุา   | ปบาท,   |       |          |
| และอริยสัจจ์ ๔                                        |            |         |       | നബ       |

|                                                             |       |        | หน้า        |
|-------------------------------------------------------------|-------|--------|-------------|
| สภาวะเดิมของธรรมนั้น ก็คือ ไกวัลยธรรม, เป็นกฏมือยู่ก่อน     |       | ****   | ៣៩          |
| ทุกสิ่งออกมาจากกฎตายตัวของธรรมชาติ                          |       | ****   | ണെജ്        |
| พระพุทธองค์ทรงยืนยัน "ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นเห็นตถาคตา"      | ****  | 1000   | ďО          |
| การเห็นธรรม หมายถึงเห็นกฎ หรือไกวัลยธรรม                    |       | ****   | ර           |
| พระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรม ก็คือแสดงกฎของธรรมชาติที่มีอยู่      | ****  | ****   | € lo        |
| ถ้าเข้าใจใกวัลยธรรมกันแล้วจะทำให้โลกเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกัน  | ••••  |        | ഭണ          |
| แม้ในเรื่องกฎของกรรม ทุกคนจะหนืผลของกรรมไม่พ้น              | ****  |        | <u> </u>    |
| พระพุทธเจ้าตรัสถึงสัจจะซึ่งเป็นกฎ ก็มีความหมายตรงกับอสังว   | เดย   |        | હ હૈ        |
| ไกวัลยธรรมมีความหมายตรงกับกฎที่มีในศาสนาอื่นด้วย            |       | ****   | <b>ತ</b> ಶ  |
| เพื่อเข้าใจคำว่า "ไกวลัย์" คือกฎจะเปรียบเทียบกันดูเป็นคู่:- |       | 000000 | 1000000     |
| -คู่ที่๑ ธรรมตั้งเดิมกับ ธรรมแปรรป                          |       |        | ଝଣା         |
| ธรรมดั้งเดิม คือกฎ; ธรรมแปรรูปคือทั้ง สังขตะ, อสังขตะ       | ****  | ****   | <b></b>     |
| -คู่ที่ ๒ ตัวธรรมแท้ กับประกายธรรมซึ่งเกิดขึ้นมาก           | ****  | ****   | ব্র         |
| -คู่ที่ ๓ ธรรมที่เป็นปฐมเหตุ กับผลนานาประการ                | ****  | ****   | <b>ಹ</b>    |
| -คู่ที่ ๔ ธรรมเบื้องต้น หรืออาทิธรรม กับธรรมที่เป           | ลยนแ: | ปลง    | ď٥          |
| กฎก็เป็นดุจพระเจ้า นอกนั้นออกมาจากพระเจ้า                   | ••••  |        | ල් ඉ        |
| ไกวัลยธรรมเป็นอยู่โดยธรรมชาติ จะเรียกพระเจ้าหรือผู้สร้างก็  | ได้   | ****   | <b>E</b>    |
| สจัจธรรมที่เป็นกฎ ตั้งอยู่ในฐานะเป็นธรรมธาตุ                |       |        | <b>ේ</b> ග  |
| "กฎ" มีอยู่ในฐานะเป็นปฐมเหตุ, เป็นกฎของธรรมชาติ             |       |        | <b></b> ಡೆ  |
| สิ่งทั้งปวงทั้งรูปธรรม นามธรรม ออกมาจากกฎ                   |       |        | <i>ಡೆಡೆ</i> |
| ทุกสงเบนเบตามกฎ: วูเรองนถูกตรงแลวจะเมววาทกน                 | ****  | 1604   | డిప్        |
| รูปธรรม-นามธรรม นี้เป็นของชั่วขณะ, เปลี่ยนแปลงเรื่อย        |       |        | අත          |
| ธรรมที่เปลี่ยนเรื่อยเป็น ส่งขารธรรม: ธรรมแท้เป็นใกวลัยธร    | รม    | 10/2/F | جي تھ       |

|                                                        |        |      |      | หน้า  |
|--------------------------------------------------------|--------|------|------|-------|
| รู้ธรรมแท้เป็นอสังขตะหรือนิพพาน แล้วจะหยุดหลง          |        |      | **** | ⊄ೆ¢ೆ  |
| จะหยุดหลงได้บ้าง ก็ต้องรู้จักใกวัลยธรรม                | ••••   | **** |      | 50    |
| ธรรมแท้หรือไกวลยธรรมนี้ พระพุทธเจ้าก็ทรงเคารพ          |        | **** | **** | ବର    |
| <ol> <li>ไกวัลยธรรมในฐานะเป็นกฎแห่งสามัญถุ</li> </ol>  | เล้าษเ | นะ   |      | खद    |
| ถ้าเข้าใจไกวลัยธรรม มนุษย์จะไม่เป็นศัตรูกันทุกชาติศา   | สนา    | **** |      | mď    |
| ไกวัลยธรรม ทำหน้าที่เหมือนกับพระเจ้าเพราะเป็นกฎ        | ****   | **** |      | ಶಿಥ   |
| ธรรมชาติมีอำนาจบังคับให้เป็นไปตามกฏ                    | ****   |      | **** | ಶಿಡೆ  |
| ไกวัลยธรรมทำหน้าที่ตามธรรมชาติได้แก่ ๑. กฎของไตร       | ลักษณ์ |      | **** | dd'   |
| ที่เรียกว่าไกว๊ลย์ก็เพราะภาวะนั้นมันต้องเป็นอย่างนั้น  |        |      |      | la d  |
| ในศาสนาไชนะเขาใช้ ไกวลัย์คือนี้พพาน, ศาสนาอื่นใช้บ่    | างกม   |      |      | かな    |
| การยิมคำมาใช้ในความหมายที่พ้องกันมีมาก                 | 1007   | **** |      | ಶಿಡ   |
| ที่บรรยายมา เพื่อให้เข้าใจว่าอย่ายึดถือเรื่องคำพูด     | ****   | **** | **** | ബഠ    |
| คำว่านิพพาน ต้องหมายถึงตับสิ้นแห่งตัวตน                | ••••   |      | 1641 | ଆବ    |
| คำว่า "ไกวัลย์" ที่นำมากล่าวมุ่งหมายให้เห็นว่าเป็น "กฎ | ,      |      | 2000 | ක් ල  |
| กฏที่พุทธบริษัทควรศึกษากฏที่ ๑ คือกฏแห่งสามัญญลักษ     | หณะ    |      | **** | മിണ   |
| กฎที่ ๒ คือกฎแห่งอิทัปบัจจยตา, ทั้งปฏิจจสมุปบาทและ     |        | **** |      | ബഭ    |
| กฏที่ ๓ กฏแห่งอริยสัจจ์ ๔ หรือจะเรียก "พระเจ้าแห่งคร   | ามรอง  | ภ"   | **** | ៧៤    |
| ไกวัลย์หรือกฎ เราจะเรียกว่า "พระเจ้า" บ้างก็ได้        |        | **** |      | a'la  |
| ที่เรียก "พระเจ้าได้" เพราะกฎมีในที่ทุกแห่งทุกเวลา ฯล  | ٦      | **** |      | ରୀ ମା |
| พึ่งศึกษากฎข้อแรก คือ อนิจจังอันเป็นฐานแห่งการเปลี่ย   |        | 3    |      | ପାର   |
| ความเปลี่ยนย่อมสามารถเปลี่ยนไปในทางดีขึ้น              |        | **** |      | ନାଟ   |

|                                                                    |         | หน้า        |
|--------------------------------------------------------------------|---------|-------------|
| อาการเกิด-ดับ ๆ นี่เป็นความเปลี่ยนใหลเรื่อยของอนิจจัง              |         | ¢0          |
| เพราะมีกฎอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา; ทำให้สะดวกแก่การบรรลุนิพพ          | าน      | ಡ೦          |
| ศึกษาให้เห็นความไม่เที่ยงของจิต จะเข้าใจเรื่องนามธรรม              | ****    | <b>ය</b> ්හ |
| จะดูให้เห็นความเปลี่ยนแปลงชัดต้องดูที่จิต                          |         | ៨៣          |
| ดูให้รู้จักอนิจจังให้ชัดแจ้ง แล้วจะเห็นทุกขัง อนัตตาได้เอง         |         | ಷಪ          |
| ทุกสิ่งเป็นอนิจจัง เพราะมันใหลเรื่อย เห็นจริงแล้วจะเกิดวิราคะ      |         | ಷ <b>ೆ</b>  |
| เพราะเห็นความไหลเรื่อย ก็จะเห็นสภาพของความเป็นทุกขัง               |         | <b>ಡ</b> b  |
| ความทุกข์เป็นได้ทั้งที่ทรมาน และน่าเกลียดน่าชัง                    | ****    | ಡಣ          |
| เพราะมันน่าเกลียด ไปยึดถือเข้า ก็ต้องเป็นทุกข์                     | ****    | <b>ಡ</b> ಡ  |
| ถ้าเห็นความไม่เพี่ยงและเป็นทุกข์จะเห็นได้อีกว่าเป็นอนติตา          | ****    | ಡನ          |
| การเห็น อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา นี้เป็นกฎอันหนึ่งที่มีอยู่ตลอดกาล    |         | ೯೦          |
| กฎแห่งอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา นี้เป็นไกวัลย์ หรือพระเจ้าก็ได้        |         | ଟ୍ର         |
| เห็นกฎของพระเจ้าคือสามัญญลักษณ์แล้ว ถึงนีพพานได้ง่าย               |         | ജിഇ         |
| ฉะนั้นเพื่อความสิ้นทุกข์ ต้องเห็น อนิจจัง ทุกขัง อนัตตาให้ถูก      |         | ଝଳ          |
| เมื่อเห็นธรรมก็คือเห็นพระเจ้า, หรือเห็นพระเจ้าก็คือเห็นธรรม        |         | ଟାଣ         |
| ไกวัลยธรรมเป็นธรรมสูงสุด ที่พระพุทธเจ้าทรงเคารพ                    | ****    | ଟ୍ଟ         |
| เมื่อเห็นไตรลักษณ์ จิตจะถอยจากสังขารทั้งปวง                        |         | ರಶ          |
| มีคำอุทเทสในพระไตรปิฎก เขียนไว้ชัด                                 |         | ග්බා        |
| ผู้เห็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา จิตจะน้อมไปส่อมตราต                   | 34214   | ๙๘          |
| ถ้าเห็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ย่อมเกิดนิพพิทา, วิราคะ               | N22.00  | लल          |
| ภาวะที่สิ้นราคะ โทสะ โมหะ, สิ้นกรรม, เรียกว่านีพพาน                | 0.00000 | 900         |
| ถ้ารู้ว่าไกวัลย์ (คือกฏ ฯ) มีอยู่ทั่วไปเราไม่อาจหลบไปทำชั่วที่ใด ๆ | ****    |             |
| การเห็นธรรมะ จะช่วยให้เราเดินไปในทางถูกต้องพ้นทุกซ์ได้             | ****    | ବଠକ         |
| 11 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                             | ****    | ବଠାର        |

|                                                             |       |      | พนา    |
|-------------------------------------------------------------|-------|------|--------|
| <ul> <li>ส. ไกวัลยธรรมในฐานะ เป็นกฎแห่งอิทัปบัจจ</li> </ul> | ยดา.  |      | ඉරග    |
| ทบทวนให้เห็นว่าคำ "ไกวัลยธรรม" มีประโยชน์มาก                |       |      | െ-റെ ദ |
| คำบรรยายครั้งนี้จะเรียกโดยสมมติว่า พระเจ้าแห่งกรรมและวิ     | บาท   |      | ବଠଙ୍କ  |
| ความหมายลึกของไกวลัยธรรมมีทั้งเถรวาทและมหายาน               | ****  | ***  | ଭବଠ    |
| มหายานเรียก อมิตาภะบ้าง อมิตายุบ้าง                         |       |      | ବକ୍ଷ   |
| แม้ในศาสนาคริสต์ก็มีความหมายพ้องกับใกวัลยธรรม               |       |      | ଉଦ୍ଧାନ |
| คำในคัมภีร์ผ่ายคริสต์ทั้งเก่าใหม่ ตรงกับความในบาลิก็มี      | ****  |      | ବରଣ    |
| ผ่ายมหายานเขามีพระพุทธเจ้าอมิตาภะ, อวโลกิเตศวร เป็นตั้ง     | J.    |      | ବରଣ    |
| การเข้าถึงพระอมิตาภะ คือนิพพาน, ซึ่งคุณสมบ์ตีเรียกว่าอวโ    | ลกิเต | ศวร  | ଭକଣ    |
| พุทธฝ่ายมหายานสร้างพระเจ้า เพื่อให้เข้าถึงง่าย              |       |      | g/@@   |
| การเข้าถึงอวโลกิเตศวร ง่ายกว่าถึงอมิตาภะ                    |       |      | ඉඉහ    |
| ถ้าจะปฏิบัติทางโลกุตตระก็เข้าถึงอมีตาภะ                     |       |      | ବକ୍ଷ   |
| ถ้าจะปฏิบัติให้ถูกใจพระเจ้า ก็บำเพ็ญอย่างพระอวโลกิเตศวร     |       |      | ଭ୍ରଣ   |
| ผ่ายเถรวาทก็มีไกวัลย์คือกฏเป็นเสมือนพระเจ้า                 | ****  | **** | മില    |
| ไกวัลย์เป็นพระเจ้า เพราะเป็นกฎสร้างและควบคุม                | ••••  |      | മില    |
| พิจารณาโดยถ้อยคำ กฏก็มีเสียงคล้าย God                       | ****  | **** | ବାହାଜ  |
| โดยความหมายที่เหมือนกันอาจเรียกใกวัลย์หรือพระเจ้าก็ได้      | ****  | 1666 | ඉණිග   |
| ไม่ควรจะต้องเถียงกัน เพราะโดยหลักใหญ่เป็นอย่างเดียวกัน      | 1641  |      | മിമ    |
| กฎของธรรมชาติ คงเป็นอยู่ตลอดเวลาไม่เป็นอย่างอื่น            | ****  | **** | ඉණිල්  |
| กฎแห่งอิทัปบัจจยตา, กฎแห่งกรรม, มีบาลีระบุไว้ชัด            | ••••  | **** | ඉහි    |
| ถ้าปฏิบัติให้จิตอยู่เหนือดี่ชั่ว จะเข้าถึงระดับอิทัปบัจจยตา |       | **** | ඉගිහ   |
| การศึกษาธรรมจะต้องปกิบัตโดยทางศิล สมาธิ บักเกเ              |       |      | elec   |

|                                                           |      |      | หนา          |
|-----------------------------------------------------------|------|------|--------------|
| บัญญาต้องเล็งถึงสติบัญญาที่จะหาและใช้ความรู้นั้น          | •••• | **** | ବାସଙ୍କ       |
| การเข้าถึงอิทป์บัจจยตาจึงต้องมีการศึกษาปฏิบดิ์อันถูกต้อง  | **** | **** | ൈഠ           |
| ต้องเรียนรู้กฎนั้นๆ แล้วนำมาปฏิบัติจนพันโลกิยธรรม         | **** |      | คถาค         |
| กฏแห่งอิทั้ปบัจจยตา มีทั้งผ่ายทุกข์และดับทุกข์            |      |      | வெங          |
| อิทป์บัจจยตาที่มีผลเป็นทุกข์ ก็มือยู่มาก                  |      |      | ១៣៣          |
| อำนาจของอิทป์บัจจยตาทำให้คนเห็นแก่ตัวมากขึ้นก็ได้         |      |      | ണെട്         |
| แต่เพื่อความพ้นทุกข์ก็ใช้อำนาจของอิทัปบัจจยตาได้          | **** |      | ඉහැද්        |
| เพราะกฎอิทัปบัจจยตาว่า ถ้าทำอย่างนี้, อย่างนี้จะเกิดขึ้น  |      |      | ඉහාව         |
| หรือว่า เมื่อสิ่งนี้มี; สิ่งนี้จึงมี                      |      | **** | ବଣାଧ         |
| โดยกิริยาของกฎ จะเกิดปฏิกิริยาออกมาเรื่อยๆ                | **** | **** | െ            |
| อิทัปบัจจยดา ทำให้เกิดมีธาตุต่างๆ ขึ้นมา                  | **** | **** | ବଣାଣ         |
| ที่แรกไม่มีอะไรเลยนอกจากกฎอิทัปบัจจยตา ต่อมาจึงเกิดอื่น   | 9    | **** | <b>೧</b> ೯೦  |
| กฎอิทัปปัจจยตา ทำให้เกิดปฏิกิริยา ผลิตสิ่งต่างๆไม่สิ้นสุด | 1041 |      | ବଝବ          |
| วิวัฒนาการของสิ่งที่มีชีวิต มีได้ตามกฎอิทัปบัจจยตา        | **** | **** | ବଝାସ         |
| อิทัปบัจจยตาทำให้เกิดวิวัฒนาการดุจพระเจ้าสร้าง            | **** | **** | ടെണ          |
| วิวัฒนาในส่วนกาย–จิตของคนก็เป็นไปตามกฎ ๆ                  |      | **** | <u>ବଣ୍ଟ</u>  |
| ทั้งความสามารถ, ความชั่วเกิดขึ้นก็เพราะกฎอิทป์ ๆ ปรุงแต่ง | **** | **** | <b>ଉ</b> ଣ୍ଟ |
| การแก้ปัญหาจึงต้องใช้อำนาจอิทป ๆ ผ่ายดับทุกข์มาแก้        | **** | **** | ඉඳ්ව         |
| ศึกษาให้รู้ทันกระแสอิทัปปัจจยตา จะดับทุกข์ได้             |      | **** | ୭୯୯୩         |
| ทั้งฆราวาสและบรรพชิต ต้องรู้จักกฎการป้องกันกระแสแห่งก     | าเลส | **** | <u>೯</u> ೯೯  |
| ทุกสิ่งต้องเป็นไปตามกฎของพระเจ้า (อิทัปบัจจยตา)           | **** | **** | ବଝଝ          |
| ใกวัลยธรรมส่วนที่เป็นกฎแห่งอิทป์ ๆ จะสมมติเป็นพระเจ้าได้  | **** | ***  | ବଉଁଠ         |
| ใกวัลยธรรมมือยู่ในที่ทุกหนทุกแห่ง                         | **** | **** | ବଝିବ         |

หนา ใกวลัยธรรมในฐานะที่เป็นกฎแห่งจตุราริยสัจจ์. രദ്വ ทบทวนครงกอน രെ്-െ ഒര് വ ความหมายของใกวัลยธรรมในฐานะจตุราริยสัจจั 0ಕ್ಕೆ ควรเข้าใจกันได้ว่าทุกศาสนามี พระเจา แตเรยกชอตางกน മെർ กฎแห่งอรยสจจ ๔ นเบ็นกฎช่วยให้พนทุกข้ 000 กภนี้จะใช้ได้เฉพาะสัตว์ที่ยังมีชีวิตอย่ 909 กฎแห่งอรยสจจ ๔ เบ็นใกวลย nide พระพุทธเจ้าทำให้ค้าน กฎทง ๔ ประการของอรยสจจ മെറ്റത ความทุกขัมสักษณะทนยาก. คนใจไปยึดจึงทุกข์ **೨** อาการของความทุกข์ ๑๑ อย่าง, ใครไปยึดเข้าจะเป็นทุกข้ 95g ความทุกข์เป็นของไม่เทียง, ดูแล้วน่าเกลียด dde ลักษณะอาการของทุกข์เป็นธรรมชาติ ใครยึดเป็นของตนก็ต้องทุกข์ abal าลิกล่าวชัดว่า ภาราทาน ทุกข โลเก, คำสอนของคริสต์ก็มี ವಾಡಾ นอกจากทกข์ไม่มือะไรเกิดขึ้น, act @ ธาตทมอยตามธรรมชาตทาหนาทรวมกบอายตนะจงเบนการเกต വെ ବ୍ରଣ୍ଡ ความทกขจะมมากนอยขนอยกบ ดณหา, อปาทาน, อวชชา ବଣ୍ୟାସ ทกขบางอยางสลดไม่โครออกกเพราะมนมอวชชาตณหาอปาทานมาก മെ ความทุกขมลกษณะอาการอยางน ๆ ตองรูจก จงจะดบโด വെട് เหตให้เกิดทุกขข้อแรกได้แก่ตัณหา വെർ ดณหา ทาให้เกดความรูสกเป็นตัวกูผูอยาก ඉහුර เบ็นสงทาใหเกดทกข ทงอวชชาและตณหา ବର୍ଯ୍ୟପା พระพุทธเจ้าทรงแสดงเหตุให้เกิดทุกข์ไว้ถึง ๑๑ อย่าง വെപ്പ

|                                                         |       |                    | หน้า        |
|---------------------------------------------------------|-------|--------------------|-------------|
| ๑–๒–๓ เพราะอุปธิ, อวิชชา, สงัขารเป็นบัจจัย              |       | ****               | ലെപ്പ       |
| ๔–๕–๖ เพราะผัสสะ, วิญญาณ, เวทนาเป็นบัจจัย               |       | ****               | ବଣ/ଟ        |
| ๗–๘–๙–๑๐ เพราะตัณหา, อุปาทาน. อารัมภะ, อาห              | รเบ็น | บัจจัย             | ಇದಂ         |
| ๑๑ อิญชิตา คือหวันไหว วิตกกังวลเป็นปัจจัย               | 1000  | ****               | ବଙ୍କର       |
| ในสูตรปฏิจจสมุปบาททรงระบุชาติเป็นปัจจัยให้เกิด          | ****  | 17046              | ഭെമ         |
| เมื่อไรเกิดความรู้สึกเป็นตัวกู-ของกู เมื่อนั้นเป็นทุกข์ | 2005  | 7,000000           | ବଙ୍କଣ       |
| การดูเหตุให้เกิดทุกข์ต้องดูลึ๊กเข้าไปในจิตใจ            | 3133  | ****               | ବୟ ଝ        |
| กฎข้อ ๓. ความดับไม่เหลือแห่งทุกข์ มีคำบาลีระบุไว้ชัด    | ****  | ••••               | SUPPLE      |
|                                                         | ****  | ••••               | ୭ଟଣ         |
| ต้องมีการนำออกเสียซึ่งเหตุแห่งทุกข์ เช่น ฉันทราคะ ฯลฯ   | ****  | *****              | ರಭಾ         |
| ต้องดับเหตุที่กล่าวมาแล้วจนพบวิชชาและวิมุตติ            | ****  | ****               | ବଙ୍କରା      |
| กฎข้อ ๔. ทางถึงความดับไม่เหลือแห่งทุกข์ใด้แก่มรรคมืองค์ | แปด   | ****               | <u>ಇ</u> ಡಡ |
| การปฏิบัติในส่วนสมถะ, วิบัสสนา จะถึงความดับทุกข์ด้วย    | ****  |                    | ಇದನ         |
| การปฏิบัติโดยทางมัชฌิมาปฏิปทาเท่ากับมรรคมืองค์แปดด้วย   |       | ****               | ବଙ୍ଦ        |
| ดูโพธิบักขียธรรม ๓๗ ซึ่งเป็นมัชฌิมาปฏิปทา               | ••••  | ••••               | ବଟବ         |
| แต่ละข้อเป็นทางเข้าถึงความดับทุกข์ได้                   | ****  | (Webat)            | ടെവ്        |
| แนวปฏิบัติตามกฎของปฏิจจสมุปบาทก็เป็นมัชฌิมาปฏิปทา       | 5300  | NAME OF THE PERSON | ବଙ୍କ        |
| การปฏิบัติต้องรู้จักความเป็นจริงใน ๕ อย่าง ได้แก่:-     | 3/750 | 31990              | 394411      |
| อาตนะภายใน, ภายนอก, วิญญาณ, ผัสสะ, เวทนา                |       |                    |             |
| ทรงสอนให้ระวัง ๕ อย่างดังกล่าว เผลอนิดเดียวจะเกิดทุกข์  | ****  | ****               | ବଟ୍ଟ        |
| a to a a a a                                            |       | ****               | ୭ଝାଝି       |
| มีการอยู่โดยชอบ โลกนี้จะไม่ว่างจากพระอรหันต์            | ****  | ••••               | ශ්කම        |
| มการอยูเดยชอบ เลกนจะเมวางจากพระอรหนต                    | ****  | ****               | ବଝଣ         |
| กฎเรื่องอริยสัจจ์ ๔ นีเป็นไกวัลยธรรมตลอดกาล             | ****  | ****               | ବଟଟ         |

|                                                                        | หน้า          |
|------------------------------------------------------------------------|---------------|
| อริยสจัจเป็นกฏที่เปลี่ยนไม่ได้ มีหลักฐานในพระบาลี                      | ବଟଟ           |
| การพันทุกข์โดยไม่รู้อริยสัจจ์ เป็นสิ่งที่มีไม่ได้                      | চ্চিতত        |
| รู้เห็นอริยสัจจ์ด้วยปัญญาอันชอบ จึงจะได้สรณะอันเกษม                    | രാവ           |
| การถึงพระพุทธ, พระธรรม, พระสงฆ์ ต้องเห็นอริยสจัจ์ด้วย                  | वाठवा         |
| บุคคลไม่เห็นอริยสัจจ์ จักสร้างเหว แล้วก็ตกเหว                          | mom           |
| เพราะไม่เห็นอริยสัจจ์ จะตกในความมืด, เร่าร้อน, เป็นทุกข์               | ಶಾಂಡ          |
| ถ้ารู้อริยสัจจ์ จะเชื่อตัวเอง ไม่มีความหวันไหว                         | ಸಾಂಡ್         |
| ผู้ที่ใม่รู้อริยสัจจ์ ย่อมเป็นคนโง่. มือวิชชา, ดับทุกช์ไม่ได้          | dog           |
| พระพุทธองค์เองดรัสยืนยันว่า ถ้ายังไม่รู้อริยสัจจ์ก็ยังไม่เป็นสัมพุทธ ๆ | laon)         |
| ความสำคัญของอริยสัจจ์ก็คือส่วนเข้มขันที่ตรัสรู้                        | bod.          |
| พระองค์ทรงกระทำได้ตามที่บัญญ์ตินั้น                                    | <b>जि</b> ०वर |
| การรู้อริยสัจจ์ไม่เหลือวิสัย, ต้องทำความเพียรหลีกเร้น                  | )ଅବଠ          |
| ถ้ามวู้แต่เรียนปริยัติซึ่งประกอบด้วยองค์ ๙ จะไม่รู้อริยสัจจ์           | තුම ව         |
| อริยสัจจ์ พูดอย่างสั้น ความจริงก็คือเรื่องทุกข์                        | <u>മ</u> ്പെ  |
| อริยสัจจ์ ๔ นี้เรียงลำดับไว้ตายตัว อย่าทำเป็นอย่างอื่น                 | ച്ചണ          |
| กฎแห่งอริยสัจจ์นีเป็นไกวัลยธรรม หรือพระเจ้าก็ได้                       | ଅବସ           |
| <ol> <li>ไกวัลยธรรม ในฐานะที่เป็นธาตุ.</li> </ol>                      | )ଅବସ୍କ        |
| ทบทวนครั้งก่อน ๒๑๕ -                                                   | · ත්තුම       |
| ความมุ่งหมายการบรรยายวันนี้: ไกวัลย ๆ ที่เป็นธาตุ                      | ලකුතු         |
| จะแบ่งธาตุเป็น ๒ พวก : พวกที่รู้จักแล้วกับไม่รู้จัก                    | ල්ල්ල්        |
| ไกวัลยธรรม เป็นธาตุชนิดหนึ่ง                                           | سواها         |

### 

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |          |       | ทนา              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|----------|-------|------------------|
| ธาตุนี้มีตัวของตัวเองโดยเฉพาะที่เรียกตถาดา, อวิตถตา                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ) °)         |          | ****  | කුකුර            |
| ธาตุที่เป็นไกวลยธรรม เทียบกับสิ่งใดไม่ได้                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |              |          | ****  | ්ත්තරේ.          |
| ธาตุพวกสังขตธาตุเกี่ยวกับเหตุปัจจัย                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |              |          | ****  | dalal            |
| ใกวัลยธรรมสมพันธ์กับมนุษย์ทุก ๆ ปรมาณู                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ****         |          |       | [කල්කය]          |
| ไกวัลยธรรมเป็นความว่าง; ไม่มีการตั้งต้นหรือสิ้นสุด                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              | ••••     |       | [භූභය            |
| พระพุทธเจ้าตรัสว่า "พระองค์จะเกิดหรือไม่ก็ตาม": ร                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | าดุตั้ง<br>เ | อยู่แล้ว | ****  | කිකිස්           |
| ชาดุที่เป็นไกวัลยธรรมนี้มือยู่จริง                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ****         | ****     | ****  | മ്പര             |
| ทุกสิ่งเป็นเพียงธาตุ เป็นไปตามเหตุบัจจัยปรุงแต่ง                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |              |          | ****  | <u> </u> මුහුම   |
| <b>ไกวัลย์เป็นสิ่งเดีย</b> ว, ทั้งหมด, ไม่ขึ้นกับเวลาหรือพื้นที่                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ****         | ****     | ****  | <u>l</u> ഇගා ලින |
| สึงทั้งปวงชั้นอยู่กับจิต: จิตถูกปรุงใหลเชี่ยวเป็นเกลีย                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | วไป          | ****     | ****  | leanin           |
| จิดเป็นธาตุชนิดหนึ่ง ซึ่งเปลี่ยนได้ตามเหตุบัจจัย                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ****         |          |       | <u>ම</u> ගයේ     |
| ใกวัลยธรรมอยู่เหนือภาวะชนิดที่มีเหตุบัจจัย                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |              | ****     |       | <u>ഇനദ്</u>      |
| ไกวัลยธรรมจะเรียกว่าอสังขตธาตุก็ได้                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ****         | ••••     | ****  | दणव              |
| ทำนองเดียวกับนิพพานมือยู่ตามแบบของอสังขตะ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ****         | ****     | ****  | ල ග ක            |
| จิตนี้ถ้ำอบรมดีจะเปลี่ยนสภาพจากโลกิยะเป็นโลกุคตระ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |              | ****     | ****  | <u>ම</u> ණය්     |
| อบรมจิตให้สูงจึงจะเห็นได้ว่าไกวลัยธรรมมีอยู่                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ****         | ****     |       | ്മണം             |
| ไกวัลยธรรมนี้เห็นได้ยาก, ไม่มีคำพูดจะบรรยายลักษา                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ณะได้        | ****     | ****  | ଜ୍ଞ              |
| ต้องใช้ภาษาอย่างที่ตรัสว่า "ไม่ใช่อย่างนั้น ๆ"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |              |          | ****  | ) කරන            |
| เข้าใจความหมายของไกวลัยแล้วจะเข้ากันได้ทุกศาสนา                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              | 24223    | 0.222 | চিত্র            |
| ไกวัลยธรรมเป็นธาตุที่ไม่เป็นไปตามการปรุงแต่งของธ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |              | าติ      | ****  | loca             |
| ความหมายของไกวลัยธรรมเป็นเพียงอสังขตธาต                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ***          | erosti   | 77444 | श्रदद            |
| the same of the sa | 1,000,00     |          |       | -                |

|                                                               |          | พนา      |
|---------------------------------------------------------------|----------|----------|
| <ol> <li>ไกวัลยธรรมในฐานะที่เป็นธรรมชาติแห่งพุทธภา</li> </ol> | 178.     | छदद      |
| ทำความเข้าใจเกี่ยวกับคำ "พุทธภาวะ"                            |          | තිඅ ව    |
| ทบทวนครั้งที่แล้วมา                                           | මරේ ආ    | –೬೮೯೮    |
| ธรรมชาติของสิ่งมีชีวิตย่อมเจริญขึ้นตามลำกับ ๆ                 | ****     | छिद्र    |
| ความเจริญของสิ่งมีชีวิตเป็นไปตามแนวของวิทยาศาสตร์             | ****     | മൂറ      |
| ทุกอย่างเป็นไปตามกฎเกณฑ์ของอิทัปบัจจยตาและสามัญญลักษณ์        | ****     | ഇപ്പ് ചെ |
| ธรรมชาติมีเชื้อแห่งความเป็นพุทธะ                              | ****     | හය් ්ග   |
| ธาตุที่ประชุมปรุงแต่งกันมาโดยลำดับมีเชื้อแห่งพุทธะ            | ****     | ල්ග      |
| ชีวิตทุกชีวิต มีเชื้อแห่งความเป็นพุทธะ                        | ****     | මුල්ල්   |
| เชื้อแห่งความเป็นพุทธะมือยู่ในทุกสิ่งแน่                      | ****     | ഇര് ര്   |
| ทุกชีวิต มีความรู้สิก ซึ่งเป็นธาตุแห่งความเป็นพุทธะ           |          | ල් විලු  |
| พุทธบริษัทมีความรู้สูงสุด ที่ดับทุกข์ได้                      |          | කල් ආ    |
| ชีวิตมีความรู้สึก เพราะธาตุประสมกันถูกส่วน                    | ii rimen | ්ලේ ශ්   |
| ชีวิตจะต่ำเพียงไร ก็มีความรัสิกอยู่ด้วย                       |          | කල් අ    |
| เชื้อที่ทำให้รัสึกและมีชีวิตนั้นคือเชื้อแห่งพุทธะ             |          | odal     |
| ทุกสิ่งมีเชื้อแห่งพุทธะ แต่กว่าจะถึงจุดต้องเปลี่ยนแปลงอีกนาน  | ****     |          |
|                                                               | ****     | මර්ම     |
| ความรู้สึกของจิตกว่าจะเบ็กบานคืดนึกอะไรได้ต้องใช้เวลา         |          | विदेव    |
| ธรรมชาติความเป็นพุทธะจะรุดหน้าไปถึงจุดที่สมบูรณ์จนได้         |          | គ្រាភូព  |
| คนโง่หรือฉลาด ล้วนมีธรรมชาติความเป็นพุทธะในส่วนลึก            |          | කුරුල    |
| ทุกคนมีเชื้อแห่งพุทธะ จิตอาจถึงนิพพานได้                      |          | केदल     |
| เพราะกฎของธรรมชาติไม่ได้จำกัดสถานที่หรือเวลา                  |          |          |
| ปักวัลเธรรมในสานะเป็นกุก นี้ความหมายทำนองเดียวกับพระเจ้       | ń        | രർവ      |

|                                                                       | หน้า             |
|-----------------------------------------------------------------------|------------------|
| ทำความเข้าใจกันได้ในทุกศาสนา ก็จะเมตตากรุณากัน                        | <b>क्रद</b> ाव   |
| แม้จำต้องต่อสู้ป้องกันตัว ก็จะกระทำด้วยเมตตากรุณา                     | <u> </u> කු තුසැ |
| ธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธะจะวิวัฒนาการไปตามกฎ                          | කුසා  ර          |
| บุคคลควรจะได้วิวัฒนาการไปในทางดึงามถึงที่สด                           | කපා න            |
|                                                                       |                  |
| <ol> <li>ไกวัลยธรรมในฐานะเป็นกฎชีววัฒนาการ.</li> </ol>                | [සහ] [ස          |
| ทบทวนครั้งก่อน โดยปก                                                  | - කිහල්          |
| ซ้อมความเข้าใจเรื่องธรรมชาติความเป็นพุทธะ                             | द्रशास           |
| กฎเกณฑ์ของความมีชีวิตทุกชีวิตนี้ก็เป็นใกวลยธรรม                       | <br> ක්කු කු     |
| คำบรรยายชุดนี้มุ่งหมายทำความเข้าใจกันในทุกศาสนา                       | <u>ම</u> ිත් ස්  |
| พิจารณาให้เห็นเถิด ชีวิตมีเชื้ออย่างเดียวกัน                          | landet           |
| ชีวิตวิวัฒนาการมาจากไข่เล็กๆ ค่อยๆเปลี่ยนแปลงต่อมา                    | lg ශ්ර           |
| คนโบราณยังคิดได้ว่า สัตว์โลกเกิดจากไข่ของพรหม                         | <u>්</u> පුල්    |
| สุริยจักรวาลก็มีเชื้อแห่งพุทธภาวะวิวัฒนาการมาเรื่อย                   | ්<br>ම්ක්ෂ       |
| ทุกสิ่งเป็นไปตามกฎ ตรงกับภาวะว่า God หรือพระเจ้า                      | <u>්</u> වයේ ග   |
| ชีวิตที่ยังเป็นเพียงเชื้อ กระทั่งเติบโตเป็นพืช, สัตว์ ฯลฯ มีหลายระดับ | ්තය් යේ          |
| ทุกชีวิตเป็นไปตามกฎแห่งวิวัฒนาการ                                     | \<br>කස්ස්       |
| ชีววิวัฒนาการ เป็นใกวลยธรรมทั่วถึงกัน                                 | ල පම             |
| เชื้อแห่งชีวิตก็วิวัฒนาการไปตามกฏแห่งไกวัลยธรรม                       | තිය හ            |
| วิวัฒนาการแห่งชีวิตอาศัยเหตุปัจจัยหลายอย่าง                           | <u>ම</u> යය      |
| ชีวิตสูง ต่ำ ดี ชั่ว บัญญติกันชื่นที่หลัง                             | <u>්</u> වයේ ශ්  |
| ความผิด-ถูกเป็นเพราะกฎของวิวัฒนาการมีเหตุปัจจัยต่างกัน                | <u>ත</u> ස්ර     |

|                                                                                                                                         |       | หน้า    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|---------|
| ในรูปธรรมมีชีวิตที่ยังไม่แสดงตัวออกมาทันที                                                                                              |       | ଅଟ-ର    |
| ทั้งรูปธรรมนามธรรม มีความรู้สึกเดียวกันคือไม่ต้องการทุกข์                                                                               | ****  | ଜ୍ୟାନ୍ତ |
| ชีวิต, แสงสว่าง, จิต, ทั้งสามนี้แยกจากกันไม่ได้                                                                                         |       | ഇത്ണ    |
| ชีววัฒนาการทั้งสามอย่างนับว่าเป็นไกวัลยธรรมด้วย                                                                                         |       | গ্রহার  |
| พิจารณาให้เห็นใกวลัยตา, จิตเข้าถึงสิ่งนี้ แล้วจะเป็นอยู่ผาสุก                                                                           |       | ්නේ ශ්  |
| จิดเจริญได้ด้วยแสงสว่าง ความรู้สึกจึงเจริญเป็นพุทธะ                                                                                     | ****  | [නදු    |
| <ol> <li>ไกวัลยธรรมในฐานะที่เป็นสิ่งคงกระพันชาตรี</li> </ol>                                                                            |       | කඥය     |
| ทบทวนครั้งก่อนๆ                                                                                                                         | [පක්ෂ | dom-%   |
| ความหมายของคำ "คงกระพันชาตร์"                                                                                                           | ****  | തഠണ     |
| คงกระพันชาตรีจริงหมายถึงอสังขตะคือไม่เปลี่ยนแปลง                                                                                        |       | ണഠഭ     |
| ในภาษาคน หมายถึงเครื่องรางทั้งเป็นพุทธและใสยฯ                                                                                           |       | ണഠഭ്    |
| ความขลังของเครื่องราง เป็นเรื่องทางจิตวิทยา                                                                                             | ***   | ಕ೦ಣ     |
| ถ้าเป็นไปทางขลัง, ศักดิ์สิทธิ์ก็เป็นความงมงาย                                                                                           | ****  | അഠബ     |
| คงกระพันชาตรีมีได้ทั้งงมงายและมีสติปัญญา                                                                                                | ****  | ೧೧೦ಡ    |
| คงกระพันชาตรีจริงต้องตั้งอยู่บนธรรมะ                                                                                                    | ••••  | ៣០៩     |
| กิกษุจริงเริ่มเห็นภัยในวัฏฏสงสารซึ่งเป็นใกวัลยธรรม                                                                                      |       | നഉഠ     |
| ภิกษุจริงจึงไม่แขวนเครื่องราง, แต่มีธรรมะอยู่ในใจ<br>ความคงกระพันแท้จูงใจให้ถึงอมตธรรม<br>มีความคงกระพันจิตต้องถึงอมตธรรมหรืออสังขตธรรม | ****  | ଲବ୍କ    |
| ความคงกระพันแท้จูงใจให้ถึงอมตธรรม                                                                                                       | ****  | നമിമ    |
| มีความคงกระพันจิตต้องถึงอมตธรรมหรืออสังขุตธรรม                                                                                          | ****  | ຄອຄ     |
| ความเป็นคงกระพันชาตรี ต้องทนต่อการพิสจน์                                                                                                | ****  | ଣାବଙ୍କ  |
| ไกวัลยธรรมเป็นสิ่งคงกระพัน เพราะเป็นกฎครอบงำสิ่งอื่น                                                                                    | ****  | ണാഭ്    |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |        | หน้า            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|--------|-----------------|
| ใกวัลยธรรมเป็นกฎที่เป็นผ่ายสร้างและควบคุม                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |             | ***    | ຜູ້ອຸເທ         |
| กฏเป็นอำนาจศักดิ์สิทธิ์ดุจเดียวกับ God                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |             |        | നമെ             |
| กฏไม่มีรูป แต่แสดงออกโดยผล, อาการ, ปฏิกิริยา                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |        | ៣១๘             |
| ทุกศาสนาสอนให้ละชีวิตนี้ แล้วไปมีชีวิตจรึงอยู่กับพระเจ๋                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ĭ           | ****   | ଣାକଙ୍କ          |
| ความคงกระพันเป็นทั้งสังขตะ และอสังขตะ ๆ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             | ****   | ത്യമാ           |
| ธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธะ เป็นได้ทั้งสังขตะ, อสังขตะ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ,           | 357501 | விற்ற           |
| กฎแห่งกรรมเป็นไกวัลยธรรมที่มีปฏิกิริยาสมกับกิริยา                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |             | ****   | ල්ක්ස           |
| กฎแห่งกรรมจะถือเอาตามที่มนุษย์บัญญ์ตีไม่ได้                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 3 800       |        | ගම්න            |
| ต้องดูผลที่ว่า เมื่อมีกิริยาแล้วต้องมีปฏิกิริยา                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ) SERE      | 157314 | ണിമഭ്           |
| ผลของกรรมเป็นไปตามกฏ แต่คนไปสมมติเอาเองอาจผิดได้                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             | 1000   | ണിയര്           |
| ทุกศาสนามีคำว่า "ปฐมเหตุ" ซึ่งเป็นความคงกระพันอย่าง                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 4           | 120001 | අත්ක            |
| สึ่งทั้งหลายเป็นไปตามกฎ; ผ่ายถือพระเจ้าก็ว่าพระโองการ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>ฯ</b> ลฯ | ****   | ගමන්            |
| พิจารณาดูพระเจ้าอย่างบุคคลาธิษฐานของคริสเตียน                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | (2.5.51(%)  |        | നിമദ്           |
| <ul> <li>ต้องการความคงกระพันแท้จริงต้องแสวงหาอมตธรรม</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 5 0.599.5   |        | ണമർ             |
| เป็นพุทธบริษัทให้ถูกต้อง จะมีความคงกระพันอย่างยิ่ง                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |             | ****   | anno            |
| ข้อปฏิ <b>บัติเพื่อถึง</b> ความคงกระพันต้องดูถึงต้นเหตุจะพบกฏ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             | ••••   | 81868838        |
| เพื่ออยู่ร่วมกันอย่างสนัติต้องเข้าใจเรื่องใกวัลยธรรม                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ****        |        | ണണം             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ****        |        | P11911953       |
| 👡 ใกวลยธรรมในฐานะเป็นหลักมูลฐาน เพื่อ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ทำความ      |        |                 |
| เข้าใจอันดีระหว่างศาสนา                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             |        | ពេលព            |
| ทบทวนครั้งก่อนๆ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             | 200.00 |                 |
| การบรรยายครั้งนี้จะชี้แจงถึงคำว่า "ปจมเหต"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             | ពាតាតា | —ണയ്യ്<br>നത്ത് |
| THE WORLD IN THE WAY OF DESIGNATION IN THE PROPERTY OF THE PRO |             | 2002   | L1149 (o        |

|                                                        |       |          |      | หนา    |
|--------------------------------------------------------|-------|----------|------|--------|
| ทุกศาสนาถือว่ามีปฐมเหตุแต่ใช้คำต่างกัน                 |       |          | •••• | മയ്യ   |
| ปฐมเหตุ จะเรียกให้ถูก ควรจะเรียกว่าปฐมธรรม             |       |          |      | ണഭി    |
| ยกตัวอย่างเรื่องอาทิตย์เป็นที่ให้เกิดสุริยจักรวาล      |       |          | **** | ៣៤៨    |
| ดวงอาทิตย์เป็นปฐมเหตุทางวัตถุธรรม                      |       |          | **** | ണഭി    |
| ตัวอย่างเสียงระฆังออกมาจากเหตุคือตัวระฆัง              |       | +***     | **** | ണംഭ്ഠ  |
| ปฐมธรรมเป็นแดนออกของสิ่งต่างๆเป็นอนั้นตะ               | ****  | ****     | **** | ଗାଝି ବ |
| ถ้าจำกัดความของปฐมเหตุคือสึ่งที่มีอยู่ก่อนสิ่งที่ไหลมา | ****  | ****     | •••• | നഭ്യ   |
| ในพุทธศาสนาก็มีปฐมธรรม หรือปฐมเหตุของธรรม:             | ชาติ  | ****     | •••• | ៣៤៣    |
| เพราะพระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ในสูตรอิทป์ ๆ หรือปฏิจจส     |       | ท        |      | ೯೯೩    |
| พระพุทธเจ้าตรัสมากมีคำว่า อสังขตา ธาตุ, พึ่งศึกษาต     | ก่อไป |          | ***  | ണഭ്ഭ്  |
| มีสิงๆ หนึ่งไม่เกิดไม่ดับ นั้นคือนีพพาน                |       |          |      | අද්ව   |
| ในพุทธศาสนามีอีกหลายคำที่หมายถึงปฐมธรรมเช่นด           | าดา ๆ | ลๆ       | **** | ගල්හ   |
| ปฐมธรรมทำให้มีสิ่งออกมาตามกฎอิทป์บัจจยดา               |       |          | **** | ഩ๕๘    |
| ปฐมเหตุ ทำให้เกิดสิ่งใหม่ ๆ ใหลเวียนเปลี่ยนไป          |       |          |      | ണഭ്ഭ   |
| เรื่องอนั้นตะในศาสนาไม่ใช่ปรัชญา; พระพุทธเจ้าปร        | ะสงค์ | อย่างนี้ |      | oďn    |
| ปฐมเหตุในพุทธศาสนา มุ่งเฉพาะเรื่องของความทุกข์         |       | ****     | **** | ක ් ක  |
| และสอนให้ไม่ยึดถือปฐมธรรมเป็นตัวตนหรือของตน            |       | ****     | **** | ៣៦២    |
| พิจารณาดูปฐมเหตุของศาสนาอื่นในอินเดียบ้าง              | ****  | ****     | **** | ជា/៦ជា |
| เขาถือว่าเทพเจ้าหรือผีเป็นปฐมเหตุ                      | ****  | ****     |      | ബഉഭ്   |
| ยุคแรกเป็นยุคพระเวท; ต่อมายุคอุปนิษัทยึดถือทางจึ       | ลมากว | iu       | **** | ബൗം    |
| ยุคอุปนิษัทถือปรมาตมันเป็นปฐมเหตุ                      |       | ****     |      | අප්ක   |
| ผ่ายพุทธมีปฐมเหตุอยู่ที่กฎ หรืออสงขตธรรม               |       | ****     |      | (කල් ශ |

|                                                         |          |       | หน้า        |
|---------------------------------------------------------|----------|-------|-------------|
| ผ่ายโน้นยังถือพระเจ้า เรียกปรมาดมันว่าพรหม              |          |       | ක්ෂය්       |
| ยังมีคำปฐมเหตุคล้ายพุทธ เช่น โมกษะ, ไกวัลย์, นิพพาน     |          |       | മർമ         |
| ทั้งพุทธและพราหมณ์เกิดในอินเดียก็ยังวิวาทกัน            |          |       | ണമാ         |
| ถ้ามีสติบัญญาสูงด้วยกัน จะเห็นว่าเป็นสิ่งเดียวกัน       |          |       | ୩ଣୀବ        |
| ควรจะคิดช่วยโลก ศาสนาเป็นเหมือนแสงสว่าง, ไม่ควรวิว      | าทกัน    | ••••  | <b>ග</b> ්ව |
| 👡 ใกวัลยธรรมในฐานะที่เป็นหลักมูลฐาเ                     | าล (พุธ) | )     | ണഭിണ        |
| ซ้อมความเข้าใจเรื่องไกวัลยธรรม                          |          |       | ണവിയ്       |
| ทบทวนการบรรยายครั้งก่อนๆ                                | ••••     | ឧស    | - ආද්චි     |
| ขอให้หัดพิจารณาเรื่องทางจิตวิญญาณในทุกกรณี              | ****     |       | តាជវ        |
| ต้องนึกถึงธรรมชาติ ที่สอนโดยไม่เจตนาอยู่ทั่วไป          | 1000     |       | ೯೯೯         |
| การศึกษาเรื่องไกวัลยธรรมต้องไตร่ตรองให้รู้แจ้ง          |          | 1001  | ണേഗിര്      |
| แต่ละศาสนาเรียกพระเจ้าหรืออะไรอื่น ต้องศึกษาพิจารณ      | าให้ดี   |       | ගස්ව        |
| ศาสนาอื่นจะใช้คำว่า ปฐมเหตุก็ไม่ควรไปว่าเขา             |          |       | ണജവ         |
| เราจะสมมติให้ใกวลัยธรรมเป็นปฐมเหตุก็ได้                 | ****     |       | ೯೯          |
| คำสอนที่ใช้คำ "พระเจ้า" ก็เพื่อสอนคนที่ไม่รู้จักภาวะนี้ | ****     |       | ಣದದ         |
| อย่างพวกเวทานตะยังต้องใช้คำว่าพระพรหมคือปรมาตมัน        |          |       | ണർ          |
| พระพุทธศาสนาไม่พูดว่า "พระเจ้า" แต่เรียกว่ากฎฯ          |          |       | กสอ         |
| ระบอบศาสนาชนิดหนึ่งต้องมีอยู่เพื่อคนชนิดนั้นอย่างนั้น   |          |       | നെജിഇ       |
| ทางประเทศจีนสมัยพุทธกาลก็มีคำว่า "เต๋า"                 |          |       | ៣៩៣         |
| เต๋า เขาแปลว่า ธรรม เช่นเดียวกับธรรมชาตุในพุทธ          |          | ****  | ണെഭിയ്      |
| คำสอนในเต๋าเข้ากันได้กับพทรและปรมาตมันของสิ้นด          | 5885     | 1,000 | ണങ്ക്       |

|                                                          |        |        |         | หน้า         |
|----------------------------------------------------------|--------|--------|---------|--------------|
| เต๋าเทียบกันได้กับพุทธในข้อเป็นอสังขตะหรือไกวัลย์        | ****   |        | 10.01   | ៣೯ ៦         |
| ประโยคแรกของเต๋า ถือว่าธรรมชาติเป็นธรรมหมด               |        |        | ****    | ണർത          |
| เต๋าบทที่ ๒ ว่า "ความที่มีได้มีอยู่" คืออิมเอียง (พ้าดิน | )      |        | ****    | ៣๙๘          |
| "ความมิได้มีอยู่" เป็นสึ่งแรกของสิ่งทั้งปวง              |        |        | ****    | ണട്ട്        |
| เหลาจื้อพูดว่า "ความไม่มีอะไร" เป็นชื่อของสิ่งทั้งปวง    | ****   | ****   | ****    | ೯೦೦          |
| ความไม่มีอะไรนั้น ที่จริงก็มีอยู่คล้ายส่องแสงอยู่เรื่อย  | ****   | ***    | ****    | ଝଠର          |
| เต๋าบทที่ ๓ จากความไม่มีอะไรย่อมสังเกตเห็นความตั้งต      | iu     | ****   | ****    | <b>ಹ</b> ಂಟ  |
| ความมือยู่ย่อมมีขึ้นทยอยกันดามกฎอิทัปบัจจยตา             | ****   | ****   |         | <b>c</b> on  |
| เด๋าบทที่ ๔ ว่า ความมีและไม่มีนิรันดร มีมูลกำเน็ดเดีย    | วกัน   | ****   |         | <b>ಹ</b> ಂಹ  |
| พอมีการแสดงตัว ก็เกิดการเปลี่ยนแปลง. แยกทางกับ           | แดิน   | ****   | ****    | <b>ಡ</b> ಂಡೆ |
| ดับการเกิดขึ้นเสียก็มีสิ่งที่เรียกว่านี้พพาน             |        | ****   |         | <b>៤</b> ೦៦  |
| เต๋าบทที่ ๕ ว่า มันเป็นสิ่งเดียวกัน, มูลกำเน็ดเดียวกั    | u      |        |         |              |
| เป็นภาวะลึกละเอียด; เหมือนพุทธะว่า เอต์ ส                | นุด เอ | ด์ ปณี | ୍<br>ମ  | <b>ರ</b> ಂಣ/ |
| การอธิบายดังกล่าวเป็นเหมือนพูดเรื่องสูญญูตา              |        |        |         | <b>ಹ</b> ಂದ  |
| แม้ในเรื่องเด๋า ก็มีสิ่งที่เรียกว่าไกว ัลยชรรม           | •••    |        |         | <b>೯</b> ೦೪  |
| เต๋าตัวแรกคือนีพพาน, เต๋าตัวที่สองคือมรรคมีองค์ ๘        |        |        |         | ଝର୦          |
| หลักประธานของทุกศาสนาสามารถทำความเข้าใจกันได้            | í      | ****   |         | ଝ୍ଡନ         |
| 2                                                        |        |        |         |              |
| ๑๒. ใกวัลยธรรมในฐานะที่เป็นหลักมูลฐาน                    | เพื่อเ | ทำความ | มเข้าใจ |              |
| อันดีระหว่างศาสนา (ต่อ)                                  |        |        |         | ଝର୍ମ         |
| ทบทวนครั้งก่อนๆ                                          |        |        |         |              |
|                                                          | ****   | ••••   | € ବଣ    | –ඳේක්ත       |
| พิจารณาดูฝ่ายศาสนาคริสเตียน, และอิสลามบ้าง               | ****   | ****   | ****    | ഭിലണ         |

|                                                                |      | หน้า           |
|----------------------------------------------------------------|------|----------------|
| ต้องรู้ภาษาคน, ภาษาธรรม, จึงจะทำความเข้าใจศาสนาได้             |      | <u>ৰোগ্ৰ</u>   |
| ศาสนาคริสเตียนมีข้อเปรียบเทียบทำนองเดียวกับพุทธ                |      | <u>ଏହଣ୍ଟ</u>   |
| การพูดเรื่องสวรรค์, เทวดา, มีคล้ายกัน                          | **** | <b>ৰে</b> ছিচ  |
| ทั้งพุทธและคริสต์ ต่างยังไม่เข้าใจคำสอนชั้นลึก                 |      | ල්ලබ           |
| ความจริงบางอย่างของคริสต์กับพุทธ มีทำนองเดียกัน                |      | <u> বে</u> ছিল |
| เช่นพระเยสูว่ารับธรรมมาจากพระเจ้า, พระพุทธเจ้าว่าจากธรรมชาติ   | ñ    | <u>হে</u> চাহু |
| คำกล่าวในศาสนาที่ต่างกันย่อมสันนิษฐานได้                       |      | ഭ്നാ           |
| ธรรมชาติอันเป็นกฎเกณฑ์เรียกอสังขตะ หรือพระเจ้าก็ได้            |      | ଝଣାନ           |
| คำว่าธรรมหมายถึงพระเจ้าก็ได้ ธรรมแท้จริงเป็นอสังขตะก็ได้       |      | <b>අ</b> ග්ල   |
| ธรรมแท้จริงแสดงด้วยรูปไม่ได้, มองดูด้วยตาไม่ได้                | **** | <b>ේ</b> ගග    |
| ผ่ายที่เขาเขียนภาพพระเจ้าเป็นคน ๆ ต้องทำไปตามความจำเป็น        | **** | <b>ತ</b> ೧೯    |
| บ้านเมืองของพระเจ้าตามที่เขียนไว้ก็เป็นเรื่องวัตถุสันนิษฐาน    |      | <b></b> ಆ೧೭    |
| พูดอย่างสมมดิว่าบ้านเมืองพระเจ้า ไม่สมมุติก็คือนิพพาน          |      | අඟන            |
| นิพพานในศาสนาคริสต์ก็มี; ถ้ารู้จักพิจารณาแล้วจะพบในไบเบิล      |      | ๔๓๗            |
| ยกตัวอย่างแม้เพียงใบเบิลหน้าแรกๆ                               | **** | <b>ತ</b> ಣದ    |
| ทั้งศาสนาฝ่ายประเทศอินเดียและฝ่ายตะวันตกมุ่งหมายออกไปพันโลา    | 1    | ഭ്ങര്          |
| แต่ละศาสนาล้วนสอน ไม่ให้ยึดมั่นถือมั่น                         |      | <b>೯</b> ೯೦    |
| คำสอนของยิว, คริสต์ คล้ายพุทธในเรื่องไกว้ลยธรรม                | **** | ଝଝର            |
| ถ้าเราไม่ลำเอียงเกลียดผ่ายอื่นแล้ว จะเข้าใจไกวลัยธรรม          |      | दद्ध           |
| สุข-ทุกข์. เที่ยง-ไม่เที่ยง, เป็นสัจจะและเป็นไกวัลยธรรมเช่นกัน |      | €∉ಟ            |
| ธาตุทั้งหลายเป็นไปตามธรรมชาติ, เป็นสังขตะเหมือนกันหมด          |      | <b>៤</b> ៤៤    |
| ทุกศาสนามีหลักปฏิบัติเพื่อหลุดพันเหมือนกัน                     |      | <b>៤</b> ៤៤    |
| คำสอนของผ่ายคริสต์เช่นเดียวกับพุทธในเรื่องดับทุกข์ก็มีมาก      | **** | <b>៤</b> ៤៦    |

|                                                                  |              | หนา            |
|------------------------------------------------------------------|--------------|----------------|
| เพื่อความเข้าใจอันดีต่อกันควรรู้จักพระเจ้าให้ถูกต้อง             | ****         | <b>ಡಡ</b> ಣ    |
| พระเจ้าก็คือธรรมชาติดั้งเดิมแท้เป็นใกวัลยะมีอยู่ในทุกศาสนา       | 3000         | <b>ಪ</b> ಪ್ಷ   |
| พระเจ้าในศาสนาฮินดูกล่าวไว้ในนารายณ์สิบปางนั้นพูดไว้ลึกมาก       | ****         | ಹಹಣೆ           |
| พระนารายณ์, พระพรหม, พระศิวะ ล้วนแต่เป็นกฏที่เป็นอสังขตะ         | ****         | <b></b> ಡೆಂ    |
| เปรียบเพียบธรรมชาติกับการอวดารของพระเป็นเจ้า                     | <b></b> ಡಡೆ  | —െ⊄≪്ണ         |
| นารายณ์สิบปางเป็นวิวัฒนาการอย่างวิทยาศาสตร์, และเป็นใกวัลยต      | าา           | <u> </u>       |
| ในศาสนาคริสเตียนมีใกวัลยธรรมแสดงด้วยคำต่างๆ                      | <b>ಹ</b> ಹೆತ | 1- ೯೩೪         |
| ทุกศาสนาจะเรียกว่าพระเจ้าหรืออะไรก็ล้วนเป็นใกวลยธรรม             |              | <b>ತ</b> ಡೆಗು  |
| ทำความเข้าใจกันได้ทุกศาสนา ประโยชน์จักมีแก่ทุกคน                 | ****         | <b>೯</b> ೬೩    |
|                                                                  |              |                |
| 🕬. ไกวัลยธรรม เมื่อมนุษย์ยอมรับเอาเป็นเครื่องคุ้มครอง            | โลก          | <u> </u> ಹಿಡಿ  |
| ทบทวนคำบรรยายครุงก่อน                                            | ••••         | <u> </u> ಹಡೆ   |
| พึ่งเข้าใจความหมายของไกวัลยธรรมให้ถูกต้อง                        |              | <b>ತ</b> ್ರಾಂ  |
| จะรู้จักสิ่งต่างๆได้โดยวิธี คือ ๑. ด้วยการศึกษา                  | ****         | <b>ৰ</b> চণ    |
| ้อ. ต้องใช้เหตุผลให้ถูกตรง                                       | ****         | ছেওছ           |
| ๓. ปฏิบัติตามที่มีเหตุผลชัดเจนุถูกต้อง                           | ****         | <b>ৰ</b> চাত্ৰ |
| ๔. ชิมรสของการบรรลุธรรมนั้นๆ                                     | 1007         | <b>৫</b> ৯৮    |
| การกล่าวดังข้างต้นกล่าวไปตามหลักของพระพุทธศาสนา                  |              | <b>ර</b> ්ඛ්   |
| คำว่า "พระเจ้า" สมัยเริ่มแรกยอมคิดว่าสิ่งสูงสุดเป็นบุคคล         | ****         | <b>ಹ</b> ಶಿಹ   |
| ยุคต่อมา พระเจ้าอย่างบุคคลวิวัฒน์มาเป็นนามธรรม                   |              | <b>ತ</b> ರಿಷೆ  |
| ต่อมาอีก เอาธรรมะประเภทอสงัขตะมาเป็นพระเจ้า                      |              | <b>೯</b> ೪೪    |
| มนุษย์ฉลาดขึ้น จนรู้ว่าต้องดับความยึดมั่นถือมั่นจึงจะถึงที่สุด   |              | <b></b> をかり    |
| ทางประเทศจีน มีผู้รู้ชื่อเหลาจือรู้จักเรื่องความไม่มีอะไร (ว่าง) | ****         | <b>೯</b>       |

### [leo leo]

|                                                             |       |      | หน้า          |
|-------------------------------------------------------------|-------|------|---------------|
| พุทธบริษัทไม่ได้ใช้คำว่า "พระเจ้า" แต่ใช้ "ธรรม"            | ****  |      | <b>೯</b> ಶಿಕ  |
| เรารู้จักกันแต่สังขตธรรม ไม่รู้จักธรรมชาติตรงข้ามคือไกวัลย  | เรราม |      | <b>ර</b> ඟ්0  |
| ในพุทธศาสนามีบรมธรรมหลายแง่ : ๑. เป็นสัจจะ, กฎตาย           | บดัว  | **** | ଝଣାର          |
| ๒. เป็นส่วนการปฏิบัติของมนุษย์                              |       | **** | ଝଣାନ          |
| ๓. ผลของการปฏิบัติ คือดับทุกข์สินเชิง                       | ****  | **** | <b>ದ</b> ಬಿ   |
| ถ้ารู้จักใกวลัยธรรม ก็จะรู้จักธรรมชาติอันสูงสุด             | ****  |      | ഭവണ           |
| พุทธบริษัทยังถือพระเจ้าบ้างก็มี เช่นพูดว่า "พรหมลิชิต"      | ••••  | **** | ৰোৱ           |
| ถ้าเข้าถึงไกวัลยธรรมจะได้สิ่งที่ตรงกันข้ามกับที่ได้อยู่     | ****  |      | <i>ಆಣ</i> ಿ   |
| ถ้าเข้าถึงไกวัลยธรรมจะถึงความสิ้นลงของทุกข์                 | ****  | **** | <b>ಡ</b> ಣ್ಣ  |
| การเข้าถึงใกวลยธรรมใดจะไม่ต้องวิวาหกันทั้งบุคคลและสังคร     | J     |      | ଝଣାଣା         |
| ในการปฏิบัติให้เกิดผลข้อแรก อย่าดูหมื่นว่าเขาเป็นมิจฉาทิฐ   | 3     | ,    | ಹಣಾದ          |
| บัญหาของมนุษย์มือย่างเดียวกันคือต้องการดับทุกข์             | ****  | **** | <u>ଝୋ</u> ଟା  |
| คำบางคำ พูดต่างกัน แต่ความหมายอย่างเดียวกัน                 | ****  | **** | <b>೯</b> ೯೦   |
| เราสร้างทุกข์ และแตกแยกกัน เพราะไม่รู้จักไกวัลยธรรม         |       | **** | ๔๘๑           |
| ถ้ารู้จักใกวลยธรรม ทุกคนจะมีธรรมชาติบริสุทธิ์สงบเย็น        | ****  | •••• | <b>ಷ</b> ಜ ಶ  |
| เราพยายามเข้าถึงไกวลยธรรมแล้วจะดับทุกข์, ถึงนิพพานได้       |       | 100  | <b>೯</b> ೯೮   |
| ความมุ่งหมายของคำว่าพระเจ้าควรต้องหมายถึงสงบเย็น            | ****  | **** | <b></b>       |
| สันดิสุขจะมีได้อยู่ที่ได้รู้จักความจริงของธรรมชาติ          | ****  | **** | <b></b>       |
| เข้าใจธรรมชาติแต่เพียงวัตถุนั้นไม่พอ ต้องรู้ทางนามธรรม      | ****  | **** | <b></b>       |
| คนรักจะมีตัวกู-ของกู ไม่เข็ดหลาบต่อทุกข์จึงไม่รู้จักไกวลัยป |       |      | <u> ಆ</u> ಚರು |
| พระพุทธเจ้าตรัสสอน : อย่าประมาทให้รู้จักสิ่งทั้งหลายสักว่า  | ธาตุ  |      | <b></b>       |
| ทางลัดให้ถึงความสะอาดสว่างสงบก็คือรื่บรู้จักไกวลัยธรรม      | ****  | **** | <b>ಡ</b> ಡಿ   |
| ไกวัลยธรรมเป็นอสังขตะ, เป็นกฎปฏิบัติไม่มีตัวกู–ของกู        |       | •••• | <b>೯</b> ೪೦   |
| กฎเกณฑ์ของไกวัลยธรรมเป็นความคงกระพันชาตรี                   | ****  |      | ଝଣ୍ଡ          |

ไกวัดยธรรม

- ๑ -หินโค้ง ๗ เม.ย. ๑๖

ใกวัลยธรรมคือสิ่งที่มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง.

## ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายประจำวันเสาร์ในวันนี้ เป็นการเริ่มภาคใหม่ คือ ภาควิสาขบูชา. ในภาคที่แล้วมา เราได้บรรยายถึงเรื่องปรมัตถสภาวธรรม รวม ๑๓ ครั้ง; เป็นที่สังเกตเห็นได้ว่า ในหนึ่งภาคคือ ๓ เดือนนั้น จะมี ๑๓ วันเสาร์เป็นส่วนใหญ่. สำหรับคราวนี้ก็เป็นภาควิสาขบูชา ๓ เดือน ซึ่งก็จะมี ๑๓ วันเสาร์เช่นเดียวกันอีก; นี้ขอให้ถือว่า วันนี้เป็นวันแรก หรือเป็นการบรรยายครั้งแรก ของภาควิสาขบูชา พ.ศ. ๒๕๑๖ นี้ ซึ่งจะขึ้น เรื่องใหม่ ชุดใหม่ โดยจะให้ชื่อว่า "ไกวลัยธรรม"

เพียงได้ยินแต่ชื่อ ท่านทั้งหลายก็คงจะงง คงจะสงสัย, บางคนก็ไม่ เคยได้ยินด้วยซ้ำไปว่าอะไร ? เดี๋ยวก็จะได้วินิจฉัยกันในส่วนนั้น.

#### [ปรารภเหตุของการบรรยายวันเสาร์].

เราควรจะปรารภกันถึงประโยชน์ ของการบรรยายในวันเสาร์ เป็น
การทบทวนกันอีกครั้งหนึ่ง. เดี๋ยวนี้เริ่มภาคใหม่ บางคนอาจจะลืมไปแล้วก็ใด้
ว่า บรรยายวันเสาร์นี้บรรยายทำไมกัน ? ถ้ายังจำได้ก็จะนึกได้ว่า ส่วนสำคัญนั้น
ต้องการจะให้พุทธบริษัทรู้เรื่องที่ควรรู้ ไม่งมงาย อย่างที่กำลังงมงายอยู่เป็น
ส่วนใหญ่; เพราะว่า ไม่ได้ยืน ไม่ได้พึ่ง สิ่งที่ควรจะได้ยืนได้พัง ซึ่งบางทีก็
มีชื่อแปลกออกไป หรือถึงกับมีความลึกซึ่งยิ่งขึ้นไป, ล้วนแต่เป็นสิ่งที่ควรจะรู้ขึ้น
ไปตามลำดับ จึงจะสมกับการที่เป็นพุทธบริษัท; การบรรยายในวันเสาร์ มุ่งหมาย
ในส่วนนี้ยิ่งกว่าอย่างอื่น. ขอให้ทำในใจต่อไปในข้อนี้ว่า เพื่อจะเขยิบฐานะ
ของความเป็นพุทธบริษัททั้งในส่วนวิชาความรู้ และทั้งในส่วนการปฏิบัติ;
ส่วนผลของการปฏิบัตินั้นย่อมจะตามมาเองโดยสมควรแก่สัดส่วนของการปฏิบัติ.
ดังนั้น เราจะต้องพูดกันวันเสาร์ต่อไปเรื่อยๆ จนกว่าจะเพียงพอสำหรับการยก
สถานะของพุทธบริษัท.

## สิ่งที่มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งป่วง.

ที่นี้ก็จะได้กล่าวถึง สิ่งที่เป็นหัวข้อสำหรับการบรรยายในภาคนี้ คือ สิ่งที่เรียกว่า "ไกวัลยธรรม"; สิ่งที่มีชื่อแปลกประหลาดนี้ ที่จริงมันก็ไม่ควร จะแปลกประหลาด, ไม่ควรจะเป็นสิ่งที่แปลกประหลาด เพราะว่าเป็นสิ่งที่มีอยู่ ตลอดเวลา และ มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง และก็จะต้อง มีอยู่หลังสิ่งทั้งปวงด้วย; นี้เรียกว่าพูดภาษาธรรมดาสามัญที่สุดแล้ว.

ท่านทั้งหลายลองนึกเอาเอง ว่าถ้ามันมีสิ่งใดสิ่งหนึ่ง มีอยู่ก่อนสิ่งทั้ง หลายทั้งปวงหมด ก่อนสิ่งใดทั้งหมด แล้วมันก็ยังมีอยู่จนกระทั่งบัดนี้ แล้วมันก็จะมีเหลืออยู่ หลังสิ่งทั้งปวงหมดอีกเหมือนกัน แล้วมันควรจะเป็นอะไร? ตามที่ ได้ยินได้พังมาแล้วในพระพุทธศาสนานี้ ควรจะได้แก่สิ่งใด? คือว่ามีสิ่งหนึ่งซึ่ง ไม่รู้จักเปลี่ยนแปลงไป ไม่รู้จักสิ้น ไม่รู้จักหมด มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวงแล้วจะอยู่หลัง สิ่งทั้งปวง จนกว่าสิ่งทั้งปวงจะกลับมาอีก มันก็ยังอยู่.

สิ่งทั้งปวงจะเปลี่ยนแปลงสูญหายไป มันก็ยังเหลืออยู่, ให้สิ่งทั้งปวง กลับมาอีก มันก็ยังอยู่ และ อยู่อย่างที่ไม่เปลี่ยนแปลง. ลองทายเดาดูเอาเอง ว่า ควรจะเรียกว่าอะไร? หรือเคยได้ยินได้พึ่งมาว่า เรียกว่าอะไร?

ถ้าผู้ที่เคยพึ่งเรื่อง ปฏิจจสมุปบาท เข้าใจ คงจะเดาออก, ว่าสึ่งนั้นเรียก ในที่นั้นว่าอะไร ? แต่ถ้าพึ่งเรื่องปฏิจจสมุปบาทแล้ว ลืมหมดแล้ว มันก็เลิกกัน เพราะว่าเรื่องปฏิจจสมุปบาทนั้น ได้บรรยายแล้วตั้งแต่ปึกลายโดยละเอียด. เอาละ, ที่นี้เป็นอันว่า เราจะตั้งต้นกันใหม่ก็ได้ เพื่อเข้าใจสึ่งที่มีชื่อแปลกประหลาดนี้ว่า "ไกวัลยธรรม".

ในชั้นแรก มานึกถึงคำว่า "ไกวัลยธรรม" พอได้ใจความก่อน. คนที่ อ่านหนังสือหรือภาพย์กลอนมาก คงจะอ่านพบสักครั้งหนึ่งกระมังว่า **ไกว**ัลย์, ทั่วไกวลัย นั่นน่ะคือคำว่า ไกวลัยะ; แต่คำว่าโกวลัยในภาษาไทยชนิดนั้น มันมีเนื้อความไม่หมด มันแคบนิดเดียว. ทั่วไกวัลย์ คล้าย ๆ กับว่าทั่วประเทศ ทุกหนทุกแห่ง ไม่ยกเว้นที่ไหน; แต่แท้จริงคำว่าไกวลัยนั้น มันมากกว่านั้น จนไม่มีคำจะพูดให้ครบถ้วนใดเหมือนกัน จึงต้องค่อย ๆ ศึกษาไป, และเราอาจจะ ต้องพูดกันถึง ๑๓ ครั้ง ด้วยคำ ๆ นี้เพียงคำเดียว คือคำว่าไกวลัยน์นี้ มันจะหมาย ถึงอะไร?

ถ้าเป็นภาษาบาลี ก็ชินกันอยู่กับคำคำนี้ว่า เก-ว-ล; เก วะ ละ
แปลว่า สิ้นเชิง ก็มีความหมายแต่เพียงว่า สิ้นเชิงหรือหมดสิ้นไม่มีอะไรเหลือ,
ก็มีความหมายที่แคบนิดเดียว. คำว่า เก วะ ละ มันมีความหมายมากกว่านั้น
ซึ่งก็จะต้องพูดพร้อมกันไป เพราะมันเป็นคำเดียวกันกับคำว่า ไกวลัย์ ไกวลัยะ
หรือ เก วะ ละ ก็ตาม เป็นคำคำเดียวกัน. เราเคยได้ยืนแต่คำว่า ทั้งหมด ทั้งสิ้น
หรือสิ้นเชิง หรือทั่วไป นั้นเป็นภาษาธรรมดา, ภาษาพูดตามธรรมดา; ถ้า
ภาษาธรรมะ มันมีความหมายกว้างขวางมาก.

ที่นี้จะบอกว่า ในปทานุกรม คำว่า *เก วะ ละ* หรือไกวลยะนี้นยะที่แรก เช่นที่มาใน *คาถาที่ ๘ ของอภิธานปที่ปีกา* เป็นต้น ก็หมายถึง*นิพพาน* คำว่า เกวละ แปลว่าสิ้นเชิง หรืออย่างเดียวนั้น มันหมายถึงนิพพาน

ส่วนที่มาในคาถาอื่น ที่แสดงความหมายไม่จำกัดนั้น มันแปลได้หลาย อย่าง : เก วะลัง สิ้นเชิงหรือทั้งหมดทั้งสิ้นนี้ แปลว่าความเต็มไปหมด ไม่มีที่ ว่าง อย่างนี้ก็มี, แล้วแปลว่า ความเดี๋ยวโดดที่สุด อย่างนี้ก็มี, แปลว่า ความแบ่ง แยก ซอยถี่ยิบละเอียดออกไปเลยก็มี, แล้ว ความแข็ง เป็นคุ้น เป็นก้อนก้อนเดียว ก็มี, ความไม่รู้จักพอ คือจะเอาอะไรมาใส่ให้เท่าไร มันก็ไม่รู้จักเต็มไม่รู้จักพอ อย่างนี้ก็มี. นี่ลองคิดดูว่า มันจะยุ่งหัวสักเท่าไร ถ้าจะพูดไปตามตัวหนังสือเหล่านี้; แต่เราก็ต้องค่อยทนพั่ง คิดนึก ศึกษากันต่อไป ในวันหลัง ๆ.

ในวันนี้ต้องการแต่จะให้รู้เพียงข้อเดียว ว่า "สิ่งที่มีอยู่ก่อนสิ่งทั้ง ปวง"; หมายความว่า การบรรยายในครั้งนี้, ตลอดทั้งครั้งนี้จะพูดกันถึง ความหมายของคำว่า "สิ่งที่มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง" เป็นชื่อของการบรรยายตอนนี้.

แต่แล้วก็ อย่าลืมว่า ถ้ามัน มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งป่วง แล้วมันต้องเก่งขนาด ที่ มีอยู่ตลอดไป แล้วอยู่หลังสิ่งทั้งป่วง แล้ว สิ่งทั้งป่วงกลับมาอีก มันก็ อยู่ก่อนสิ่ง ทั้งป่วงอีก กระทั่งมัน อยู่ตลอดไป จนกระทั่ง เหลืออยู่หลังสุดท้ายของสิ่งทั้งป่วงอีก; จะเป็นอย่างนี้เรื่อยไป. เก – วะ – ลัง นั้น คือ สายที่ยึดยาว ที่ไม่เปลี่ยนแปลง เรียกว่าไกวลัยะ ภาษาสันสกฤต, เรียกว่า เก วะ ละ เป็นภาษาบาลี. ทั่วไกวลัย์ นั้น มันต้องทั่วอย่างนี้; แต่หนังสือคำกลอนของคนที่ไม่รู้จักสิ่งนี้แต่ง แล้วมัน ก็หมายแค่ไกวลัย์ใกล้ ๆ นี้เองว่า ทั่วแผ่นดินทั่วโลก ทั่วอะไรทำนองนี้.

ส่วนคำว่า "ไกวัลย์" นั้น มันไม่รู้จะตั้งต้นอย่างไร? ที่ตรงไหน? มัน มี
อยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง ไม่รู้ว่ามาตั้งแต่เมื่อไร? มันไม่มีจุดตั้งต้น ว่าก่อนสึงทั้งปวงนั้น
ก่อนเมื่อไร? แล้วมันอยู่หลังสึงทั้งปวงก็อีก; มันก็ไม่มีจุดตั้งต้นว่า มันอยู่หลัง
ได้อย่างไร? เพราะสิ่งทั้งปวงมัวแต่เวียนไปเวียนมา : เกิดขึ้น ตั้งอยู่ ดับไป, เกิด
ขึ้น ตั้งอยู่ ดับไป, ในสึงที่เรียกว่า ไกวลัยะนั้น.

ขอให้เข้าใจ ความหมายโดยสังเขปของสิ่งนี้ ไว้อย่างนี้ก่อน แล้ว ก็จะค่อย ๆ เห็นว่า มันเป็นอะไร, จนมันเป็นอะไรกันแน่, จะบัญญ์ตีความหมาย ว่าอย่างไร? ท่านจึงบัญญ์ตีความหมายไว้มากมาย จนตีกันเองยุ่งไปหมด; เช่น ความหมายคู่แรกว่า ความเต็ม ทั่วไปหมด ไม่มีที่ว่างเว้น, แล้วก็ความโดดเดี๋ยว เต็มไปหมดไม่มีที่ว่างเว้น มันก็เป็นลักษณะหนึ่งของไกวัลย์; แล้วความโดดเดี๋ยว ก็หมายความว่า มันอยู่อย่างโดดเดี๋ยว เพราะว่ามันไม่มีอะไรเปรียบเทียบ ไม่มี อะไรแตะต้องได้.

แล้วก็*ความแยกได้ละเอียด* แหลกไปหมด มันก็แยกได้; แต่แล้ว ความเป็นก้อนเดียว ดุ้นเดียว แข็งเป็กนี้มันก็เรียกได้.

แล้ว ความให่รู้จักเต็ม เอาอะไรมาใส่ให้ ก็ไม่เต็ม ไม่รู้จักพอ; เหมือนกับเอาอะไรมาให้กินมันก็กินหมด อย่างกับไฟอย่างนี้ เอาเชื้อเพลิงมาใส่ เท่าไร มันก็กินหมด ไม่รู้จักอื่มด้วยเชื้อเพลิง. สึงที่เรียกว่า ไกวลัยนี้ก็เหมือน กัน จะเอาสึงทั้งปวงมาใส่ลงไปเท่าไรมันก็ไม่รู้จักพอ มันก็ไม่รู้จักเต็ม; ความ เป็นอย่างนี้เรียกว่า "ไกวลัยธรรม" คือเรื่องที่จะพูดกันวันนี้.

## ศึกษา ในข้อที่ว่า "มือยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง".

\*\*\*\* \*\*\*\* \*\*\*\*

ทีนี้พูดใน แง่แรกที่จะศึกษา ก็คือว่า **สิ่งที่มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง** มันเป็นสิ่งที่มีอยู่จริง ไม่ใช่มีอยู่อย่างสิ่งทั้งปวง. สิ่งทั้งปวงมิได้มีอยู่จริง เพราะ เดี๋ยวมันเกิดขึ้นแล้ว มันตั้งอยู่แล้ว มันหายไป, มัน เกิดขึ้น ตั้งอยู่ หายไป, นี้เรียกว่าสิ่งทั้งปวง หรือสังขารทั้งปวง. แต่สิ่งที่เรียกว่า "ไกวลัย" นั้น ไม่ เป็นอย่างนั้น; การมีอยู่ของมัน จึงไม่เหมือนกับการมีอยู่ของสิ่งทั้งปวง หรือ สังขารทั้งปวง. นี่ เราเตรียมที่จะศึกษา เข้าใจ รู้จัก สิ่งที่มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง; นี่คือหัวข้อย่อ ๆ ของเรื่องที่เราจะพูดกันตลอดภาควิสาขบูชานี้.

ทีนี้ก็คงจะมีผู้สงสัย หรืออยากจะทราบบ้างว่า *ทำไมจะต้องไปรู้จักสิ่งนี้* ให้มันเสียเวลา ให้มันยุ่งยาก, หรือว่ามันจะมีประโยชน์อะไร?

ข้อนี้มันเป็นเรื่องที่ตอบยาก บางคนก็ไม่อาจจะรู้อะไรมากไปกว่าแต่ที่จะรู้ว่าเป็บข้าวเข้าปากอย่างไร; นี่ รู้เท่านี้ก็พอ. แต่ บางคนต้องการจะรู้ มาก ไม่มีที่สิ้นสุด กระทั่งไปรู้ว่า มีสิ่งหนึ่งซึ่งมีอยู่ก่อนสึงทั้งปวง ในฐานะ เป็นสิ่งที่เหมือนกับเป็นรากฐาน พื้นฐานของสิ่งทั้งปวง. สิ่งทั้งปวงออกมา จากสิ่งนั้นได้ ไม่ทำให้สิ่งนั้นหมดสิ้นไป, หรือว่าสิ่งทั้งปวง จะแตกสลายลงไป ในสิ่งนั้น สิ่งนั้นก็จะไม่รู้จักเต็ม มันพร่องก็ไม่เป็น มันเต็มก็ไม่ได้; มันมี ลักษณะอย่างนี้จะมีประโยชน์อะไร?

ยกตัวอย่างว่า สิ่งนี้มันมือยู่คลอดเวลา กระทั่งบัดนี้ แล้วมันก็อยู่หลังเขา ทั้งหมด. เดี๋ยวนี้เรากำลังร้อน แล้วก็บ่นว่าร้อน อากาศมันร้อน; ถ้าใคร สามารถจะเอาความร้อนออกไปเสียได้, ถ้ามีอะไรเหลืออยู่เอาออกไปเสียอีก, ต้นเหตุแห่งความร้อนก็เอาออกไปเสียอีก; ที่สุดมันก็จะเหลือแต่ใกวัลย์ที่ว่านี้ แล้วเราก็จะหายร้อน. นี่ใครสามารถเอาความร้อน และเหตุของความร้อน ซึ่ง เป็นเพียงสิ่งทั้งป่วง ที่เป็นสังขารออกไปเสีย, ออกไปเสียให้ได้, แล้วจะมี อะไรเหลืออยู่? มันก็คือไม่ร้อน. นี้ถ้า สิ่งทั้งปวงมันไม่เที่ยง เอาออกไปเสียได้ มันก็ จะเหลือแต่สิ่งที่เที่ยง. ถ้าสิ่งทั้งปวงเป็นทุกข์ มันก็เอาออกไปเสียได้ มันก็เหลือแต่ไม่ทุกข์ ไม่มีความทุกข์.

ถ้าว่าสิ่งทั้งปวงไม่ใช่ตัวตน เอาออกไปเสียได้ มันก็จะเหลือแต่สิ่งที่มี ลักษณะเป็นตัวตน; แต่ข้อที่ใครจะเรียกว่าตัวตน หรือไม่เรียกว่าตัวตนนั้น มันอีกปัญหาหนึ่ง. นี้กล่าวแต่ในแง่ที่ให้เห็นว่า สิ่งนี้มันจะต้องตรงกันข้าม กับสิ่งทั้งปวงเสมอไป จึงควรจะรู้จักสิ่งนี้ ซึ่งมันตรงกันข้ามจากสิ่งที่มันรบกวน บ็บคั้น หรือทรมานเรา.

ท่านต้องนึกถึงสิ่งนี้ หรือต้องการจะศึกษาถึงสิ่งนี้ ในฐานะที่มันเป็น สิ่งที่ตรงกันข้ามจากสิ่งที่มันเป็นข้าศึกแก่เรา เช่นว่า ความทุกข์มันเป็นข้าศึก แก่เรา ก็มีสิ่งนี้เท่านั้น ที่จะไม่เป็นข้าศึกแก่เรา.

ฉะนั้นจึงถูกต้องแล้ว ที่ในปทานุกรมท่านบัญญัต*ิ คำแปล ของคำว่า*เก–วะ–ละ นี้ไว้ว่า **นิพพาน**; แต่เมื่อซึ่งที่เรียกว่านีพพาน ก็ยงไม่รู้ว่าอะไร
อีก ก็ยากที่จะเข้าใจความหมายต่อ ๆ กันไป กระทั่งถึงคำว่า ไกวลยะ เป็นต้น.
ที่จริงคำว่า นิพพาน, นิพพาน, นี้ก็แปลว่า ดับหมดแห่งซึ่งที่ปรุงขึ้นมา
หรือความร้อน มันก็เย็นอีกเหมือนกัน.

ทีนี้ ไกวลยะ แท้จริงนั้น เมื่อเอาสิ่งทั้งหลายออกไปเสียหมด มันก็ เหลือแต่สิ่งนี้ซึ่งก็ไม่ร้อนอีกเหมือนกัน. นี่ไปๆมาๆก็จะไปเป็นสิ่งเดียวกัน ที่เรียกว่า อสังขตะ หรือ นีพพาน หรือ สุญญตา ก็แล้วแต่จะเรียก. นี่จะน่าศึกษาหรือไม่น่าศึกษา? ก็ขอให้ลองคิดดู. หรือว่าถ้าเรารู้ เรื่องนี้ ความเป็นพุทธบริษัทของเราจะค่อยน่าดูขึ้นบ้าง หรือไม่? ก็ไปคิด เอาเองก็แล้วกัน; ความเป็นพุทธบริษัทของเรา มันกำลังอยู่ในฐานะที่ตกต่ำ คือมันหลับ; เมื่อพุทธะแปลว่า ตื่น แล้วเรามันก็หลับอยู่เรื่อย; มันจะมี ความเหมาะสมอย่างไร?. เราจะต้องทำให้มันตื่น จึงจะสมกับคำว่า "พุทธะ" คือ ตื่นไม่หลับ.

เอาละ, เราดูกันไป ที่ละนิดที่ละหน่อย จนกว่าจะรู้จักสิ่งนี้ ในแง่ที่ กล่าวว่ามันมีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง, และมันจะมีประโยชน์ในข้อที่ว่า เราจะได้รู้จัก สิ่งที่มีหรือที่เป็น อยู่ตลอดเวลา และตลอดสถานที่ทั้งปวง.

มันมีอยู่ตลอดเวลา และมีอยู่ตลอดพื้นที่ คือ space ทั้งปวง, แล้วมัน ยังเป็นตัวเวลา และเป็นตัว space ทั้งปวงที่นั้นด้วย; แต่เราไม่มอง หรือว่าไม่ ศึกษากัน ในแง่ของวิทยาศาสตร์ธรรมดาสามัญ จะมองกันในแง่ของธรรมะ : ถ้าเป็นวิทยาศาสตร์ ก็วิทยาศาสตร์อย่างธรรมะ อย่างพุทธบริษัท เพื่อให้รู้ว่า มันมีสึงอยู่สึงหนึ่ง ซึ่งมีอยู่หรือเป็นอยู่ตลอดเวลา และตลอดเนื้อที่ทั้งปวง ไม่ยก เว้นอะไร.

คำว่า "เวลา" มันก็แสดงความไม่มีที่สิ้นสุด อยู่แล้ว นี้เข้าใจง่าย. ถ้าว่า "เวลา" นี้เป็นสึงที่ไม่มีที่สิ้นสุด เราจะคาดคะเนเอาด้วยความโง่ก็ได้ ว่า "เวลา"นี้ไม่มีที่สิ้นสุด, ถึงจะคาดคะเนเอาด้วยปัญญา สติปัญญา มันก็เห็นได้ว่า มันไม่มีที่สิ้นสุด. ที่นี้เมื่อพูดถึง พื้นที่ ถ้าเราเอากันแต่ "พื้นที่" ที่เรารู้สึกได้ มันก็อาจจะสิ้นสุด; เช่นว่า โลกนี้, แล้วก็อยู่ในสุริยจักรวาลนี้, แล้วก็มีสุริยจักรวาล อื่น: รวมกันหมดนั้นแล้ว เราออกไปไม่ได้ เราคำนวณไปไม่ถึง อย่างนี้ก็เรียกว่ามันนิดเดียว. ใกวลัย์ นั้นมัน มากกว่านั้น จะเรียกว่า สามหมื่นโลกชาตุ คือ สามหมื่นระบบสุริยจักรวาล หรือสามหมื่นอะไรก็สุดแท้ มันก็ยังไม่หมด มันยัง มากกว่านั้น

นั้นแหละ ขอให้เข้าใจโดยประมาณ หรือโดยอนุมานว่า มันมีสิ่งหนึ่ง ซึ่งมันมีอยู่ตลอดเวลาและตลอดพื้นที่ และมันเป็นตัวสิ่งนั้น ๆ อยู่ตลอดเวลาและ ตลอดพื้นที่.

ที่ว่า "สิ่งทั้งปวง" มันอาศัยสิ่งนี้ มันก็เพียงแต่ว่า ได้มาปะทะเข้ากับ สิ่งนี้ ก็เกิดปฏิกิริยาอะไรขึ้นมา แล้วก็เป็น "สิ่งทั้งปวง"; แต่ว่าไม่ได้ทำให้สิ่ง นั้นร่อยหรอไป. เรารู้จักแต่สิ่งที่ไปกระทบแล้วเกิดขึ้น แล้วตั้งอยู่ แล้วดับไป แล้วร่อยหรอไป แล้วก็นั่งร้องให้ นั่งหัวเราะอยู่ เฉพาะแต่อาการของสิ่งใหม่ ๆ นี้ ทั้งนั้น; ฉะนั้นถ้าเรารู้จักสิ่งนี้กันบ้าง ก็เรียกว่าหูตาคงจะสว่างขึ้นบ้าง สมกับ ความเป็นพุทธบริษัท.

## มนุษย์จะเป็นมิตรกันหมด ถ้ารู้จัก "ไกวัลย์"

ที่นี้อยากจะพูดเอาเปรียบหน่อย โดยพูดต่อไปว่า ถ้ามนุษย์รู้จักสิ่งนี้ เข้าถึงสิ่งนี้บ้าง ตามสัดส่วนแห่งสติบัญญาของตนแล้ว มนุษย์นี้จะเปลี่ยนแปลง ไปมากทีเดียว, คือมนุษย์จะเข้าใจซึ่งกันและกัน ในทางที่จะเป็นมิตร มีความ เมตดาต่อกัน ไม่ข่มเหงกัน ไม่มุ่งร้ายกัน เหมือนอย่างมนุษย์ในโลกเวลานี้ : แบ่งกันเป็นพวก ๆ หมายมั่นแต่ที่จะทำลายกัน, แบ่งเป็นประเทศนั้น เป็นประเทศ นี้ เป็นของเรา เป็นของเขา คอยแต่จะแสวงหาประโยชน์ของตนเอง โดยไม่คิด ถึงผู้อื่น, หรือว่าทำลายผู้อื่น ก็ยังเห็นว่าเป็นการถูกต้องอยู่นั้น; เพราะมันไป เห็นของนิดเดียว ว่ามีค่ามากมายสูงสุด. แต่ถ้ามันไปเห็นของที่ใหญ่โตกว่านั้น มากมายเหลือประมาณ มีค่ามากมายเหลือประมาณแล้ว มันก็คงจะหายโงในสิ่ง เล็ก ๆ น้อย ๆ หรือว่ายึดมั่นในสิ่งเล็ก ๆ น้อย ๆ นั้นได้. นี้เรียกว่าจะทำให้มนุษย์ เปลี่ยนไปมากทีเดียว ถ้ามาเกิดรู้จักสิ่งที่เรียกว่า "ไกวัลยะ" นี้ขึ้นมา.

หรือว่าถ้าเกิด เข้าใจสิ่งที่เรียกว่า "ใกวัลขะ" นี้แล้ว ยัง จะทำให้ ศาสนาทุกศาสนาในโลกนี้ เข้าใจซึ่งกันและกัน และ มองกันและกันด้วย มิตรภาพ คือด้วยสายตาของมิตรภาพ.

เดี๋ยวนี้แม้แต่สิ่งที่เรียกว่า ศาสนา, ศาสนานั้นแหละ มองกันด้วยสายดา แห่งยักษ์มาร ศัตรู ข้าศึก มุ่งจะทำลายกันในระหว่างศาสนา; แม้แต่ศาสนา เดียวกัน ก็ยังมุ่งทำลายระหว่างนิกายกัน เป็นอย่างนี้ทุกศาสนา ยึงปรากฏชัด ยึงขึ้นทุกที; ขออย่าให้ต้องออกชื่อเลย มันกระทบกระเทือน. แต่ก็จะเข้าใจ มองเห็นได้ด้วยกันทุกคนว่า กำลังมุ่งมาดคิดร้ายกันระหว่างศาสนา แล้ว ในหนึ่ง ศาสนาที่แยกกันเป็นนิกายๆ ก็มุ่งมาดคิดร้ายกันในระหว่างนิกาย.

แต่ถ้าหากเป็นไปได้ว่า คนเหล่านั้นเกิดรู้จักสิ่งที่เรียกว่าไกวัลยะ คือ ความเป็นอันเดียวกันทั้งหมดนี้จริงๆ แล้ว ศาสนาก็จะเล็กเป็นข้ำศึกแก่กัน, หรือว่านิกายส่วนย่อยของศาสนา ก็จะไม่เกิดขึ้น เพราะเข้าใจสิ่ง ๆ หนึ่งดวงกัน หมด ระหว่างบุคคล ระหว่างนิกาย ระหว่างศาสนา, หรือว่าถ้าจะมีโลกอื่นอีก มันก็ระหว่างโลก ระหว่างทุกอย่างไปเลย ในบรรดาสึงทั้งหลาย ที่มันอาศัยอยู่ บนสึงที่เรียกว่า สึงเดียว คือ ไกวลยะ นี้.

หรือจะพูดกันอีกอย่างหนึ่งว่า ถ้าเกิด เข้าถึงไกวัลยะ นี้แล้ว คำพูดอื่น ๆ จะไม่เป็นหมัน เหมือนที่พูดกันอยู่เดี๋ยวนี้แล้วเป็นหมัน; เช่นว่าเข้าถึงธรรม อย่างนี้ ถ้าไม่เข้าถึงไกวัลยะนี้แล้ว บ่วยการที่จะพูดว่า "เข้าถึงธรรม" หรือว่าจะ พูดว่า "เข้าถึงพระเจ้า เป็นอยู่กับพระเจ้า" อย่างนี้ก็บ่วยการ, ถ้าไม่เข้าถึงสิ่งสิ่งนี้ ไม่มีเวลาที่จะอยู่กับพระเจ้า หรือเป็นอันเดี๋ยวกับพระเจ้า ถ้าไม่เข้าถึงสิ่งเหล่านี้. หรือบางพวกที่เขาถือ อัตตา ตัวตน มีอาตมัน มีปรมาตมัน ก็อย่างเดี๋ยวกันอีก; ถ้าไม่เข้าถึงสิ่งๆ นี้ ก็ไม่มีทางที่จะเรียกว่าเข้าถึงปรมาตมัน เป็นต้น.

นี่มันจะทำให้ความมุ่งหมายของศาสนาทุกศาสนา หรือทุกลัทธิของ
มนุษย์ ที่จะถือหลักเกณฑ์ของตนอย่างไรนั้น ได้เป็นความมุ่งหมายที่มีความจริง
มีประโยชน์. พุทธบริษัทเราเมื่อรู้จักสิ่งนี้ ก็คือ รู้จักพุทธศาสนาจริง; ถ้า
พุทธบริษัทรู้จักสิ่งที่เรียกว่าไกวลัยธรรมนี้ ก็คือ จะรู้จักพุทธศาสนาจริง, จะ
ไม่ยกหูชูหางอีกต่อไป.

เดี๋ยวนี้มีพุทธบริษัท ที่ตั้งตัวเป็นนักปราชญ์เป็นผู้รู้นี่ เที๋ยวยกหูชูหาง ว่าศาสนาพุทธเท่านั้นถูก ศาสนาอื่นผิด หรือว่าศาสนาอื่นไปได้แค่ครึ่งๆกลางๆ อยู่ที่โคนตันไม้ หรือตืนเขา ศาสนาพุทธเท่านั้นไปได้สุดยอด; อย่างนี้มันก็ พูดได้ ถ้ามองกันในวงจำกัด. แต่ถ้ามองให้ลึกซึ้ง ถึงสิ่งที่เรียกว่าไกวลัย์ นี้แล้ว

มันก็ไม่มีทางที่ว่า จะไปดูถูกคนอื่น อย่างนั้นได้; เพราะสิ่งนี้มันจะมือยู่ ทั่วไป ในที่ทุกแห่ง ในทุกเวลา คือ ในทุกศาสนา นั่นเอง.

เพราะฉะ แ้นถ้าพุทธบริษัท เข้าใจ สิ่งที่เรียกว่าเกวะละ หรือ ไกวัลย์ นี้แล้ว ก็จะง่ายขึ้น มากทีเดียว ที่จะเข้าถึงสุญญตา หรือจะเข้าถึงนิพพาน หรือ จะเข้าถึงอสังขตธรรมอย่างนี้เป็นต้น.

นี่เป็นเหตุผลตัวอย่าง หรือตัวอย่างแห่งเหตุผล ว่าเรา ควรจะสนใจ กับสิ่งๆ นี้ ในฐานะที่ว่า มันเป็นสิ่งที่มีอยู่ได้เอง ตลอดอนันตกาล แล้ว อนันตเทศ. อนันตกาล คือ เวลาอันไม่สิ้นสุด, อนันตเทศคือพื้นที่อันไม่สิ้นสุด, หรือราวกับว่า มันเป็นมารดาแห่งสิ่งท้ำปวง สิ่งทั้งหลายทั้งปวงเป็นลูก เป็น หลาน เป็นเหลน ที่ออกมาจากสิ่งที่เรียกว่าไกวัลยะนี้ เรียกว่ามันเป็นแม่; ถ้า เป็นธรรมะก็เป็นธรรมะแม่ นอกนั้นมันเป็นสิ่งที่ออกมาจากแม่ แล้วก็ไม่มีโอกาส จะใหญ่โตเป็นแม่ได้; เพราะว่าแม่มันเป็นแม่เสียเองคนเดียวเรื่อย คือไกวัลยธรรม; นอกนั้นก็เป็นเพียงเหมือนกับว่า ฟองน้ำที่เกิดจากผิวน้ำ เมื่อลมมากระทบ มันจะเกิดขึ้นชั่วคราว แล้วมันก็ดับไป มันจะกลายเป็นตัวน้ำไปไม่ได้.

ถ้าจะเรียกสิ่งนี้ว่าธรรม ก็เรียกว่าไกวัลยธรรม แล้วก็เป็นเหมือนกับ ธรรมแม่, ธรรมะแม่ เป็นที่ออกมาแห่งธรรมะลูกทั้งหลาย แล้วก็ดับหายไป— ดับหายไป—ดับหายไป; ส่วน ธรรมะแม่นี้ ไม่รู้จักเปลี่ยนแปลง.

ถ้าจะเรียกว่า พระเจ้า ก็ต้องเล็งถึงสิ่งนี้ เพราะว่าเป็นสิ่งที่มีอยู่ก่อนสิ่ง ทั้งปวง; สิ่งทั้งปวงออกมาจากสิ่งนี้ อาศัยสิ่งนี้ตั้งอยู่. นี่ถ้าว่าพวกฮินดูเขา เรียกของเขาว่าปรมาตมัน; มันก็คือตัวใหญ่ ตัวเดียวทั้งหมด ในเวลาอันไม่ สิ้นสุด ในพื้นที่อันไม่สิ้นสุด.

ถ้าใครเข้าถึง ก็เรียกว่าเข้าถึงพระเจ้าจริงๆ. เข้าถึงธรรมะจริงๆ. ถ้ามนุษย์รู้จักสิ่งนี้แล้ว มนุษย์จะแก้ปัญหาของมนุษย์ได้หมด. เดี๋ยวนี้ มนุษย์ไม่รู้จักสิ่งนี้ จึงได้เต็มไปด้วยความยึดมั่นถือมั่น เห็นแก่ตัว สร้างปัญหาขึ้นมาในโลกนี้ไม่มีที่สิ้นสุด, แล้วก็คิดว่าจะแก้ แล้วแก้ได้แค่ ไม่รู้จะเปรียบด้วย อะไรตี แค่ผิวหนังก็ยังมากไป. มนุษย์แก้ปัญหาของมนุษย์ได้แค่ผิวหนังมันก็ ยังมากไป; มันเหมือนกัปไม่ได้แก้อะไร แล้วบางที่ก็จะเป็นโรคมากขึ้นอีก เพราะว่ามนุษย์เดี๋ยวนี้ยิ่งเห็นแก่ตัวมากขึ้นไปอีก.

ขอให้พั่งให้ดี ไม่มีทางจะแก้ได้ เว้นไว้แต่จะมารู้จักสิ่งนี้กันเสียเท่านั้น คือ รู้จักธรรมะให้จริง ให้ถูก ให้ตรง ให้ถึงที่สุด แล้ว จิตใจมันจะเปลี่ยนโป เอง จากการที่จะเป็นผู้เห็นแก่ตัว แล้วสร้างปัญหานานาชนิดขึ้นมา.

เดี๋ยวนี้ที่เรียกว่า มนุษย์ นั้น มันยังไม่ใช่มนุษย์ อย่างมากก็ เป็นเพียง สักว่าคน มีความรู้สึกเอร็ดอร่อยทางเนื้อ ทางหนัง ทางตา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางกาย เป็นต้น; แล้วมันก็สาละวนอยู่แต่เพียงเท่านั้น มันไม่มี อะไรมากไปกว่านั้น. มนุษย์อุตล่าห์เรียน ก็เพื่อจะได้เงิน หรือได้กำลังปัจจัยแห่ง การซื้อ ที่เรียกว่าเงิน, แล้วมัน ก็มาสร้าง มาหา มาสะสมสิ่งที่จะให้ความ เอร็ดอร่อยแก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ก็มีเท่านี้, มันมีเพียงเท่านี้; แล้ว มนุษย์จะแก้ปัญหาของมนุษย์ได้อย่างไร.

ยึงโลภมาก ก็ยึงมีความทุกข์มาก, ยึงยึดถือมาก มัน ก็ยึงมีความทุกข์มาก, เดี๋ยวนี้มันแสวงหามา เก็บรักษาไว้ บริโภคอยู่ด้วยความยึดถือ ทั้งนั้น; ดังนั้นจึงเป็นความทุกข์. นี้ก็ เป็นบ้างหาส่วนตัว แล้วมันก็ ขอาย ออกไป เป็นบ้างหาส่วนของสังคม คือระหว่างบุคคลกับบุคคลเรื่อยออกไป: อย่าง ที่ทะเลาะวิวาทกันอยู่ในระหว่างสังคม หรือว่ารวมกันเป็นหมู่ใหญ่ ๆ เป็นประเทศ ขาติ เป็นค่ายประชาธิปไตย หรือค่ายคอมมูนิสต์ อะไรก็สุดแท้ ก็ล้วนแต่ยื้อ แย่ง สึงซึ่งเป็นที่ตั้งแห่งความยึดมั้นถือมั้น เพราะว่าเขาไม่รู้จัก สิ่งที่เรียกว่า "ธรรม"ในที่นี้ ซึ่งเราจะเรียกว่าไกวลัยธรรม คือ ธรรมที่จะเป็นทั้งหมดของ ทุกสิ่ง ที่จะแก้ปัญหาได้สำหรับมนุษย์.

พระศาสดาทรงทราบเรื่องนี้ทั้งหมด แต่ทรงเอามาสอนเฉพาะที่จำเป็น อย่างที่ทรงเปรียบเทียบไว้ด้วยอุปมา ว่ามาสอนนี้เท่ากับไปไม้กำมือเดียว ที่รู้แล้ว ไม่ได้สอน ไม่ได้เอามาบอกนั้น เท่ากับไปไม้ทั้งหมดที่มีอยู่ทั่วไปในบ่า; ฉะนั้น จึงมีคำกล่าวไว้ชัดว่า พระองค์ทรงสอนอะไรบ้าง ซึ่งเราจะได้พูดกันต่อไป, เดี๋ยวนี้พูดพอให้เห็นว่า มันมีความสมควรแล้ว มีความจำเป็นแล้วที่จะรู้เรื่องนี้ คือเรื่องไกวลัยธรรมนี้.

### ความหมายของคำ "ไกวัลยธรรม".

ต่อไปนี้ก็จะได้พูดถึง "ตัวสิ่งนั้น" ให้โดยเจาะจงยิ่งขึ้นไปอีก ว่ามันคือ อะไร ? บางคนอาจจะปิดหูปิดตาเสียแล้วก็ได้ว่า คำว่า "ไกวลัยธรรม" นี้ภาษาอะไร ก็ไม่รู้, ในพุทธศาสนาก็ไม่ค่อยจะได้ยินได้พัง, ได้ยินบ้างก็แต่ว่าเกวลังหรือ เกวะละ. *ไกวัลยะ* นี้มัน*เป็นภาษาสันสกฤต* แล้วจะเป็นพุทธศาสนาได้อย่างไร.

เรื่องภาษานี้ มันไม่สำคัญ ความหมายนั้นแหละสำคัญ. พุทธศาสนานี้ก็มีทั้งอย่างบาลีและอย่างสันสกฤต; ฉะนั้นใครจะชอบคำว่าไกวลัยะก็ได้
ชอบคำว่าเกวะละก็ได้. แต่โดยเหตุที่ภาษาไทยเราทั้งหมดอิงภาษาสันสกฤต ถ้า
อย่าลำเอียงและอย่าหลับหูหลับตาเกินไป ขอให้ไปทดสอบดูคำแต่ละคำทุกคำ ใน
ปทานุกรมแห่งภาษาไทยแท้ จะเห็นว่าอิงภาษาสันสกฤตทั้งนั้น; เช่นธรรม
ร. หันไม่ใช่ ธัมม มม เป็นตัน. ภาษาที่ปรุงแต่งขึ้นใช้ในภาษาวรรณคดีชั้นสูง
เป็นภาษาสันสกฤตทั้งนั้น; เดี๋ยวนี้ก็ใช้รูปสันสกฤตว่าไกวลัยะ แทนคำว่าเกวละ
มนก็ดือยู่แล้ว.

ทีนี้จะดูต่อไปว่า มันมีอยู่ตรงไหน ? ร่องรอยของสิ่งที่เรียกว่าใกวัลย-ธรรมนี้ มันมีอยู่ที่ตรงไหน ในพระไตรปิฎก เป็นต้น ?

นั้ก็จะต้องขอย้อน กลับไปถึงคำที่กล่าวเมื่อตะก็นี้ว่า ถ้าไม่ลืมเรื่อง อิทป์บัจจยตาเสียแล้ว ก็จะนี้ก่ได้ว่าตรงไหนเป็นต้น. ในพระไตรปิฎกนั้น ถ้า จะสำรวจดูก็จะพบว่า พระพุทธภาษิตที่ขึ้นต้นด้วยคำว่า อุปปาทา วา ภิกขเว ตถาคตาน อนุปปาทา วา ตถาคตาน อย่างนี้แล้ว จะพบว่า มีอยู่ ๒ ชุด : ชุดหนึ่ง ก็เล็งถึง ไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัดตา, ชุดหนึ่ง ก็เล็งถึง อิทป์บัจจยตา คือปฏิจจสมุปบาท. อย่างเมื่อตะก็นี้ พระสงฆ์ทั้งหลายก็ได้สวดนำเรื่องนี้ไปแล้ว พังหรือไม่พังกัน, แล้วก็เข้าใจคำนั้นหรือไม่ ? นี้ก็เอามาพูดกันอีกที่หนึ่ง ให้เข้าใจ.

เมื่อเข้าใจข้อความ แห่งพระพุทธภาษิตนี้แล้ว ก็จะพบ ร่องรอย ของ สิ่งที่เรียกว่า ใกวัลยธรรม ที่มีอยู่ในพระพุทธภาษิต และ ในคัมภีร์ของพระ พุทธศาสนา. ขอให้คอยสังเกตดูให้ดี พระบาลีนั้นว่า อุปปาทา วา ภิกขเว ตลาคตาน อนุปปาทา วา ตลาคตาน ซึ่งแปลว่า ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย, เพราะพระ ตลาคตทั้งหลายจะเกิดขึ้นก็ตาม พระตลาคตทั้งหลายจะไม่เกิดขึ้นก็ตาม; ฐิตา ว สา ธา ตุ – ธรรมธาตุนั้นตั้งอยู่แล้วนั้นเที่ยว, ธมฺมฏฺจิตตา ธมฺมนิยามตา – ตั้งอยู่ ในฐานะเป็นธรรมตาแห่งธรรม เป็นกฎตายตัวแห่งธรรม. สพฺเพ สงฺขารา อนิจฺจา ติ ว่าสังขารทั้งหลายทั้งปวงไม่เที่ยง ดังนี้เป็นตัน นี้อย่างหนึ่ง.

ที่นี่อีกอย่างหนึ่งก็ว่า อุปปาทา วา ภิกุขเว ตถาคตาน, อนุปปาทา วา ตถาคตาน – ภิกษุทั้งหลาย, เพราะเหตุที่ตถาคตทั้งหลายจะเกิดขึ้นก็ตาม ตถาคต ทั้งหลายจะไม่เกิดขึ้นก็ตาม, จิตา ว สา ธาตุ – ธรรมธาตุนั้นตั้งอยู่แล้วนั้นเที่ยว, ธมฺมฏฺ ธิตตา – เบ็นความตั้งอยู่แห่งธรรมดา, ธมฺมนิยามตา – เบ็นกฎตายตัวแห่ง ธรรมดา. อิทปฺปจจยตา คือความเบ็นอิทัปบ์จจยตา – ได้แก่ความที่เมื่อสิ่งนี้ สิ่งนี้ เบ็นบัจจัย สิ่งนี้ สิ่งนี้ เอ็นบัจจัย สิ่งนี้ สิ่งนี้ย่อมเกิดขึ้น, อวิชุชา ปจจยา สังขาวา ติ – ว่าเพราะอวิชชา เบ็นบัจจัย สังขารทั้งหลายจึงเกิดขึ้น, ดังนี้เป็นต้น.

ทีนี้สำหรับคำนี้ ก็มี ความหมายไกลออกไป ที่พูดว่า เป็นการตั้งอยู่ แห่งธรรมดา เป็นกฎตายตัวแห่งธรรมดา, เป็นอิทปบัจจยตา คือกฎที่ว่า เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้ย่อมมี. นี้เรียกสรุปเสียใหม่ว่า ตถตา คือ ความเป็นอย่างนั้น, อวิตถตา คือ ความไม่ผิดไปจากความเป็นอย่างนั้น, อนญุญถตา – ความไม่เป็นไป โดยประการอื่น, อิทปปจุจยตา – แต่จะเป็นไปตามอิทปบัจจยตา คือ ความที่เมื่อ มีสิ่งนี้สิ่งนี้เป็นบัจจัย สิ่งนี้สิ่งนี้จะเกิดขึ้น. น็คือ ร่องรอย ของสิ่งที่เรียกว่า "ไกวลัยธรรม" ที่มีอยู่ในพระพุทธภาษิตในพระพุทธศาสนา. ขอให้นึกทบทวนไปถึงข้อความตอนต้นที่ว่า พระพุทธเจ้าหรือพระตถาคตทั้งหลาย จะเกิดขึ้นหรือจะไม่เกิดขึ้นก็ตาม, ธิตา ว สา ธาตุ – ธรรมธาตุนั้นตั้งอยู่แล้วนั้นเทียว. ตัวพระบาฉีแท้ ๆใช้คำว่า ธา — ตุ เฉย ๆ ว่า ธาตุ, ธา — ตุ หรือธาตุ ธาตุนั้นตั้งอยู่แล้วนั้นเทียว, พระพุทธเจ้าจะได้เกิดขึ้น ก็ตาม จะไม่ได้เกิดขึ้นก็ตาม ธาตุนั้นตั้งอยู่แล้วนั้นเทียว. นี้เป็นเครื่องแสดง ว่า ก่อนพระพุทธเจ้าเกิด หรือพระพุทธเจ้าจะเกิดแล้ว หรืออะไรก็สุดแท้ ธาตุนั้นตั้งอยู่แล้วนั้นเทียว; ธาตุนั้นเรียกเต็มความหมายหน่อย ก็ว่าธรรมธาตุ หรือธรรมะธา — ตุ แล้วขยายออกไปจนเป็นธัมมัฏจิตตา, ธัมมนิยามตา, อิทัป บัจจยตา, ตถตา, อวิตถตา, อนญญถตา เป็นต้น; ล้วนแต่เล็งถึงความที่มี สิ่งหนึ่ง ซึ่งมีอยู่อย่างเป็นกฎตายตัว เป็นของตายตัว เปลี่ยนแปลงไม่ได้, แล้วก็มีอยู่โดยไม่คำนึงถึงว่า พระพุทธเจ้าจะเกิดขึ้นหรือจะไม่เกิดขึ้น.

นี่คือความหมายที่ว่า "มีอยู่ก่อนสิ่งใด" ถ้าพระพุทธเจ้ามิได้เกิด
ขึ้น ก็ไม่มีใครรู้เรื่องนี้ หรือรู้จักสิ่งนี้ ก็ไม่ได้เอามาพูดกัน: แต่ก็ไม่ได้หมาย
ความว่า สิ่งนั้นมิได้มี. เดี๋ยวนี้พอบุคคลประเภทพระพุทธเจ้าเกิดขึ้น ก็เป็นอัน
ว่า ท่านรู้ลึกไปจนกระทั่งรู้จักสิ่งนี้ ท่านก็เอามาพูดมากล่าว มาสอน มาบอก มา
บัญญ์ดี มาประกาศเปิดเผย ก็ทำให้เป็นของเข้าใจง่ายขึ้น.

นี้ก็เห็นชัดอยู่แล้วว่า ไม่ใช่ว่าพระตถาคตเหล่านั้นได้สร้างสิ่งเหล่า นี้ขึ้น; เพราะท่านได้ยืนยันแล้วว่า ตถาคตจะเกิดหรือไม่เกิด นี้ไม่สำคัญ สิ่งนี้ มันมีอยู่แล้วเที่ยว, พระบาลิมีอยู่ว่า ตถาคตทั้งหลายจะเกิดขึ้นหรือจะไม่เกิดขึ้น ก็ตาม อย่างนี้. ทีนี้อยากจะให้คิดนึกให้กว้างออกไปอีกหน่อย ว่า คำว่า "ตถาคต" นั้น มิได้แปลว่า พระพุทธเจ้าอย่างเดียว คือรวมเอาพระพุทธเจ้าเข้าไว้ด้วย; ถือ เอาตาม ความหมาย แห่งตัวอักษรนี้เลยว่า "มาอย่างไร ไปอย่างนั้น" หรือว่า "มาอย่างนั้นไปอย่างนั้น; ฉะนั้นก็ได้แก่สัตว์ทั้งหลาย. เมื่อสัตว์ทั้งหลายมัน ก็มี มาอย่างสัตว์ ไปอย่างสัตว์ เกิดมาอย่างสัตว์ ตายไปอย่างสัตว์; เพราะฉะนั้น สัตว์ทั้งหลายชื่อว่า "ตถาคต" อย่างนี้ปทานุกรมภาษาบาลิก็ยอมรับ แปลคำว่า "ตถาคต" ว่า "สัตว์ทั้งหลาย" อย่างนี้ก็มี, คือว่าไปเหมือนที่มา มาเหมือนที่ไป นี้คือสัตว์ทั้งหลาย.

นี้ ถ้าจะให้เลยเถิดออกไปกว่านั้น มันก็ว่า สิ่งใดมีความเป็นไปตาม เหตุตามปัจจัยของมันเองแล้วก็เรียกว่าตถาคตได้ทั้งนั้น : ไปอย่างไร โปอย่าง นั้น, มาอย่างไร มาอย่างนั้น, ก็ได้ทั้งนั้น. นึ่มันจะทำให้ได้ความไกลออกไป ถึงกับว่า เมื่อสึ่งทั้งหลายทั้งปวง มันจะเกิดดับอยู่อย่างไร ตามลักษณะของมัน ตามกฏเกณฑ์ของมัน, จิตา ว สา ธาตุ — ธาตุนั้นจะยังอยู่อย่างนั้น, จะตั้งอยู่ แล้วอย่างนั้น; นี่แหละคือไกวัลยธรรม. มันจะตั้งอยู่อย่างนั้นอย่างไม่ดูหน้า ใคร ไม่พั่งเสียงใคร ไม่เปลี่ยนแปลงไปตามอะไร, ว่าให้ตถาคตทั้งหลาย คือสึ่ง ที่มีเหตุมีปัจจัย ให้เป็นอย่างนั้นอย่างนี้, ปรุงแต่งกันไปเถอะ นี้มันก็จะอยู่แต่ อย่างนี้. นี่คือความเป็นอย่างนี้นอย่างนี้, เป็นอย่างนี้.

ความมีลักษณะประหลาด ๆ อย่างที่กล่าวมาแล้ว ถ้าจะแบ่งแยกชอย ออกไปให้ละเอียดก็ได้, แล้วก็เป็นดุ้นเดียวแข็งไม่แบ่งออกได้, อย่างนี้ก็พูดได้ ; หรือว่าอยู่เต็มที่ไปหมดในที่ทุกหนทุกแห่งก็ได้, หรือว่าอยู่โดดเดียวก็ได้, แล้วแต่ จะเล็งกันในแง่ไหน. ทีนี้เมื่อพูดถึงคำว่า จิตา ว สา ธาตุ มันก็ขยายความออกไป เป็นธรรม-ธา — ตุ คือธรรมธาตุ แล้วธรรมธาตุนี้ขยายความออกไปเป็น ธมุมฏูจิตตา ธมุม-นิยามตา กระทั่งสรุปกลับเข้ามาให้สั้นที่สุดว่า ตลตา – ว่าอย่างนั้น, ความเป็น อย่างนั้น, หรืออวิตถตา –ความไม่ผิดไปจากความเป็นอย่างนั้น, อนญฺญถตา –ความ ไม่เป็นอย่างอื่น คืออิทัปบัจจยตา คือ กฎตายตัวที่ว่าอิทัปบัจจยตา –เมื่อมีสิ่งนี้สิ่งนี้ เป็นบัจจัย สิ่งนี้สิ่งนี้ย่อมเกิดขึ้น.

ฉะนั้นขอให้เล็งดูว่า ท่านหมายถึงอะไร ที่เป็นตัวประธานของคำพูด เหล่านี้? ที่เป็น ตัวประธาน แห่งประโยคเหล่านี้ จะเห็นได้ทันทีว่าเป็นตัวกฎ คือสิ่งที่เรียกว่า กฎนั้นเอง มีความหมายสำคัญมาก. มันตั้งอยู่ในฐานะที่เป็นกฎ ธมุมฎจิตตา ก็ดี ธมุมนิยามตา ก็ดี อิทปุปจุจยตา ก็ดี ตกตา ก็ดี อะไรก็ดี ตั้งอยู่ในฐานะที่เป็นกฎ.

ฉะนั้นสึงที่เรียกว่า กฎ นี้ เป็นสึงที่จะต้องสนใจในกรณีนี้ โดยเฉพาะ ในคำพูดที่ได้เรียกว่าไกวัลยธรรม. โกวัลยธรรมนี้คือธรรมที่เป็นตัวกฎ มัน มีอยู่ก่อนสึงใดหมด, แล้วมันไม่เปลี่ยนไปตามสึงใด แล้วมันอยู่หลังสึงใด, จนสึงทั้งหลายหายไปหมด จนกว่าจะมีสึงมาใหม่. กฎนี้ก็จะอยู่อย่างนี้เรื่อยไป ที่พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า จิตา 2 สา ธาตุ —ธรรมธาตุนี้ตั้งอยู่แล้ว ตถาคตจะเกิด หรือไม่เกิด; ก็เป็นอันว่าไม่มีที่สิ้นสุด ในการที่ตั้งอยู่. ตถาคตเสียอีกมีการ เกิดขึ้นตั้งอยู่, เกิดขึ้น ตั้งอยู่; หมายความว่าพระพุทธเจ้าทั้งหลายจะเกิดขึ้น ในโลก อีกเท่าไรก็ตามจะปรินิพพานไป สิ้นไปเท่าไรก็ตาม จะวนเวียนกันอยู่ กี่ร้อยองค์ พันองค์ หมิ่นองค์ แสนองค์ ล้านองค์ โกฏองค์พระพุทธเจ้าก็ตาม จิตา 2 สา ธาตุนี้ ธาตุนั้นตั้งอยู่แล้วนั้นเทียว. ฉะนั้นสิ่งนั้นไม่ใช่พระ-

พุทธเจ้า หรือพระตถาคต; สิ่งนั้น เป็นสักว่าธรรมดาอันหนึ่ง, หรือกฎ อันหนึ่งแห่งความเป็นอย่างนั้น ความต้องเป็นอย่างนั้น เป็นอย่างอื่นไม่ได้ นั่นแหละจะคงอยู่ เรียกว่ากฎ.

### สึกษาสิ่งทั้งหลายในแง้วิทยาศาสตร์.

ทีนี้เราก็ไปศึกษา ในแง่ของวิทยาศาสตร์ธรรมตาสามัญ ทั่ว ๆไปก็ได้ ว่า สิ่งทั้งหลายทั้งปวง ปรากฏออกมาเรื่อย ๆ ก็เป็นมาตามกฏนี้; อย่างว่าโลก นี้ไม่เคยมี แล้วเกิดมีขึ้นมา จะว่ามาจากดวงอาทิตย์ หรือว่าจะมาจากหมอกเพลิง หรือว่าจะมาจากอะไรอีกก็ตามใจ นี้มันออกมาได้ด้วยอำนาจของอะไร? นี้คือ ออกมาได้ด้วย อำนาจของ กฏ ของอิทัปปัจจยตา ซึ่ง ตั้งอยู่ในฐานะเป็นไกว ัลย-ธรรม เป็นสิ่งเดียวเท่านั้น ไม่เปลี่ยนแปลงกับใครได้เลย แล้วก็เป็นตัวผู้มี อำนาจสูงสุด ที่จะให้สิ่งทั้งหลายออกมา หายไป ออกมาแล้วหายไป, ออกมา หน้าฉาก แล้วหายไปหลังฉาก, ออกมาหน้าฉาก แล้วก็ให้หายไปหลังฉาก. บังคับสิ่งทั้งหลายทั้งปวงให้เป็นอย่างนี้ คือ สิ่งที่เรียกว่า กฎ.

เมื่อพูดอย่างนี้แล้ว ไม่มีใครจะคัดค้าน, พุทธบริษัทก็ไม่คัดค้าน, และพวกที่เขานับถือว่ามีพระเป็นเจ้า เขาก็ถือเอาสึงนี้เป็นพระเป็นเจ้า; ฉะนั้น เราอย่าไปดูถูกเขาด้วยเรื่องพระเป็นเจ้า. เราก็ยัง ต้องยอมรับ สึงนี้ ว่า มีสึง หนึ่งซึ่งตั้งอยู่ตลอดกาล แล้วก็เป็นกฎ ตั้งอยู่ในฐานะเป็นกฎ ให้สึงทั้งหลาย มันเล่นละครไปไม่มีที่สิ้นสุด; แต่เราไม่เรียกว่าพระเจ้า เราเรียกว่ากฎ โดย

เฉพาะอย่างยิ่ง คือ กฎอิทัปบีจจยตา หรือจะเรียกว่า กฎตถตา กฎอวิตถตา หรือ กฎอนัญญถตา อะไรก็แล้วแต่จะเรียก, มันมีคำแทนซื้อกันได้มาก. แต่ ถ้าเรียกให้เป็นสามัญนามที่สุดแล้วก็ต้องเรียกว่าธรรมชาตุ, ธรรม ธา – ตุ, ธรรมชาตุ แปลว่า ความมีอยู่แห่งธรรม.

คำว่าธาตุ ธา – ตุ นี้ก็แปลว่า ทรงตัวอยู่; รากศัพท์นี้ตรงกันหมด ภาษาบาลี ภาษาสันสกฤต ภาษาละติน แปลว่าทรงตัวอยู่ทั้งนั้น คำว่าธาตุ; แล้วมันทรงตัวอยู่อย่างที่เรียกว่าประหลาด. พวกที่ทรงตัวอยู่จริง ก็ล้วนแต่เป็น ใกวลัยธรรมนี้, นอกนั้นเป็นเพียงปฏิกิริยาที่ถูกปรุงขึ้นมา ถูกทำให้กระโดด ออกมา แล้วกลับหายไป; นั้นเป็นการทรงตัวอยู่ของความเปลี่ยนแปลง. ถ้า เป็น การทรงตัวอยู่ของความไม่เปลี่ยนแปลง แล้ว ต้องเป็นสึ่งที่เรียกว่าไกวลัยธรรม นี้ หรือว่า เป็นธรรมธาตุ อย่างที่พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า "ตถาคตจะเกิด หรือไม่เกิด ธรรมธาตุนั้นตั้งอยู่แล้วเทียว คือตั้งอยู่ตลอดกาลเทียว".

เอาเป็นว่า ขอให้รู้จักสิ่งสักสิ่งหนึ่ง ซึ่งมีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวงก็แล้วกัน. วันนี้จะเสียเวลาสักชั่วโมง พูดเพื่อให้เข้าใจคำคำเดียวว่า "สิ่ง**ที่มีอยู่ก่อนสิ่ง** ทั้งปวง".

# สมัยพุทธกาลมีผู้พบ "สิ่งที่มอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง" พ้องกันมา.

ntara era mara

เราจะมองดูให้กว้างออกไปว่า มนุษย์ในโลกตลอดเวลาที่ผ่านมา ที่รู้จัก กันอยู่ในประวัติศาสตร์นี้; ถ้าพูดไปถึงก่อนประวัติศาสตร์ มันก็จะมากไป เท่าที่รู้กันอยู่ในประวัติศาสตร์นี้ มนุษย์ก็มีความสนใจที่จะรู้จักต้นตอของสิ่งทั้ง ปวง ที่เรียกว่าปฐมเหตุ หรือผู้สร้าง ก็แล้วแต่จะเรียก โดยภาษาธรรมะหรือ ภาษาชาวบ้าน. ถ้าเรียกว่าปฐมเหตุ นั้นน่ะจะเป็นภาษาธรรมะ, ถ้าเรียกว่า ผู้สร้าง ก็เป็นภาษาชาวบ้านไป.

มันมี เหตุอันแรก มีต้นตออันแรกมีที่มาอันแรกสำหรับสิ่งทั้งหลาย ทั้งปวงจะออกมา หรือจะยอมรับว่ามันมีสิ่งนี้ คือสิ่งที่ พระพุทธเจ้าท่านตรัสเรียก มันว่า ธรรมธา – ตุ หรือธา — ตุ เฉย ๆ ที่มีอยู่แล้ว. ที่นี้ที่เปลี่ยนแปลงก็ เปลี่ยนแปลง, ที่ไม่เปลี่ยนแปลงก็ไม่เปลี่ยนแปลง. ที่เปลี่ยนแปลง ก็เรียกว่า สังขตธรรม เป็นไปตามเหตุตามปัจจัย, ที่ไม่เปลี่ยนแปลง ก็เรียกว่า อสังขตธรรม. อสังขตธรรมไม่มีเหตุบัจจัยปรุงแต่งได้; เพราะฉะนั้นจึง เป็นสัจจะ คือของจริง และของจริงนี้ เรียกว่า กฎ อีกทีหนึ่ง.

บรรดากฎทั้งหลายของธรรมชาติ แล้วจะต้อง เป็นอสังขตธรรม ไม่ อย่างนั้นมันไม่เป็นกฎอยู่ได้. แต่ถ้ากฎที่มนุษย์ตั้งนี้ มันเรื่องหลอกลวง ตั้งกฎ อย่างนั้นอย่างนี้ แล้วก็ไม่ได้จริง, แล้วก็ตัวเองก็ไม่ปฏิบต็อย่างนี้. นี้เรียกว่า กฎที่มนุษย์ตั้งนี่ ไม่ใช่สิ่งเดียวกับกฎที่ธรรมชาติตั้ง เช่นกฎอิทัปบัจจยตานี้ ตายตัว, มันเป็นตัวมันเอง, มันตั้งตัวมันเอง, มันบังคับสิ่งทั้งปวง. ใคร ปฏิบติถูกต้อง ก็ได้ผลตามที่ควรจะได้, ใครปฏิบติไม่ถูกต้อง ก็ได้ผลผิดไปจาก นั้น; นี่เรียกว่ากฎ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง คือกฎอิทัปบัจจยตา มีอยู่ในฐานะ ที่จะเรียกได้ว่าเป็น "ปฐมเหตุ"

เนื่องจากมีคนค้นกันมากมาแต่เดิม เท่าที่เราจะพบได้ในหนังสือ ที่มี - อยู่เป็นหลักฐานนี้ ก็ไม่เห็นใครได้ค้นพบเรื่องนี้ดีไปกว่ายุคที่พระพุทธเจ้าท่าน เกิดขึ้น คือพระพุทธเจ้าในประวัติศาสตร์นี้นะ ไม่ใช่พระพุทธเจ้าร้อยองค์ พัน องค์ที่ล่วงไปแล้ว นั้นเรารู้ไม่ได้. แต่ถ้าสำหรับพระพุทธเจ้าที่มีในประวัติศาสตร์ ที่มีในหลักฐานอยู่ เช่น พระไตรปิฎกเป็นหลักฐานอยู่นี้ จะพบว่า พระพุทธเจ้าท่านพบปฐมเหตุของสิ่งทั้งปวง.

เดี๋ยวเผลอไปก็จะกลายเป็นยกตนข่มท่าน ก็ขอให้คิดอย่างที่ได้บอก ที่แรกแล้วว่า อย่าเพ่อดูถูกผู้อื่น. ในยุคพุทธกาลนั้น มันเป็นยุคที่ประหลาด มาก แล้วโดยเฉพาะในประเทศอินเดียหรือทวีปเอเชีย ถ้าเราจะมองไปทาง ทิศตะวันออกสุดใน ประเทศจีน ก็คงจะไปเจอะคนที่เรียกว่า เหลาจื้อ ที่ทำรูป ตาแก่หนวดยาวขี่ควายอย่างนี้ เรียกว่าเหลาจื้อ; นี่เป็นคนพ้องสมัยกับพระพุทธเจ้า. เหลาจื้อแก่กว่าขงจื้อ ในฐานะเป็นลูกศิษย์อาจารย์ได้, แล้วขงจื้อ เกิดเมื่อก่อนพระพุทธเจ้านี้พพาน ประมาณ ส ปี หรือ ๖ ปีนี้ ก็แปลว่า ขงจื้อ มีอายุ ๖ ปี หรือ ส ปี พระพุทธเจ้านี้พพาน ฉะนั้น เหลาจื้อเป็นคนพ้องสมัยกับ พระพุทธเจ้า.

ที่นี้ถ้าไปดูหนังสือของเหลาจื๊อ ก็พบคำสอนของเหลาจื๊อข้อหนึ่ง ที่ พูดว่า มีสึงอยู่สิ่งหนึ่ง มีอยู่ก่อนโลก ไม่ใช่วัตถุ ไม่ใช่จิตใจ สึงนั้นเรียกว่าเต๋า คือมีสึงหนึ่ง ซึ่งไม่ใช่วัตถุ: ไม่ใช่วัตถุอย่างวัตถุธรรม หรือว่าร่างกายเนื้อหนัง, แล้วก็ไม่ใช่นามธรรม เช่น จิตใจ ความคิดนี้กรู้สึก เป็นต้นนี้; ไม่ใช่ทั้ง ๒ อย่าง มันมีอยู่ก่อนมีโลกนี้. เอาซึ, แล้วสึงนั้นเรียกว่าเต๋า.

สำหรับคำว่า **เต๋า** นี้ ต่อมาก็ แปลว่า ธรรม; แปลอย่างอื่นไม่ได้ แปลว่าธรรมกันไปหมด ไม่ใช่แกล้งแปล มันต้องจริงอย่างนั้น. มันมีคำว่า "ธรรม" นี้ ที่ใช้กันอยู่ในความหมายเดียวกันหมด ทั่วทวีปเอเชียในยุคนั้นก็ได้. คำว่า "เต๋า" เสียงมันก็ตรงกับคำว่า ธ – ธ นี้, เต๋าแปลว่า ธะ ระ คือแปลว่า ทรงนี้. นี่ทาง *ฝ่ายตะวันออกสุดนี้ก็มีเหลาจือที่รู้จักสิ่งสิ่งหนึ่ง ที่มีอยู่ก่อนโลกเกิด*.

ทางในอินเดีย ก็มีสิ่งที่เรียกว่า **ปรมาตมัน** ซึ่งเขาพูดขึ้นบัญญัติขึ้น ก็ตามเถอะว่ามัน มีอยู่ตลอดอนันตกาล; แล้วก็มีอะไรต่าง ๆ แยกออกมาจาก ปรมาตมัน เป็นนั้น เป็นนี่ เป็นวัตถุ เป็นกาย เป็นจิต เป็นอะไรก็ตาม, จะเรียกว่าอาตมันตัวน้อย ๆ ออกมา แล้วก็กลับเข้าไป แล้วก็มีแบ่งออกมา แล้วก็ กลับเข้าไปนี้ เป็นเรื่องของปรมาตมันกับอาตมัน.

ที่นี้กำไปดูไกลออกไป ทางโน้นก็ยังไม่ปรากฏ คือว่าทางตะวันตกสุด นั้นก็ยังไม่ปรากฏ ก็ปรากฏอยู่เพียงแค่ทวีปเอเซียต่อกับทวีปยุโรป คือ ดินแดน ปาเลสไตน์ ของพวกยิวนี้ ก่อนแต่จะเกิดศาสนาคริสเตียน เขาก็ มีคำพูดบางคำ ที่เรียกสิ่งสิ่งหนึ่งซึ่งมีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง ด้วยเหมือนกัน เขาเรียกว่า พระเจ้า ซึ่งแปลเป็นภาษาอังกฤษตอนหลังหรือภาษาอะไรก็ไม่ทราบ ที่เรียกกันว่า กอด (God) นี่คือพระเจ้า.

พอมาถึง สมัยศาสนาคริสเตียน ก็มีคำว่า God หรือ พระเจ้า นี้ มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง มีอยู่ตลอดอนันตกาลนี้ เพิ่มขึ้นอีก. แต่ว่าศาสนาคริสเตียน นี้ก็หลังพุทธศาสนาตั้ง ๕๐๐ ปีกระมัง; แต่ถ้าสำหรับศาสนายิว ซึ่งเป็นต้นตอ ของศาสนาคริสเตียนในตอนที่แรกแล้วมันก็เรียกว่าไม่หลังพุทธศาสนา; ฉะนั้น คนทางปาเลสไตน์ตะวันตกออกไป ก็รู้เรื่องสิ่งที่มีอยู่ตลอดอนันตกาลนี้เหมือนกัน. เขากล่าวไว้ในลักษณะ เป็นไกวัลยธรรม คือ มีอยู่ในที่ทั่วไป อยู่ตลอดเวลาใน ที่ทุกหนทุกแห่ง ไม่เปลี่ยนแปลง.

แล้วก็ยังมีเบ็ดเตล็ดอื่น ๆ อีกหลายแขนง ที่ล้วนแต่แสดงให้เห็นว่า คน ยุคนั้นได้ยอมรับตรงกันไปหมด ทุกมุมของแผ่นดินนี้ ว่ามัน มีอยู่สึงหนึ่ง ซึ่งเป็น สึงก่อนสิ่งทั้งปวง, เป็นที่มาแห่งสิ่งทั้งปวง, ไม่เปลี่ยนแปลงไปตามสิ่งทั้งปวง จะอยู่ตลอดอนันตกาล, เป็นเหมือนกับที่รองรับสึงทั้งปวง ให้สิ่งทั้งปวงเกิดดับ, เกิดดับ อยู่ในผ่ามือของสิ่งนี้.

นี่เรียกว่า สิ่งที่มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง ในความหมายทั่วไป ไม่เฉพาะ พระพุทธศาสนา นี่จะเป็นสิ่งที่เราควรจะรู้จักหรือไม่ ก็ขอให้คิดดูเองเถิด แต่ ถ้าจะมาพิสูจน์กันในข้อที่ว่า พระพุทธศาสนาปฏิเสธสิ่งนี้ไหม? ก็ตอบได้เลยว่า ไม่ได้ปฏิเสธ, ยอมรับว่ามีสิ่งชนิดนี้ ก็โดยอ้างหลักพระบาลี ที่พระพุทธเจ้า ท่านตรัสว่า ไอ้นั่นมีอยู่. ตถากตจะเกิดหรือไม่เกิด ไอ้นั่นมีอยู่; ก็หมายความ ว่า ธรรมธาตุ หรือ ธัมมัฏฐิตตา ธัมมนิยามตา นี้มันมีอยู่; อย่างนี้ก็แปลว่า พระพุทธศาสนาก็ไม่ได้ปฏิเสธสึ่งนั้น.

เป็นอันว่า โดยหลักใหญ่ ก็ไม่ได้ปฏิเสธสิ่งนี้ด้วยกันทั้งนั้น; แต่ ว่าโดยข้อปลึกย่อยนี้ อาจจะกล่าวผิดพลาดกันไปบ้าง ก็จะได้ทำความเข้าใจกัน ต่อไปตามลำดับ ตามความมุ่งหมายของการบรรยายในชุดนี้ ที่จะพูดถึงเรื่องสิ่งที่ เรียกว่าไกวลัยธรรม คือสิ่งที่มีอยู่ตลอดไกวลัย์, สิ่งหนึ่งซึ่งมีอยู่ตลอดไกวลัย์. ไกวลัยก็คือสิ่งนั้นเอง เรียกว่าไกวลัยธรรมก็แปลว่า ธรรมที่มีอยู่ตลอดไกวลัย์ ตลอดเวลาอันไม่สิ้นสุด ตลอดพื้นที่อันไม่สิ้นสุด ล้วนแต่ ไม่สิ้นสุดไปทั้งนั้น นี้เรียกว่าไกวลัย์.

จะเป็นอะไร? จะใหญ่หรือจะเล็กสักเท่าไร? จะสั้นหรือจะยาว สักเท่าไร? จะเก่าหรือจะใหม่สักเท่าไร? ใครๆเอาไปคิดดูซิ. ถ้าเข้าใจ แล้วจะพบว่า สิ่งที่เป็นคู่ๆ เหล่านี้ ใช้กับสิ่งนี้ไม่ได้ เพราะมันไม่มีเกิด มันไม่ มีดับ มันจึงไม่มีรูปร่างว่าสั้นหรือยาว ว่าเก่าหรือใหม่ ว่านานหรือเร็ว; มัน ไม่มีอะไรที่จะไปใช้กับสิ่งเหล่านี้ได้.

นี่แหละคือสิ่งที่เรียกว่าอสังขตะ, อสังขตธรรม, หรือบางที่จะ เรียกว่า สุญญตา, หรือจะเรียกว่า นิพพาน ในความหมายหนึ่ง. แต่ในที่นี้ เราจะเรียกว่า สิ่งที่มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง ประกอบขึ้นเป็นคำพูดว่า "ไกวัลย-ธรรม".

ถ้ารู้แล้วจะมีประโยชน์มาก ในข้อที่จะทำให้มนุษย์เข้าใจกันได้ง่ายขึ้น ไม่ตั้งตนเป็นศัตรูต่อกัน เพราะว่ามันเป็นเพียงฟองน้ำที่เกิดขึ้นในทะเลด้วยกัน ทั้งนั้น ถ้าเข้าใจเรื่องนี้แล้วก็จะเข้าใจได้ง่าย สำหรับคำว่าไกวลัย์. ให้ถือว่า สรรพสิ่งที่มีชีวิตทั้งหลายหรือไม่มีชีวิตก็ตาม เป็นเหมือนฟองน้ำที่กำลังเกิดอยู่ในผิว พื้นของทะเล เท่านั้นแหละ แล้วจะมามัวทะเลาะวิวาทกันทำไม; รู้จักตัวใหญ่ ตัวแม่ ตัวดั้งเดิม ที่ไม่รู้จักเกิด แก่ เจ็บ ตาย ไม่รู้จักเปลี่ยนแปลงดีกว่า; เพราะว่าถ้ารู้จัก หรือเข้าถึงธรรมะนั้นแล้ว มันก็จะไม่มาเกิดเป็นฟองน้ำเรื่อยๆ ไปอยู่อย่างนี้ มันจะสิ้นสุดแห่งความทุกข์ คือสิ้นสุดแห่งความเกิด แก่ เจ็บ ตาย

นี่คือสิ่งที่เรียกว่า ใกวัลย์, ใกวัลยธรรม หรือเกวลัง หรือเกวล-ธรรมอะไรก็ตาม มันน่าสนใจอย่างนี้, มีฤทธิ์มีเดชเหลือประมาณ จนพระ พุทธเจ้าท่านก็ต้องยอมแพ้. พระพุทธเจ้าท่านยอมแพ้ว่า *คถากตจะเกิดขึ้น หรือ*  จะไม่เกิดขึ้นก็ตาม เจ้านี่มันมีอยู่แล้วอย่างนั้น: ชิตา ว สา ธาตุ ธมุมฏุจิตตา ธมฺมนิยามตา, แล้วก็ไปเรื่องไตรลักษณ์ก็มี มีว่าธัมมัฏฐิตตา ธัมมนิยามตา อิทปับจจยตา มาในเรื่องปฏิจจสมุปบาทก็มี,

ที่จรึงเรื่องไตรลักษณ์ กับเรื่องปฏิจจสมุปบาท ก็เป็นเพียงเรื่องที่ เนื่องกันอยู่อย่างไม่แยกกัน: ในบางกรณีเอามาเป็นเรื่องอริยสัจจ์ก็มี เรียกว่า ตถา อวิตถา อนัญญถา, อย่างนี้เป็นเรื่องอริยสัจจ์ก็มี เพราะมันเนื่องกันอยู่ แยกกันออกเด็ดขาดไม่ได้. เรื่อง ไตรลักษณ์ เรื่อง ปฏิจจสมุปบาท เรื่อง อริยสัจจ์นี้ มัน เป็นกฎเกณฑ์อันเดียวกัน ที่มาจากกฎที่เรียกว่าอิทัปบัจจยตา; ฉะนั้นพระเจ้าจึงรวมอยู่ที่อิทัปบัจจยตา ในฐานะที่เป็นกฎแล้วก็ให้สิ่งเหล่านี้เป็น ไปตามกฎ.

ฉะนั้นเราอย่าอวดดีไป เราจะมีอะไร เราจะมีเงิน เราจะมีอำนาจ วาสนา มันก็เป็นเรื่องเหมือนกับว่า ฟองน้ำที่เกิดขึ้นบนผิวน้ำในทะเลเท่านั้น แหละ; มันไร้ความมั่นคง มันไร้ความทนทาน ไม่มีอะไรเลย, มันจะเหมือน ฟองน้ำที่ว่าถูกลมเข้าก็เกิดเป็นฟองน้ำขึ้นบนผิวน้ำในทะเลเท่านั้น, มันก็มีเท่า นั้นแหละ. ทะเลคือวัฏฏสงสาร เดี๋ยวขึ้น เดี๋ยวลง. เดี๋ยวขึ้น เด๋ยวลง, เด๋ยวกัด เด๋ยวกับ, เด๋ยวกัด เด๋ยวกับ.

ฉะนั้น รู้จัก สิ่งที่ไม่เกิดไม่ดับ และเป็นแม่แห่งสิ่งทั้งหลายทั้งปวงนี้ กันเสียที่ที่จะเรียกว่า ไกวลัยธรรม; เมื่อยอมรับว่าสิ่งเหล่านี้มี หรือจะยอมรับ ไปทีก่อนว่าสิ่งเหล่านี้มี ก็ต้องถือว่าเป็นสิ่งที่ ควรจะสนใจ ติดตามต่อไป เรียกว่า สิ่งที่มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งหลายทั้งปวง ตั้งอยู่ในฐานะเป็นไกวลย์ ไกวล – ยะตา หรือ ไกว๊ลยธรรม สำหรับจะได้ใช้เป็นหัวข้อสำหรับบรรยายวันเสาร์เรื่อยๆไป กว่า จะหมดภาควิสาขบูชา.

ถ้ารู้จักสิ่งนี้แล้ว จะรู้จักหมดทุกสิ่งในพระพุทธศาสนาได้ โดยไม่ ยากเลย. ขอให้สนใจ และผู้ที่จำได้เข้าใจดีเรื่องอิทปับจจยตา จะเข้าใจเรื่อง นี้ได้โดยง่าย เพราะมัน เป็นสิ่งเดียวกัน แต่เรามาเล็งในแง่มุมที่ต่างออกไป เท่านั้นเอง.

เป็นอันว่า ในวันนี้ขอยุติการบรรยายไว้เพียงเท่านี้ก่อน เพียงแต่ ประเดิมด้วยคำว่า "สิ่งที่มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง" สำหรับเป็นเครื่องสนใจกันต่อไป.

ขอให้พระสงฆ์ได้สวดกณสาธยาย สรรเสริญคุณพระพุทธเจ้าตามเคย.

ใกวัลยธรรม

— ๒ —

หินโคง ๑๕ เม.ย. ๒๕๑๖

### ใกวัลยธรรมในฐานะเป็นสิ่งที่ควรแก่นามว่า ธรรมทั้งปวง.

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

ในการบรรยายประจำวันเสาร์ ครั้งที่ ๒ แห่งภาควิสาขบูชาในวันนี้ จะได้กล่าวถึงเรื่องไกวัลยธรรม ต่อไปตามเดิม.

ในครั้งที่แล้วมา ได้กล่าวถึง*ไกวัลยธรรม ในฐานะเป็นสิ่งที่มีอยู่ก่อน* สิ่งทั้งปวง; ส่วนในวันนี้จะได้กล่าวถึง ไกวัลยธรรม นั้น ในฐานะเป็นสิ่งที่ควร แก่นามว่าธรรมทั้งปวง เป็นอย่างยิ่ง.

#### [пипри.]

ในชั้นแรก ควรจะทบทวนถึงคำคำนี้ กันอยู่เรื่อย ๆ เพราะว่าเป็นคำใหม่
เกินไป ไม่เคยได้ยินได้พึ่งกันอยู่ในหมู่พุทธบริษัทเรา; หากแต่ว่าเป็นสิ่งที่มีใจ
ความ หรือคำอธิบายแสดงอยู่ ปรากฏชัดในพระบาลีอย่างที่พระสงฆ์ได้นำมาสวด
เป็นคณสาธยายเมื่อตะก็นี้แล้ว แต่ในที่นั้น ๆ เรียกแต่เพียงว่า "ธาตุ" เฉย ๆ, หรือ
จะขยายความออกไปอีกนิดหนึ่ง ก็ว่า ธรรมธาตุ. สิ่งที่เรียกว่า ธาตุ หรือ ธรรม
ธาตุ นั้น จะได้เรียกต่อไปข้างหน้าว่าไกวลัยธรรม คือ ธรรมอันเป็นไกวลัย์ คือ
โม่มีที่สิ้นสุด ทั้งโดยเวลาและโดยเนื้อที่ และ เป็นสิ่งที่มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง.

ถ้าจะเข้าใจสำหรับคนทั่วไป คนทั่วไปจะต้องนึกเอาเองก็ได้ ว่ามัน มีอะไรอยู่สักอย่างหนึ่ง หรือเปล่า ซึ่ง มีอยู่ก่อนสิ่งใด? นี้ข้อหนึ่ง. ก่อนสิ่งใด ทั้งหมด, แล้วก็มีเต็มไปในที่ทุกแห่ง ไม่ยกเว้นที่ไหน; โลกธาตุนี้หรือก็หมิ่น โลกธาตุ, หรือมากไปกว่านั้นอีก มันก็มีสิ่งนี้ครอบงำอยู่ทั่วไป และว่าโดยเวลา มันก็ไม่ได้จำกัด มันไม่ขึ้นอยู่กับเวลา เพราะว่ามันไม่ได้มีการเกิดขึ้น หรือการ ดับลงไป เพราะฉะนั้นมันจึงไม่เกี่ยวกับเวลา จึงเรียกว่า มันมีอยู่ตลอดเวลา.

#### [เริ่มการบรรยายครั้งนี้.]

บางคนอาจจะคิดว่า ทำไมจะต้องไปรู้จักสิ่งขนิดนี้ ? มันจะมีประโยชน์ อะไร ? การกล่าวเช่นนั้นก็ถูกต้อง; แต่กลัวว่ามันจะไปเป็นเรื่องที่น่าหวัว อย่าง เดียวกับเรื่องไก่ ที่พูดว่าเพชรพลอยนี้จะมีประโยชน์อะไร, จะสู้ข้าวสารเม็ดเดียว ก็ไม่ได้. นี่ก็เพราะว่า มันไม่ได้มีอยู่ อย่างที่ตรงกับความต้องการ ของบุคคล นั้นๆในทันที; แต่ในเมื่อสิ่งนี้มันได้มีอยู่จริง, และถ้าเขาได้รู้จักสิ่งนี้ แล้วอะไร จะเกิดขึ้นนั้น จะค่อยพิจารณากันไปเป็นลำดับ.

### ลักษณะของสิ่งที่มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง.

ในโอกาสนี้ จะพูดกันแต่เพียงว่า สิ่งนี้มันมีอยู่อย่างไรก่อน; แต่ เป็นที่คาดหมายได้ว่า ถ้ารู้จักสิ่งนี้แล้วจะมีประโยชน์มาก คือว่าอย่างน้อยมันก็ รู้อะไรมากไปกว่าที่รู้อยู่แล้ว อย่างที่จะเปรียบเทียบกันไม่ได้ทีเดียว. บางที่ จะทำ ให้คนทุกคนในโลก กลายเป็นคนคนเดียวไปก็ได้ คือไม่มีเขา ไม่มีเรา; ในเมื่อ รู้ว่าสิ่งทั้งหลายทั้งปวงนี้ มันเป็นเพียงขี้ผุ่น หรือเป็นสะเก็ด หรือเป็นเพียง ประกายนิดๆ ที่ออกมาจากแม่ของมัน คือธรรมะตัวแท้ หรือที่เรียกว่าไกวลย์, ไกวลัยธรรมนี้

คนทั่วไปแต่โบราณกาลมาแล้ว ก็เคยสนใจเรื่องนี้; ถ้าพูดกันถึง พวกที่เก่า เก่ากว่าเขาทั้งหมด ก็น่าจะเป็น คำพูดของชาวฮินดู ที่พูดถึง สิ่งซึ่งมีอยู่ ก่อนสิ่งทั้งปวง. บางพวกก็เรียกว่าพรหม, บางพวกก็เรียกว่าปรมาตมัน, บางพวกก็เรียกว่าไกวัลย์, แล้วแต่จะเรียกตามถนัดแห่งนิกายของตน, แต่ใจความตรงกัน หมดในข้อที่ว่า สิ่งนั้นมีอยู่ก่อนสิ่งใด เป็นปฐมเหตุ เป็นที่ออกมาแห่งสิ่งทั้งหลาย

### ศาสดาทั้งหลายเคยพบสิ่งที่มอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง.

อยากจะเตือนให้นึกอีกทีหนึ่งว่า แม้ในประเทศจีน พ้องสมัยกับพระ-พุทธเจ้า คือสมัย เหลาจื้อ; เหลาจื้อก็ได้พูดว่า "มีสิ่งอยู่สิ่งหนึ่ง ซึ่งไม่ใช่รูป และไม่ใช่นาม คือไม่ใช่วัตถุ และก็ไม่ใช่จิตใจ มีอยู่ก่อน แล้วในโลก" สิ่งนั้น เรียกว่า เด๋า ก็มีอยู่ก่อนแล้วในโลก ไม่ใช่ร่างกาย ไม่ใช่จิดใจ ไม่ใช่วัตถุ ไม่ ใช่จิต: นี่ ก็เรียกว่า "เด๋า" ซึ่งคำ ๆ นี้ต่อมาก็นิยมแปลกันว่า "ธรรม" เฉย ๆ เหมือนกัน.

หรือว่าในคัมภีร์ไบเบิล ที่ใช้ร่วมกันทั้งยิวและทั้งคริสเตียน ก็ยอมรับ
ว่า แรกเริ่มเดิมที่ก่อนอื่นทั้งหมด สึงที่เรียกว่าคำ พระคำ หรือ The Word ได้มี
อยู่แล้ว อยู่กับพระเจ้า เป็นพระเจ้า. พระคำนั้นเป็นพระเจ้า พระคำนั้นสร้าง
สึงทั้งปวง; ถ้าไม่มีพระคำนี้แล้ว ไม่มีอะไรที่จะได้ถูกสร้างขึ้น. นี้ก็แปลว่า
เขามีความรู้เรื่องสิ่งๆ หนึ่ง ซึ่งมีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง เป็นที่ออกมาแห่งสิ่งทั้งหลาย;
แต่ก็ไม่แน่ใจนัก คือไม่รู้ชัดเจนพอถึงที่สุด จึงได้กล่าวไว้ในรูปร่าง ในแง่ในมุม
ที่ต่างๆกัน; แต่ความหมายเหมือนกันหมด ในข้อที่ว่า มันมีอยู่ก่อนสึงทั้งปวง
แล้วก็มีทุกหนทุกแห่ง แล้วก็มีตลอดเวลา ดังนั้นเขาจึงเรียกว่าพระเจ้า.

คำว่า "พระเจ้า" นี้ก็เหมือนกัน เราก็ไม่ค่อยรู้แน่ว่า ในภาษาเดิมแท้ ๆ ภาษายิวหรือภาษากรีกนั้นมันแปลว่าอะไร; แต่ที่เขาแปลมาเป็นภาษาอังกฤษนี้ มันชัดแล้ว เรียกว่า The Word คือ คำพูด. คำพูดนี้ไม่ใช่คำพูดของคนธรรมดา พูด มันเป็นคำพูดของธรรมชาติ; ดังนั้นมันจึงได้แก่กฏที่ธรรมชาติมีอยู่อย่างไร, ธรรมชาติมีกฏอยู่อย่างไร, นั้นคือ The Word หรือคำพูดของธรรมชาตินั้น The Word นั้นอยู่กับ God. The Word นั้นเป็น God เสียเอง, The Word นั้นสร้าง สิ่งทั้งปวง; รวมความแล้วก็ได้ความว่า เขาเรียกสิ่งนี้ว่า พระเจ้า.

นี่เราจะพบร่องรอยว่า ใน ศาสนาพราหมณ์ หรือ ฮินดู ก็ดี ศาสนายิว ไกลออกไปทางตะวันตกก็ดี สุดโต่งมาทางตะวันออก คือ ศาสนาเต๋า ของเหลาจ็อ ก็ดี ได้พูดถึงสิ่งสิ่งนี้ ซึ่งเป็นสิ่งสิ่งหนึ่ง ซึ่งตรงกันหมด มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง มีอยู่ในที่ทุกหนทุกแห่ง มีอยู่ตลอดเวลา. นี่แหละคือจะได้แก่อะไรก็สุดแท้ แต่ จะเอามาเรียกในที่นี้กันที่ก่อนว่า "โกวลัยธรรม" คือสิ่งที่มีอยู่ตลอดไกวลัย์ : ตลอด ไกวลัย์ของเวลาก็ได้, ตลอดไกวลัย์ของเนื้อที่ก็ได้, คือตลอดความเป็นสิ่งเดียวกัน เป็นอันเดียวกัน เป็นเวลาเดียวกัน ไปหมดทุกหนทุกแห่ง.

## คัมภีร์ผ่ายพุทธบริษัทมีคำตรสถึงสิ่งมือยู่ก่อนคือธรรมธาตุ.

ที่นี้เราจะมองกัน แต่ที่เกี่ยวกับ คัมภีร์ของพุทธบริษัท โดยเฉพาะ อย่างยิ่งก็ในพระไดรปีฎก และยิ่งไปกว่านั้นก็คือ ที่อยู่ในรูปของพระพุทธภาษิต คือ คำที่พระพุทธเจ้าท่านตรัสเอง.

สำหรับพระพุทธภาษิตนี้ ก็สรุปความได้ว่า พระพุทธเจ้าท่านได้ตรัสว่า ตถาคตจะเกิดขึ้นหรือจะไม่เกิดขึ้น ชิตา ว สา ธาตุ — ธาตุนั้นตั้งอยู่แล้วนั้นเทียว. คำว่า "ธาตุนั้นตั้งอยู่แล้วนั้นเทียว" มีความหมายมาก คือตั้งอยู่เสร็จแล้ว. พระ- พุทธเจ้าจะเกิดขึ้น หรือจะไม่เกิดขึ้น, พระพุทธเจ้าทั้งหลาย คือกี่พระองค์ก็ตาม จะเกิดขึ้นหรือจะไม่เกิดขึ้น, สิ่งนั้นตั้งอยู่แล้ว.

ขอให้นี้กดูว่าสิ่งนั้นคืออะไร? เรียกว่า ธาตุ เฉย ๆ ก็ต้องมีความหมาย
เป็นพิเศษ คือธาตุพิเศษชนิดหนึ่ง ซึ่งในการบรรยายอันว่าด้วยธาตุ หรือสภาวธรรมนั้น ก็ได้บรรยายให้ทราบกันแล้วว่า มันมี ธาตุพิเศษ อยู่ ก็คือ อสังขตธาตุ;
ถ้าธาตุธรรมดาก็คือสังขอธาตุ. เมื่อพิจารณาดูพระบาลินี้ แม้จะกล่าวไว้เพียง
คำเดียวว่าธาตุ แต่เมื่อมีความพิเศษถึงขนาดนี้ ก็ต้องเล็งถึง อสังขตธาตุ มันจึง
จะเป็นสิ่งที่ตั้งอยู่ใด้ตลอดไป โดยที่ว่าพระพุทธเจ้าทั้งหลายจะเกิดขึ้น หรือจะ
ไม่เกิดขึ้นก็ตาม มันก็มีอยู่แล้วตลอดเวลา.

การที่พระองค์ได้ทรงนำข้อนี้มากล่าวอย่างนี้ ก็เพราะว่า เพื่อจะเปลื้อง พระองค์ออกไปให้พ้นจากสิ่งนี้ ในข้อที่ว่า มิใช่พระพุทธเจ้าได้ทรงบัญญัติสิ่งนี้ ขึ้นมา หรือทรงบังคับสิ่งนี้ให้เกิดขึ้น แต่มัน เป็นสิ่งที่มีอยู่ก่อนและมีอยู่ตลอดกาล, เพียงแต่ว่า การตรัสรู้ของพระพุทธเจ้าทุก ๆ พระองค์ ก็ตรัสรู้สึงนี้ โดยบทว่า อภิสมพุขณฑิ อภิสเมฑิ, อภิสมพุขณฑิ - รู้พร้อมยิ่ง, อภิสเมฑิ - เข้าถึงเฉพาะ ซึ่งสิ่งนี้. ครั้นเข้าถึงแล้ว จึง อาจิกฺขติ - บอก, เทเสติ - แสดง, ปญฺณเปติ - บัญญัติ, ปฏฺธเปติ - ตั้งขึ้นไว้, วิวรติ - เปิดเผย, วิภชติ - แจกให้คนอื่นรู้, อฺตฺตานี กโรติ - กระทำให้เป็นของเห็นได้ง่าย เหมือนกับหงายของที่คว่ำอยู่.

นี่หมายความว่า สิ่งนั้นถูกนำมาสอนอีกทีหนึ่ง แล้วก็ไม่ได้ทรงนำมา สอนทั้งหมด เพราะไม่จำเป็น; อย่างที่พระองค์ได้ตรัสว่า สิ่งที่ตอาคตตรัสรู้แล้ว นำมาสอนนั้น เท่ากับใบไม้กำมือเดียว ในเมื่อเทียบกับใบไม้ทั้งป่าที่มีอยู่บนต้นไม้. นี้ล้วนแต่เป็นเครื่องแสดงว่า สึงที่เรียกว่าธรรม ในความหมายแรก หรือ ธรรมธาตุ นั้นมันมาก มากเหลือประมาณ ที่เอามาสอนเป็นพุทธศาสนา นี้นิดเดียว; เทียบกับใบใม้หมดทั้งบ่า กับใบไม้กำมือเดียว; ก็แปลว่า มนุษย์ไม่จำเป็นจะต้องรู้จักสิ่งนั้นไปทั้งหมด หรือทุกแง่ทุกมุม ก็รู้แต่ส่วนที่ จำเป็น ที่จะดับทุกข์ได้ก็แล้วกัน. แต่อย่างไรก็ตาม สิ่งที่ควรจะรู้นั้น ก็ตั้ง อยู่ในฐานะเป็นธรรมธาตุอันนั้น หรือไปเป็นไกวลัยธรรม อันนั้นเอง เท่าที่ จำเป็นที่มนุษย์จะต้องทราบ และปฏิบัติให้ได้.

เดี๋ยวนี้พระพุทธองค์ ก็ตรัสด้วยคำกำกับขึ้นมาอีกหลายคำ มีคำว่า
ธมฺมฏฺจิตตา – เบ็นความตั้งอยู่แห่งธรรม, ธมฺมนิยามตา – เบ็นกฎตายตัวแห่ง
ธรรม, ตถตา – เบ็นความเบ็นอย่างนั้น, อวิตถตา – เบ็นความไม่ผิดไปจากความ
เบ็นอย่างนั้น, อนญฺญถตา – เบ็นความไม่เบ็นไปโดยประการอื่น และทรงระบุชัด
ว่า อิทปฺปจฺจยตา คือ กฎที่เมื่อมีสิ่งนี้เบ็นบัจจัย สิ่งนี้สิ่งนี้ย่อมเกิดขึ้น.

# ธรรมธาตุทุกรูปที่เป็นกฎ เรียกชื่อใหม่ว่าไกวลยธรรม.

ทีนีสิ่งที่เรียกว่า ธรรมธาตุ นั้น ได้ ทรงน้ำมาแสดงอยู่ในรูป ๓ รูป ด้วยกัน คือแสดงในรูปไตรลักษณ์ ว่าสังขารไม่เที่ยง สังขารเป็นทุกข์ ธรรม ทั้งปวงเป็นอนัดดา นี้รูปหนึ่ง.

อีกรูปหนึ่ง เป็นรูปของปฏิจจสมุปบาท ว่า เพราะอวิชชาเป็นบัจจัย สังขารจึงเกิด, – เพราะสังขารเป็นบัจจัย วิญญาณจึงเกิด, – เพราะวิญญาณ เป็นปัจจัย นามรูปจึงเกิด, อย่างนี้เรื่อยๆไป จนถึงความทุกข์เกิด. และอีกรูปหนึ่ง ก็ทรงแสดงไว้ด้วยหลักของ อริยส**จัจ**์ ๔ ประการ คือ หลักเกณฑ์เรื่องความทุกข์ เรื่องเหตุให้เกิดทุกข์ ความดับสนิทแห่งทุกข์ และ ทางให้ถึงความดับสนิทแห่งความทุกข์นั้น.

แต่ว่าทั้งหมดนี้เป็นเพียงกฎ ที่ได้เรียกว่า ธรรมธาตุ นี้ เป็นเพียงกฎ เป็นตัวกฎ. กฎ คือความที่สิ่งนั้น ต้องเป็นอย่างนั้นอย่างนั้น; เช่นว่ากฎที่ว่า สังขารทั้งปวงจะต้องเปลี่ยนแปลง: สพุเพ สงุขารา อนิจุจา - สังขารทั้งหลายทั้งปวง ไม่เที่ยง จะต้องเปลี่ยนแปลงเรื่อย. นี่มันเป็นกฎที่บังคับอยู่อย่างนี้ สพุเพ สงุขารา ทุกขา - สังขารทั้งหลายทั้งปวงเป็นทุกข์, สพุเพ ธมุมา อนตุตา - ธรรมทั้งปวงเป็น อนัตตา นี้. อะไรทำให้สังขาร หรือธรรมทั้งปวงเป็นอย่างนี้ อันนั้นเรียกว่ากฎ คือ ธรรมธาตุ คือ ตถตา คือ อวิตถตา อนัญญถตา ธัมมัฏฐิตตา ธัมมนิยามศา มีชื่อแทนกันหลายคำเต็มที่; แต่รวมความแล้วก็คือกฎ. กฎ เรื่องปฏิจจ-สมุปบาท, กฎเกี่ยวกับเรื่องปฏิจจสมุปบาท ก็บังคับตายตัวอยู่อย่างนั้น ตามกฎ ของธรรมชาตินั้น ไม่มีใครสามารถตั้งขึ้นได้ กระทั่งกฎของอริยสัจจ์.

ฉะนั้นเราจะต้องรู้จักสิ่งที่เรียกว่ากฎ, และรู้จักสิ่งที่เรียกว่าสภาวธรรม
อันเป็นไปตามกฎ: ถ้าเกิดเอาไปปนกันแล้วมันก็ยุ่ง เข้าใจไม่ได้. สภาวธรรม
ทั้งหลายต้องเป็นไปตามกฎ: ตัวกฎ นั้น เป็นสิ่งที่บังคับควบคุมสภาวธรรม.
นั้นแหละคือตัวสิ่งที่พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า ตอาคตจะเกิดขึ้นหรือจะไม่เกิดขึ้น
อันนั้นมีอยู่แล้วตั้งอยู่เสร็จแล้ว.

แต่โดยเหตุที่ว่า สิ่งนี้ตั้งอยู่ก่อนสิ่งอื่นทั้งหมด ตั้งอยู่ในที่ทั่วไป มีอยู่ ในที่ทั่วไป ในเวลาทั่วไป ไม่มีจำกัดตั้งต้นหรือสุดท้าย จึงเรียกชื่อในที่นี้ คือ ในการบรรยายชุดนี้เสียใหม่ว่า ไกวลยธรรม. ไกวัลย์ ก็แปลว่า อันเดียวกันทั้งหมด คงจะเข้าใจคำนี้กันมาบ้างแล้ว ; เมื่อพูดว่าทั่วทั้งใกวัลย์ก็หมายความว่า ทั่วทุกหนทุกแห่ง. แต่เท่าที่มนุษย์รู้ มัน ยังน้อยเกินไป เพราะว่าไม่ได้เล่าเรียนมา เพื่อจะรู้จักสิ่งนี้ถึงขนาดนี้ เพียงแต่ว่า ไกวัลย์แล้วก็ทั้งหมดก็แล้วกัน เท่าไรก็ไม่ทราบ ; แต่สำหรับสิ่งนี้โดยแท้จริงแล้ว ต้องทั้งหมดจริง ๆ คือทั้งหมดไม่มียกเว้นที่ไหน.

#### ลภาวะเดิมของธรรมนั้นคือไกวลยธรรม.

ไกวัลย์นี้ เป็นสิ่งที่ถ้า เข้าใจแล้ว ก็เรียกว่า เข้าใจต้นตอของสิ่งที่เรียกว่าธรรม; ฉะนั้นจึงขอร้องเป็นพิเศษเฉพาะเรื่องที่ไม่ชวนพังนี้ ให้ทนพัง เพื่อ ว่าจะได้รู้ไว้ อย่างน้อยสักแวบหนึ่งก็ยังดี ว่ามันมีอะไรอยู่อย่างหนึ่งแน่นอน ที่มี อยู่ก่อนใคร, ก่อนพระพุทธเจ้า. พระพุทธเจ้าก็ทรงทำอะไรแก่สิ่งนี้ไม่ได้ นอกจากรู้แล้วนำมาเปิดเผยให้คนอื่นรู้บ้างเท่านั้น แต่จะบีบบังคับสิ่งเหล่านี้ หรือ ว่าจะเลิกสิ่งนี้ก็ไม่ได้.

ที่พูดว่า "สิ่งนี้มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง แล้วสิ่งทั้งปวงออกมาจากสิ่งนี้" ก็อาจ จะพูดเสียได้เลยว่า แม้แต่ พระพุทธเจ้าเองก็ออกมาจากสิ่งนี้. การพูดอย่างนี้ คล้าย ๆ กับลบหลู่พระพุทธเจ้า แต่ว่ามันเป็นความจริง หรือว่ามันจำเป็นที่จะต้อง พูดอย่างนี้.

เมื่อเราพูดถึงพระพุทธเจ้า เราจะพูดถึงพระพุทธเจ้าในส่วนไหน แง่ไหน ปริยายใด ความหมายไหน มันก็ล้วนแต่ออกมาจากสิ่งนี้สิ่งเดียว; เพราะ ว่าสิ่งนี้มันคือกฎ คือกฎตายตัวของธรรมชาติที่ว่านั่นต้องเป็นอย่างนั้น, นั่นต้อง เป็นอย่างนั้น, นั่นต้องเป็นอย่างนั้น, ต้องออกมาอย่างนั้น. รูปธรรมก็ดิ นามธรรมก็ดี อยู่นึ่งไม่ได้ ต้องปรุงแต่งกันขึ้นมา ออกมา ก็ริยาอาการที่เป็น ออกมา ก็ต้องเป็นไปตามกฎนี้.

#### ทุกสิ่งทุกอย่างออกมาจาก "กฎ" ตายตัวบองธรรมชาติ.

ทุกอย่าง มัน ออกมาจากสิ่งที่เรียกว่ากฎ คือธรรมธาตุ หรือ ตถตา หรือ อวิตถตา หรือ อนัญญูถตา แล้วแต่จะเรียก; แต่จะเรียกด้วยคำคำเดียวว่า กฎ ขอให้จำไว้ด้วย. เมื่ออาตมากล่าวเพียงพยางค์เดียวว่า "กฎ" ก็ขอให้เข้าใจ ว่าสิ่งที่ พระพุทธองค์ทรงเรียกว่า ธา — ตุ; ธาตุ, หรือ ธมุม ธา — ตุ ธรรมธาตุ หรือ ตถตา หรือ อวิตถตา อนัญญูถตา ทิฎฐธัมมตา ธัมมนิยามตา ธัมมัฏฐิตตา, หลาย "ตา" เหลือเกิน; แต่ล้วนแต่ว่ามันต้องเป็นอย่างนั้นเท่านั้น มันเป็น อย่างอื่นไม่ได้ ในฐานะที่เป็นกฎ.

นี่ถ้าเราจะเล็งพระพุทธเจ้า ถึง รูปธรรม นามธรรม คือร่างกายจิตใจ
ของพระองค์แล้ว มันก็คือ สภาวธรรมธรรมดาที่ออกมาจากกฎ หรือเป็นไปตาม
กฎ, แม้เราจะเล็งถึงคุณธรรมของพระองค์ คือการตรัสรู้ หรือสติบัญญาของ
พระองค์ มันก็เป็นสิ่งที่เป็นมาตามกฎ ไม่ออกพ้นไปจากกฎ. พระพุทธเจ้าก็
ไม่มีอะไรมากไปกว่านั้น จะเป็นร่างกายของท่านก็ดี จิตใจของท่านก็ดี คุณธรรม
ที่มีอยู่ในจิตใจของท่านก็ดี มันก็ล้วนแต่เป็นไปตามกฎ : เกิดขึ้นมาได้แล้วก็ดับ
ไป ตามอำนาจของสิ่งที่เรียกว่ากฎ.

นี่เราพิจารณากันดูเป็นข้อแรกก่อนว่า แม้แต่ พระพุทธเจ้า ก็ยัง ต้อง เป็นไปตามกฎ : เกิดขึ้น ตั้งอยู่ ดับไป นี้ ; แม้ในส่วนที่เป็นธรรม เป็น พระธรรมที่ตรัสว่า "ธรรมที่เราแสดงแล้ว บัญญัติแล้วนี้ จะอยู่เป็นศาสดาของ พวกเธอทั้งหลาย". นี่มันก็ ต้องเป็นไปตามกฎ อยู่ไปได้ตามกฎ, หรือมิฉะนั้น ก็ให้รวมเข้าไปในสี เที่เรียกว่ากฎเสียเอง.

ถ้าไปรวมเข้าในสิ่งที่เรียกว่ากฎเสียเอง มันก็ กลายเป็นไกวัลยธรรม เป็นพระพุทธเจ้าที่เป็นไกวัลย์ คือไม่รู้จักตาย ไม่รู้จักสิ้นสูญ แต่ไม่มีใครพูด อย่างนี้; แม้ว่าถ้อยคำที่ตรัสไว้ จะเปิดโอกาสให้พูดอย่างนี้ก็ไม่มีใครกล้าพูด อย่างนี้ เพราะถ้าพูดอย่างนี้ มันก็จะไปเข้าพวกกันกับที่ว่ามีพระเจ้าหรือพระพุทธเจ้าแท้จริงก็เป็นพระเจ้า ที่ไม่รู้จักตาย ที่มีอยู่ตลอดกาล มีอยู่ในที่ทั้งปวงเสีย.

นั้นแหละขอให้สังเกตดูให้ดี ๆ ว่า เมื่อพระพุทธเจ้าท่านยังทรงมีชีวิตอยู่ ท่านก็ปฏิเสธว่า ร่างกายเนื้อหนังนี้ไม่ใช่ตถากต; ต่อเมื่อผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นชื่อ ว่าเห็นตถากต, ผู้ใดเห็นตถากต ผู้นั้นเห็นธรรม. ผู้ที่เห็นแต่เพียงเนื้อหนังร่างกาย หรือว่าเกาะแข้งเกาะขา ลูบคล้ำจิวรอยู่ ก็ยังไม่ชื่อว่าเห็นตถากต; ต่อเมื่อเห็น ธรรมจริงจึงจะเห็นตถาคต ธรรมในที่นี้ หมายถึงกฎอิทัปบัจจยตา.

#### การเห็นพระพุทธเจ้านั้นคือเห็นธรรม.

ทีนี้ เห็นธรรมนี้ ไม่ใช่เห็นเฉพาะเมื่อพระพุทธเจ้าท่านยังมีชีวิตอยู่ หมายความว่า ที่ใหนก็ได้ เมื่อไรก็ได้ เดี๋ยวนี้ก็ได้ อีกกี่ล้านกี่โกฏิปีก็ได้. ถ้า ใครไปเกิดเห็นธรรมเข้า คนนั้นเห็นตถาคต คือเห็นพระพุทธเจ้า นี้ก็เป็น เหตุผลแสดงว่า พระพุทธเจ้าท่านก็เป็นอนันตกาลในแง่นี้.

และเมื่อพระพุทธเจ้าจะปรินิพพานในวันนั้น ก็มืคนโศกเศร้า ว่า ดวงประที่ปจะสิ้นสุดไปเสียแล้ว นี่พระพุทธเจ้าท่านก็ยังตรัสว่า "อย่าว่าอย่างนั้น, ธรรมอันเราแสดงแล้ว วินัยอันเราบัญญัติแล้ว นั้นจักอยู่เป็นศาสดาสำหรับพวก เธอตลอดกาล" คือไปข้างหน้า เมื่อตถาคตล่วงลับไปแล้วโดยร่างกาย.

ประโยคที่กล่าวเช่นนี้ เราอาจจะถือเอาความหมายว่า พระพุทธเจ้า ท่านจะอยู่ตลอดไปก็ได้ เพราะว่าท่านได้เบิดเผยสิ่งหนึ่งขึ้นไว้แทนพระองค์ท่าน คือธรรมที่ทรงแสดงแล้ว, แล้วธรรมที่พระองค์ทรงแสดงนั้น ก็ไม่มีอะไรมากไป กว่ากฏ ที่เป็นตัวไกวลยธรรม ที่มีอยู่ตลอดกาลนั้น. พระองค์ตรัสรู้ แล้วก็ ทรงนำมาสอน เปิดเผยขึ้นไว้แล้ว ก็ให้สาวกทั้งหลายถือว่า นั้นคือตถาคต ที่จะ อยู่กับเธอทั้งหลายตลอดกาลนาน.

#### การเห็นธรรมก์หมายถึงเห็นกฎหรือไกวลัยธรรม.

คำว่า "ธรรม" ในที่นี้ก็ หมายถึงกฎ. คำสอนทั้งหลาย อย่าถือเสียว่า มันเป็นแต่เพียงคำพูดหรือตัวหนังสือ เพราะว่าคำพูดหรือตัวหนังสือนั้นมันแสดง ซึ่งกฎ: เช่น แสดงอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา มันคือแสดงกฎ: แม้ว่ามันไม่ใช่ ตัวกฎ แต่มันก็แสดงกฎ. แต่ถ้าเราพูดว่า ธรรม, ธรรม แล้วก็ต้องหมายถึงตัว กฎ จึงจะเป็นตัวจริง อย่าไปเล็งถึงตัวหนังสือหรือคำพูด. นี้จะเห็นได้ง่ายตรงตามพระบาลี ที่พระท่านได้สวดไปเมื่อตะก็แล้ว ว่า ธรรมชาติอันตายตัวลงไป ขึ้นชื่อว่า ความทุกข์ แล้ว ต้องเป็นอย่างนี้ ๆ ๆ เป็นอย่าง อื่นไม่ได้, ว่า เหตุให้เกิดทุกข์ แล้ว ต้องเป็นอย่างนี้ ๆ ๆ เป็นอย่างอื่นไม่ได้, ภาวะ คับไปไม่เหลือแห่งทุกข์ ก็ต้องเป็นอย่างนี้ ๆ ๆ อย่างอื่นไม่ได้, การปฏิบัติเพื่อให้ถึง ความดับไม่เหลือแห่งทุกข์ ก็ต้องเป็นอย่างนี้ ๆ ๆ : อย่างนี้เรียกว่า กฎ ; ต่อเมื่อ ไปปฏิบัติตามกฎเข้า มันจึง จะเกิดการปฏิบัติ และได้รับผลตามสมควรแก่ การปฏิบัติ.

เดี๋ยวนี้ พระองค์ทรงประสงค์จะแสดงกฎ, และแสดงในลักษณะที่ว่า
พระพุทธเจ้าทั้งหลายจะเกิดขึ้น หรือไม่เกิดขึ้น นั้น, ไม่เกี๋ยวกัน ไม่เกี๋ยวข้องกัน;
กฎนี้มันมีอยู่แล้ว เพียงแต่ว่าตถาคต่ได้เข้าถึงกฎนี้, ได้รู้พร้อมเฉพาะซึ่งกฎนี้
แล้วเอามาแสดงให้คนอื่นรู้, ก็แปลว่า ทรงแสดงถึงสึงที่เป็นกฎ. แล้วสึงที่เรียก
ว่ากฎนั้น ต้องมีอยู่เป็นไกวลย์ ไม่จำกัดเวลา ไม่จำกัดสถานที่; นี้เรียกว่า
ธรรมธาตุ หรือจะเรียกอะไรก็แล้วแต่จะเรียก แล้วแต่จะมุ่งหมายจะให้คนเขาพัง
กันในแง่ไหน.

พระองค์ทรงใช้คำว่า ธาตุ หรือ ธา — ตุ เฉย ๆ, มันก็ธาตุ เฉย ๆ เท่านั้น แต่มันเป็นธาตุที่มีชื่อพีเศษอย่างนี้. ใครเข้าถึงธาตุอันนี้ ก็คือเข้าถึงใกว ัลย-ธรรม ตามชื่อที่อาตมากำลังเรียก เพื่อให้สะดวกแก่การพัง, หรือว่าถ้าใครเข้าถึง ธาตุอันนี้ คนนั้นก็เข้าถึงสิ่งที่ พวกคริสเตียนหรือพวกยิวเขาเรียกว่า พระเจ้า, หรือที่ เหลาจือเรียกว่าเต๋า หรือที่พวก อินดูหลาย ๆ พวกเรียกว่าพรหมบ้าง เรียกว่า ปรมาตมันบ้าง เรียกว่า ไกว ัลย์บ้าง.

แต่ความหมายของคำว่า ไกวลัย์นี้เหมาะที่สุดุ ที่จะเรียกสิ่งนี้ และ มันออกจะเป็นประโยชน์แก่การเมืองสักหน่อย: เพราะว่าโลกสมัยปัจจุบัน นี้ ต้องการความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน, อย่ารบราฆ่าพันกัน อย่าแบ่ง เป็นพรรค เป็นพวก เป็นดำ เป็นขาว แล้วทะเลาะวิวาททำลายกัน.

### ถ้ารู้จักไกวลยธรรม จะทำให้โลกเป็นน้ำหนึ่งใจเคียวกัน.

โลกกำลังต้องการความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน ก็ยังทำไม่ได้ เพราะว่าโง่ ไม่รู้จักสิ่งซึ่งเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันมาแต่ที่แรก แล้วลูกหลานที่ออกมาจากสิ่งนั้น มันเกิดแบ่งแยก เป็นพวกๆกัน จนได้ทะเลาะวิวาทกัน.

นื้อยากจะถือเอาประโยชน์ข้อนี้เป็นส่วนใหญ่ เป็น ประโยชน์รีบด่วน เฉพาะหน้า ว่าเราควรจะรู้จักสิ่งสึงหนึ่ง ซึ่งมือยู่เพียงสึงเดียว: มันแปลกที่ว่า มันเป็นเพียงสิ่งสิ่งหนึ่ง ซึ่งมือยู่เป็นเพียงสึงเดียว จะที่ใหนก็ตาม เมื่อไรก็ตาม สึง นั้นมัน มือยู่เพียงสึงเดียว, เพียงสึงสึงหนึ่งนี้ที่เขาเรียกว่า ไกวัลยะ นั้น มัน มี คำแปลอย่างนั้น ซึ่งวันก่อนก็ได้อธิบายถึงคำคำนี้ไปบ้างแล้ว, แล้วยังจะต้อง อธิบายกันต่อไปอีก ถึงความหมายของคำว่า เกวะละ หรือไกวลยะนี้.

มันเป็นสิ่งเดียวเท่านั้น, มันเป็นสิ่งเดียวเท่านั้น: ไปคิดเอาเอง ว่ามันเป็นสิ่งเดียวเท่านั้นเมื่อไรก็ตาม ที่ไหนก็ตาม **มันเป็นสิ่งเดียวเท่านั้น.** ให้เข้าถึงสิ่งนี้, แล้วจิตใจของผู้เข้าถึงสิ่งนี้จะเปลี่ยนไปหมด, จะเปลี่ยนเป็น ไกวัลย์ไปด้วยก็ได้ คือจะเห็นทุกคนเป็นเพียงสิ่งเดียวในที่ทุกแห่ง ในที่ทุกเวลา. แต่ว่าคำคำนี้ มันยังมีความหมายดินได้ตามวิธีพูด หรือว่าตามวิธีที่เรา จะมองกันในแง่ไหน ว่าสิ่ง สิ่งเดียวเท่านั้น แต่มีในที่ทุกหนทุกแห่ง ไม่ว่าที่ ไหน ก็หมายความว่าสิ่ง ๆ นั้น มันแบ่งแยกได้ ซอยละเอียดถี่ยิบ ยึงกว่าปรมาณู เสียอีก. ถ้าจะแบ่งมัน มันก็จะละเอียดเล็กยึ่งกว่าปรมาณูเสียอีก เพื่อจะเข้าไป อยู่ในที่ทุกหนทุกแห่ง.

#### เช่นเดียวกับไม่มีใครหนีพันกฎแห่งกรรมได้.

นี้ขึ้นชื่อว่า กฎ ต้องเป็นอย่างนี้; เช่น กฎแห่งกรรม ทำลงไปแล้ว มันก็หนีผลกรรมไม่พัน, ไม่ว่าจะหนี ไปอยู่ที่ ไหน มันก็ หนีผลกรรมไปไม่ พัน; เพราะว่ากฎแห่งกรรมนี้ มันมีอยู่ในที่ทุกหนทุกแห่ง. ฉะนั้นใครจะ คิดว่า เราไปทำกรรมที่ตรงโน้น ตรงนี้เกิด จะไม่ต้องรับผลของกรรม อย่างนี้ มันเป็นไปไม่ได้. เพราะสิ่งที่เรียกว่า กรรม นั้น มันละเอียดจนมัน ไปคอย อยู่ในที่ทุกหนทุกแห่ง:-

> จะว่ามันละเอียดมากนับไม่ไหว อย่างนี้ก็ได้: หรือจะว่า มันเป็นอันเดียวโดต มันไม่มีสอง ไม่มีอะไร ก็ยังได้, มันเป็นความเต็มปรี่ไปหมด ไม่มีที่ไหนจะเว้นว่างจากสิ่งนี้ อย่างนี้ก็ได้,

เป็นสิ่งที่แข็งยิ่งกว่าสิ่งใด บรรดาสิ่งทั้งหลายที่มนุษย์จะรู้จัก ว่ามัน เป็นของแข็งไม่มีสิ่งไหนจะแข็งกว่าสิ่งนี้, คือไม่มีอะไรไปทำให้มันเป็นอะไร ให้ มันเปลี่ยนรูป หรือว่าไปกด ไปบีบ ไปเปลี่ยนแปลงอะไรมันได้. แล้วมันก็ไม่รู้จักพอ, ไม่รู้จักพอนื้อชิบายยาก คือว่า จะให้มันถูก กระทำ หรือว่าจะเอาอะไรใส่ลงไปในสิ่งนี้เท่าไร ๆ มันก็ไม่เต็ม, หรือจะให้มัน ออกมาๆเป็นสิ่งอื่น ๆ เท่าไรมันก็ไม่รู้จักหมด. นี่เรียกว่าเป็นอนันตะ ทั้งเข้า ทั้งออก จะเข้าไปก็เป็นอนันตะ ไม่รู้จักเต็ม, จะออกมาก็เป็นอนันตะ ไม่รู้จักสิ้น นี้เรียกว่าไม่รู้จักพอ.

#### ใกวัลยะ มีความหมายตรงกับ "อสังบตะ" ค้วย.

นี่ความหมายเบ็ดเตล็ด แต่ก็มีความสำคัญ ของสิ่งที่เรียกว่าไกวัลยะ อย่างนี้; แต่ทั้งหมดนี้มันไปตรงกับความหมายของคำอีกคำหนึ่ง เป็นคำที่ คุ้นเคยกันมาก ก็คือคำว่าอสังขตะ, อสังขตธรรม. พระพุทธเจ้าก็ได้ตรัสไว้ว่า สิ่งใดเป็นสังจะ สิ่งนั้นต้องเป็นอสังขตะ; ถ้าไม่เป็นอสังขตะ จะเป็นสังจะไป ไม่ได้. สังจะนั้นคือ ความจริง ความจริงนั้นคือกฎ; ดังนั้นกฎทั้งหลาย ก็ต่องเป็นอสังขตะ; ฉะนั้นไกวัลยะนี้ต้องเป็นอสังขตะ คือสึงที่อะไรทำมันไม่ได้ หรือปรุงมันขึ้นไม่ได้ ควบคุมมันไม่ได้ มันเป็นตัวมันเอง มันชนะ หรือยึง กว่าชนะสึงทั้งปวง เป็นที่ออกมาแห่งสึงทั้งหลาย แม้แต่พระพุทธเจ้า ไม่ต้องพูด ถึงรูปธรรมนามธรรม. นี้คือสึงที่เรียกว่า อสังขตะ, แล้วเป็นสังจะ, แล้ว เป็นอมุสาคือไม่เคยโกหก.

เราควรจะรู้จักสิ่งนี้กันมากขึ้น โดยเหตุที่อาตมาเห็นว่า เรายังรู้จักสิ่ง นี้กันน้อย แล้วก็ไม่สนใจ. บาลีธัมมนิยามสูตร พระก็เอามาสวดทุกคราวที่ว่า มีการทำบุญ ๑๐๐ วัน ๕๐ วัน นี้ แล้วก็พังกันไปอย่างนั้นไม่รู้ว่าหมายถึงอะไร : "ตถาคตจะเกิดขึ้น หรือจะไม่เกิดขึ้นก็ตาม ฐิตา วะ สา ฐาตุ ฐาตุนั้นตั้งอยู่
แล้วนั่นเที่ยว คือ ฐัมมัฏฐิตตา ฐัมมนิยามตา ตถตา อวิตถตา; มันเป็นคำ
ไวพจน์ ที่พูดกันเท่าไหร่มันก็ไม่หมด แต่ใจความมันนิดเดียวเท่านั้นแหละ คือ
มันเป็นอย่างนั้น มันไม่เปลี่ยนแปลง.

ฉะนั้นขอให้เข้าใจสิ่งนี้ ในฐานะอย่างนี้ แล้วก็เพื่อความสะดวกแก่ การศึกษา ต่อไปข้างหน้าก็จะขอเรียกว่า **ไกว ัลยธรรม**ไปเรื่อย ๆ เพราะยังจะต้อง พูดถึงสิ่งนี้กันอีกหลายคราว.

#### ไกวัลยธรรมมีความหมายตรงกับที่ใช้ในลัทธิอื่นค้วย.

เดี๋ยวนี้ที่น่าหวัว หรือว่าจะบังเอิญอย่างไรก็สุดแท้ ไกวัลยธรรมนี้เป็น กฎ มีความหมายอย่างเดี๋ยวกับเต๋า, มีความหมายอย่างเดี๋ยวกับว่า The Word ของคริสเตียน คือพระเจ้า: ฉะนั้นพระเจ้าก็คือกฎ เต๋าก็คือกฎ อะไร ก็คือกฎ.

แล้วมันน่าหวัวตรงที่ว่า คำที่ฝรั่งเขาใช้กันอยู่ คือคำว่า 'God แปลว่า พระเจ้านั้นเราก็มี God; แต่เราเรียกสั้นหน่อยเป็น กฎ เราเลยถูกกว่า, เป็น พระเจ้าจรึงกว่า ว่า กฎนั้นแหละคือพระเจ้า. ถ้าพวกฝรั่งเขาจะยอมย่นคำว่า God นั้นให้สั้นลงมาเหลือกฎ มันก็เป็นอันเดียวกันเลยคือเป็น The Word. The Word ของธรรมชาติ คือคำสั่งของธรรมชาติ เป็นกฎของธรรมชาติ นั้นคือ

พระเจ้า. มันอาจจะเบ็นไปได้ กระมัง ว่าคำว่า "กฎ" หรือคำว่า กะ – ฎะ นี้ เบ็นภาษาเก่าแก่ของพวกอินโดอารยัน ที่เข้ามาในอินเดียนี้ มัน ออกไปเบ็นคำพูด ของคนพวกนั้นทางตะวันตกก็ได้ ซึ่งมันมีอยู่มากคำ หลาย ๆ คำ.

เป็นอันว่าเราอย่าไปเถียงกันเรื่องชื่อเลย; เมื่อพวกฮินดูเขาอยากจะ เรียกว่าพระพรหมก็เรียกไปก็แล้วกัน แต่ถ้ามันหมายถึงสิ่งนี้แล้วก็ ระวังให้ดี เถอะ มันจะเป็นสิ่งเดียวกัน; เขาจะเรียกว่าปรมาตมัน ก็ตามใจเขา, นิกาย หนึ่งเขาชอบเรียกอย่างนั้น ก็ตามใจเขา, แต่เขามีคำอธิบายอย่างนี้เหมือนกัน แล้วบางพวกเรียกว่าไกวลัย์อยู่แล้วก็มี.

น็คือสิ่งที่เรียกว่า ใกวลัย์ แล้วก็ ตั้งอยู่ในฐานะสมควรแก่นามว่า ธรรม อย่างยิ่ง เพราะว่ามันเป็นธรรมแม่

#### ข้อเปรียบเทียบ เพื่อทำความเข้าใจคำ "ไกวลัย์" คือกฎ.

เอาละ, ที่นี้ก็จะพูดถึง แง่ของการเปรียบเทียบ หลายๆแง่ ที่จะ ทำให้เข้าใจสิ่งนี้ต่อไปตามความมุ่งหมายของการบรรยายในวันนี้ การเปรียบ-เทียบนี้ มันก็ต้องทำเป็นคู่ ๆ: รู้กันอยู่แล้วว่า ถ้าเราจะเปรียบเทียบอะไร เรา ก็จะต้องทำการเปรียบเทียบด้วยของ ๒ อย่าง ไม่เช่นนั้นจะเทียบกับใคร.

คู่ที่ ๑ อยากจะใช้คำว่า ธรรมดั้งเดิม กับ ธรรมแปรรูป. ธรรมที่ ดั้งเดิม มันก็ต้องเป็นอันเดียวกันนั้น ถ้ามันเกิดไม่อันเดียว มันก็ไม่ใช่ดั้งเดิม ลองคิดดูชิ ถ้ามันเกิดแบ่งเป็นสองอย่างสามอย่าง มันก็ต้องมีส่วนที่ไม่ใช่เดิม; ฉะนั้นเดิม มันก็ต้องมือย่างเดียว. พอต่อมามันก็มี ธรรมประเภทที่แปรรูป ออกมาจากสิ่งดั้งเดิม นี้มันมีมาก มากอย่าง.

ธรรมดั้งเดิมก็คือกฎ กฎอันเต็ดขาด ปกาสิตอันเฉียบขาดของพระเจ้า หรือของกฎ นี้เรียกว่าธรรมดั้งเดิม บางพวกอาจจะเรียกว่าอาทิธรรม อาทิพุทธ อะไรก็ได้, แล้วจากกฎนี้ มันมีสิ่งทั้งหลายที่ออกมาต่าง ๆ กันเป็นรูปธรรมนาม-ธรรม. อาการอย่างนั้นจะต้อง ออกมาจากกฎ เป็นไปตามกฎ นี้คือ ธรรมแปรรูป.

ของเดิมก็เรียกว่าธรรม, ของใหม่ ๆ ที่ออกมาพรูไปหมดนี้ ก็เรียกว่า ธรรม, เพราะคำบาลีมันไม่มีคำอื่นจะเรียก; ฉะนั้นจึงต้องประกอบคำวิเศษณะ เข้าไปว่า "ธรรมเดิม" หรือว่า "ธรรมแปรรูป"; เช่นว่าธรรมสังขตะ หรือธรรมอสังขตะ อย่างนี้เป็นต้น, แต่ว่าคู่แรกนี้อยากจะระบุว่า เป็น ธรรมเดิม แล้วก็ ธรรมที่แปรรูป ออกมาเรื่อย ๆ เรื่อยไม่ขาดสาย จนกระทั่งบัดนี้ นับใหวที่ ใหนล่ะ ว่ามันมีอะไรบ้าง ในสากฉจักรวาลนี้ มันเกิดดวงอาทิตย์ ดวงจันทร์ ดวงอะไรขึ้นมา แล้วเกิดเป็นมนุษย์เป็นสัตว์ขึ้นมา กระทั่งเป็น พระพุทธเจ้า แล้วสูงสุด มีวัฒนธรรมอย่างนั้นอย่างนี้ สูงสุดแล้วก็แตกสลายไป แล้วก็จะเกิดใหม่ อย่างนี้เรียกว่าส่วนที่ มันแปรรูป; แต่ส่วนที่เป็น กฎแท้ ๆ นั้น ไม่ระคายขน คือ ไม่เปลี่ยนแปลง เลย แม้แต่สักนิดเดียว คงเป็นกฎอยู่ตามเดิม.

นี่คู่หนึ่งแล้ว **ไกวัลยธรรม** คือ ธรรมดั้งเดิม; ที่นอกไปจากนั้น ก็เป็นธรรมที่แปรรูป คือว่าธรรมที่เปลี่ยนไป. ที่นี้ คู่ที่ ๒ ถังไป ก็เห็นได้ทันทีว่า มันเป็นธรรมที่เป็น ตัวธรรมแท้ ที่นอกนั้น ก็เป็นเพียงประกาย หรือเศษที่กระเด็นออกมา เป็นประกาย, เป็น ประกายธรรม, มีอะไรที่เป็นประกายออกมาจากสิ่งใดสิ่งหนึ่ง; มันไม่ใช่สิ่ง เดียวกัน. ธรรมที่เป็นตัวแม่นี้ก็ประหลาด ที่ว่าไม่รู้จักหมด ไม่รู้จักเปลี่ยนแปลง, ตามความหมายของคำว่าไกวลัย มันไม่รู้จักหมด ไม่รู้จักสิ้น ธรรมะแม่. ที่นี้ธรรมะลูกหลานนี้เกิดตาย ๆ เกิดตาย ๆ ไหลไปเป็นเกลี่ยว นี้เรียกธรรมลูก หลาน. ฉะนั้นไกวลัยธรรมคือธรรมแม่ นอกนั้นก็โกฏอย่าง ก็ร้อยอย่างนับไม่ ไหว ก็เป็นธรรมลูกหลาน ซึ่งไม่เคยกลับไปเป็นธรรมแม่สักที.

ทีนีคู่ที่ ๓ ถัดไป ก็ ธรรมที่เป็นเหตุอันแท้จริง เรียกว่า ปฐมเหตุ; ธรรมนอกนั้นก็เป็นธรรมผล ทั้งนั้น. พวกคริสเตียนเขาจะถามคำถามข้อนี้ เป็นข้อแรกเสมอ ว่าในพุทธศาสนามีปฐมเหตุไหม? นี้ถ้าเราไม่เข้าใจคำถามของเขาเราอาจจะตอบผิดก็ได้ เพราะถ้าเราไปรังเกียจคำว่าพระเจ้า เขาถามให้เรา ดกหลุมของเขาว่ามีพระเจ้า; นี้เราก็กลัว เราก็ว่าไม่มีเท่านั้น.

แต่ถ้าเรามีความจริงใจ ตอบไปอย่างไม่ลำเอียง เราก็ว่ามีชี คือสิ่งที่ มันมีอยู่ตลอดกาลนั้นแหละ เป็นปฐมเหตุก็ได้, เรียกว่า ปฐมเหตุก็ได้, คือ อะไร? ก็คือกฎ คือ กฎที่เรียกว่า ตถาตา อวิตถตา อนัญญอตา ธัมมัฏฐิตตา ธัมมนิยามตา นี่คือปฐมเหตุ มือยู่ก่อนสิ่งใด นอกนั้นเป็นนานาผล นานา ประการ.

หรือจะเรียกชื่ออีกทีหนึ่งก็ว่า ปฐมเหตุนั้นเป็นของสิ่งเดียว เดียว แท้ๆเลย แล้วผลนั้นมันก็มาก. นี่ถ้าว่า ธรรมเดียว ก็คือ ไกวลัยธรรม, ถ้าธรรมมากหลายนานาธรรม มันก็คือธรรม, ประกายธรรม ธรรมชั่วขณะ เป็น สงัขตธรรมชั่วขณะ.

หรือจะใช้คำอีกคู่หนึ่งคู่ที่ ๔ ว่า อาทิธรรม ธรรมที่แรก หรือเบื้องต้น ตายตัว นี้ธรรมตายตัว, แล้วออกมาเป็น นิรมานธรรม คือธรรมที่บิดเบื้อน เรื่อย บิดเบือนเรื่อย เปลี่ยนแปลงเรื่อย เพราะว่ามันไม่กลับไปหาที่เดิม. มัน ปรุงเป็นสิ่งนี้มา สิ่งนั้นก็ปรุงสิ่งอื่นต่อ, สิ่งนี้ก็ปรุงสิ่งอื่นต่อ มันเตลิดเปิดเบิง ออกไป ไม่มีทางที่จะกลับไปหาสิ่งเดิม: เว้นไว้แต่สิ่งเหล่านี้จะดับหมดลงไปอีก ครั้งหนึ่ง จึงจะเหลือแต่สิ่งเดิม เหลือแต่อาทิธรรม คือธรรมเดิม มิฉะนั้นก็เป็น นิรมานธรรม คือธรรมที่บิดเบือนอยู่เรื่อยไป.

พวกเราทุกคนที่นั่งอยู่ที่นี่ *ต้นไม้ ก้อนหิน กรวด ดิน ทราย นี้เป็น* นิรมานธรรมทั้งนั้น คือธรรมที่บิดเบือนออกมาจากอาทิธรรม: แล้วมันน่าคิด ที่ว่ามันมาเป็นร่างกาย มาเป็นจิดใจ มาเป็นมันสมอง มีความคิด มีความรู้ ที่ ทำให้รู้จักแม่ของมันได้นี่. มันจะดีหน่อยก็ตรงนี้เอง ถ้าใครไม่รู้ ก็หมายความ ว่า เกิดมาทั้งที่ก็ไม่รู้จักพ่อ – แม่ของตัว, น่าหวัว,

ให้นึกแต่เพียงว่า มันเป็นประกายหรือเป็นปฏิกิริยา: ของที่เป็น เดิมแท้นั้น ไม่กระดุกกระดีกอะไร ก็ได้ ไม่เปลี่ยนแปลงอะไรเลย. ส่วน สิ่งทั้ง หลายที่ปรากฏแก่เราอยู่นี้ มัน เป็นเพียงแต่ปฏิกิริยา เป็นเพียงประกายที่ออกมา ในฐานะเป็นปฏิกิริยา: มีอะไรกระทบกันเข้า ก็เกิดสิ่งใหม่เสมอ เหมือนกับว่า ลมไปกระทบน้ำก็เกิดคลื่นอย่างนี้. ที่ได้กล่าวมาแล้วว่า ในคำว่าเกระละ หรือ ไกรลยะ นั้นแหละแล้วเขายังให้คำจำกัดความที่มันแบ่งได้มากไม่มีที่สิ้นสุด: ถ้า มันเกิดการกระทบกันขึ้น ในระหว่างสิ่งที่แบ่งออกไปแล้ว มันก็เกิดสิ่งใหม่มา แต่ สิ่งเดิมยังคงเป็นอยู่อย่างนั้น.

ฉะนั้นนี่แหละเป็น หลักเกณฑ์ ที่คล้ายกันมากกับทางวัตถุธรรม; เช่นว่า ที่แรกไม่มีดวงอาทิตย์ มันก็มีดวงอาทิตย์ มันก็มีดวงอาทิตย์ ในดวงอาทิตย์มันก็มีธาตุต่าง ๆ ที่ออกมา เป็นธาตุนั้น ธาตุนี้ ธาตุโน้น กระทั่งเป็นอินทรียวัตถุมีชีวิตขึ้นมา ได้ เป็นพืช เป็นสัตว์ เป็นคน อย่างนี้. ที่แรกมันก็ไม่มี แต่เนื่องจากการ ที่มันกระแทกกันไป กระแทกกันมา ในระหว่างสิ่งเหล่านี้ มันมีสิ่งใหม่ออกมา, สิ่งใหม่ออกมา. นี่ในทางวัตถุก็เป็นอย่างนี้, ทางพี่สิคส์ แท้ ๆ ทางวัตถุแท้ ๆ ก็เป็นอย่างนี้.

ทางนามธรรม ก็มีความหมายอย่างนี้ จึงเกิด มีตัวธรรมแท้ ๆ กับ ธรรมที่เป็นเพียงประกาย ธรรมหรือเป็นปฏิกิริยา ของสิ่งที่เปลี่ยนแปลงต่อ ๆ กัน มาเรื่อย ตามกฎของแม่ของมัน แม่มันเป็นตัวกฎ ลูกของมันก็งอกงามเรื่อยไป ตามกฎ เป็นเพียงปฏิกิริยา.

นี้กฎนั้นเป็นพระเจ้า หรือเป็นธรรมของพระเจ้า นอกนั้นก็เป็น ธรรมของสิ่งทั้งหลาย ที่ออกมาจากพระเจ้า จึงเกิดมีธรรมนิรันดร นิรันตร-ธรรม มันเป็นนิรันดรตายตัว; และอันตรธรรม คือธรรมชั่วคราว ๆ; นิรันตร แปลว่าไม่มีช่วง ไม่มีระหว่าง เป็นนิรันดร. นี่เปรียบกับไกวลยธรรม มันไม่ เป็นช่วงๆไม่เป็นเหตุ ไม่เป็นผล เป็นช่วงๆ. นิรันตรเป็นพระเจ้า, แล้ว ก็มีอันตรธรรมคือเป็นสิ่งทั้งปวง.

NAMES SAMPLE STATES STATES

๕๒ ใกว*ัลยธรรม* 

### ความคิดเรื่องการสร้าง และผู้สร้าง.

ทีนี้ก็มาถึงความคิดเรื่องสร้างโลก. ที่ออกมาแห่งสึ่งทั้งหลายนี้ ก็เรียก ว่าที่ออกมา หรือที่เกิดออกมา หรือผู้สร้าง นอกนั้นก็เป็นสิ่งที่ถูกสร้าง; อย่างสิ่งที่เรียกว่าพรหม เป็นโยนีของสึ่งทั้งปวง คือเป็นที่คลอดออกมาของสิ่งทั้ง ปวง เป็นไกวลัยธรรม นอกนั้นก็เป็นสิ่งที่ถูกคลอดออกมา คือเป็นลูก เป็น ชาตธรรมสิ่งที่เกิดแล้ว, และเกิดแล้ว, และเกิดแล้ว, มาจากแม่คือไกวลัยธรรม.

ในที่สุดก็อยากจะระบุว่า ไกวัลยธรรมนี้ ก็เป็นอยู่เอง เป็นเอง เป็นพระเจ้า เป็นอะไรก็ได้ แล้วแต่จะเรียก, เป็นเอง เป็นสิ่งที่เป็นอยู่เอง หรือเป็นเอง. ส่วนธรรมะนอกนั้น ก็เป็นเพียงการไหลไปของประกายของธรรม แล้วก็บัญญ์ติให้ว่า เป็นอย่างนั้น เป็นอย่างนี้ เป็นอย่างโน้น; แล้วแต่จะ บัญญ์ติ บัญญ์ติเป็นธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม อากาสธาตุ วิญญาณธาตุ ในฐานะที่เป็นธาตุ, ล้วนแต่เป็นสังขตธาตุ.

ทีนี้ อาการของมัน เกิดขึ้น – ตั้งอยู่ – ดับไป, เกิดขึ้น – ตั้งอยู่ – ดับไป, นี้เขาบัญญ์ติให้ เป็นการเกิดขึ้น – ตั้งอยู่ – ดับไป. ในขณะหนึ่ง ๆ บัญญัติว่าเป็นอะไร มีความเกิด ความแก่ ความเจ็บ ความตาย, หรือเมื่อมี การปฏิบัติตามกฏนี้ มันก็มีการปฏิบัติ ขึ้นมาตามลำดับ เป็น ศีล สมาธิ บัญญา จนเกิด มรรค ผล นิพพาน. ทั้งหมดนี้มันก็เป็นเรื่องบัญญัติทั้งนั้น แล้วก็ มิได้เป็นอยู่เองตายตัว เหมือนสิ่งที่เรียกว่าธรรมธาตุหรือไกวลัยธรรม.

รวมความว่า ถ้าเราไม่รู้จัก ที่จะแยกของสองชนิดนี้ออกจากกันได้ เราก็ยังไม่รู้อะไรอยู่มาก. พูดตรงๆ ก็ว่า เราจะไม่รู้ว่าอะไรเป็นสังขตธรรม, อะไรเป็นอสังขตธรรม; ไม่รู้อะไรเป็นของจริง อะไรเป็นของไม่จริง ก็เลยทำ ผิดหมด. ความไม่รู้ก็เป็นอวิชชาทั้งนั้น, ถ้าเป็นความไม่รู้ ก็เป็นอวิชชาทั้งนั้น, หรือรู้ผิดก็ตาม มันก็ย่อมมีผลไปตามลักษณะของอวิชชานั้น ๆ. ถ้าว่าเรารู้เท่าไร มันก็มีทางแห่งแสงสว่างที่จะทำให้เกิดการกระทำที่ถูกต้อง มากขึ้นเท่านั้น.

ตัวอย่าง เช่น เดี๋ยวนี้เราไม่สงสัยกันบ้างเลยหรือ ว่า ทำไมอะไร ๆ มันต้องเป็นไปอย่างนี้? ทำไมก้อนหินจึงมาวางอยู่ที่นี่ ต้นไม้จะต้องเป็นอย่างนี้ หรือสัตว์ทั้งหลายจะต้องเป็นมาอย่างนี้ เดี๋ยวเจ็บ เดี๋ยวใช้ เดี๋ยวตายไป? ทำไมต้องเป็นอย่างนี้? ถ้าจะว่าดินฟ้าอากาศ มันทำให้เป็นอย่างนี้ มันก็จะ ต้องถามได้อีกต่อไปว่า; ทำไมดินฟ้าอากาศมันจึงทำให้เป็นอย่างนี้? แล้วดิน ฟ้าอากาศเองล่ะ มันมาจากไหนเล่า? เดี๋ยวมันก็ไปจนอยู่ที่สิ่งที่เรียกว่า อสังขตธรรม หรือว่าไกวลัยธรรม หรือสิ่งที่เรียกว่ากฎ.

ฉะนั้นขอให้พยายามหลับตาดูว่า สิ่งทั้งหลายนี้มันวึงพรู ๆ ๆ ออกมาจาก สิ่งสิ่งเดียว คือสิ่งหนึ่งซึ่งเรียกว่ากฏ หรือ สัจจธรรมที่เป็นกฏ มัน ตั้งอยู่ใน ฐานะเป็นธรรมธาตุ ที่พระพุทธเจ้าท่านตรัสยืนยันอยู่เสมอว่า ตถาคตทั้งหลาย ทุกองค์ จะเกิดขึ้นหรือไม่เกิดขึ้น ธรรมธาตุที่เป็นตัวกฎนั้น มันตั้งอยู่ตลอดเวลา ในฐานะที่เป็นตถาหรือตถาตา คือความเป็นอย่างนั้นอย่างเดียวเท่านั้น ไม่เป็น อย่างอื่น, อวิตถา หรือ อวิตถตา มันไม่ผิดไปจากความเป็นอย่างนั้น, อนัญญลตา มันกลายเป็นอย่างอื่นไม่ได้, ธัมมัฏจิตตา เป็นการตั้งอยู่แห่งธรรมดา,

ชัมมนิยามตา เป็นบทนิยามแห่งธรรม คือกฎนั้น, นิยามในที่นี้แปลว่ากฎ กฎตายตัวแห่งธรรมดา. กฎมือยู่ในฐานะเป็นปฐมเหตุ อยู่ในสิ่งที่มันสร้างขึ้น.

.... .... .... ....

รู้จักคำว่า "กฎ" กันเสียที่ ว่า มีอยู่ในฐานะเป็นต้นเหตุ เป็นปฐม
เหตุ เป็นที่คลอดออกมาแห่งสิ่งทั้งปวง; แล้วจึงค่อยถามต่อไปว่า มัน อยู่ที่
ไหน? อันนี้ก็จะประหลาดมาก ว่าอยู่ที่ไหน? มันก็ อยู่ในสิ่งที่มันสร้าง
ขึ้นมา. ในตัวธรรมชาติทั้งหลายต้องมีกฎของธรรมชาติ; เช่นในร่างกายเรา
นี้ ร่างกายนี้ประกอบขึ้นด้วย ผม ขน เล็บ พัน หนัง หรือว่าด้วยธาตุดิน
น้ำ ลม ไฟ อะไรก็สุดแท้ ในนั้นทุกๆ อณู มันจะมีกฎ. ในทุกๆ ปรมาณู
ที่ประกอบกันขึ้นเป็นร่างกายคนคนหนึ่ง มีกฎ, มีสิ่งที่เรียกว่ากฎอยู่ในนั้น
มันจึงบังคับให้สิ่งนั้นเป็นไปตามกฎได้ ไม่จำเป็นจะต้องแยกกันอยู่คนละแห่ง.

นี้ กฎที่มนุษย์ค้นพบ มันเป็นส่วนน้อย แล้วมันก็ เกี่ยวกับวัตถุ เสีย เป็นส่วนมาก; เช่นการรักษาโรคภัยใช้เจ็บนี้ก็ดี, หรือการผลิตสึงต่าง ๆ เป็น ของนั้นของนี้ กระทั่งเป็นอุตสาหกรรมก็ดี, หรือวิทยาศาสตร์จะไปโลกพระจันทร์ได้ก็ดี, มันก็มีความรู้เรื่องกฎทั้งนั้น, หากแต่มันเป็นกฎในส่วนที่จะทำอย่างนั้น ไม่ใช่กฎส่วนที่จะให้รู้ความจริง แล้วจะมีจิตใจ สะอาด สว่าง สงบ ได้.

ขอให้สังเกตดูเถอะว่า มันเป็นไปตามกฎทั้งนั้น : จิตใจที่มันสกปรก มืดมัวเร่าร้อน มันก็เป็นไปตามกฎ, และจิตใจที่สะอาด สว่าง สงบอีก นี้ก็ เป็นไปตามกฎ; ฉะนั้น ซึ่งที่เรียกว่ากฎ นั้น มัน มากนับไม่ ใหว แต่เมื่อมา รวมกันแล้ว มันเป็นซึ่งที่เรียกว่ากฎ เพียงคำเดียวก็พอ.

นี่คือคำอธิบายของคำที่ว่าไกวัลยะนั้น จะว่าเป็นสิ่งเดียวโดตก็ได้, ไกวัลยะนั้นแบ่งออกละเอียดถี่ยืบนับไม่ไหวก็ได้; หมายความว่า คำว่า กฎคำ เดียว แบ่งออกเป็น กี่ร้อย ก็พัน กี่หมื่น ก็แสน ก็ล้านกฎก็ได้; แล้วแต่ว่า เล็งกันถึงส่วนไหน เท่าไร เมื่อไร เพียงใด จนว่า ไม่มีใครรู้จักสิ่งที่เรียกว่า กฎนี้ ในทุก ๆ อย่างได้ เพราะว่าบางอย่างมันไม่จำเป็นจะต้องรู้ หรือไม่อาจจะรู้ เลย. แต่รู้ได้แน่นอนอย่างหนึ่งว่า มัน มีสิ่งที่เรียกว่ากฎ แล้ว เราอยู่ใต้อำนาจ ของสิ่งที่เรียกว่ากฎ.

## ทุกสิ่งออกมาจากกฎเคียวกันทั้งรูปธรรมนามธรรม.

กฎของใคร? พวกที่ถือพระเจ้า เขาว่ากฎของพระเจ้า, และ พระเจ้านั้นเองเป็นกฎหรือกฎนั้นแหละเป็นพระเจ้า. ถ้าว่าเป็น นักวิทยาศาสตร์ เขาก็ว่า กฎของธรรมชาติ, แล้วกฎของธรรมชาตินั้นแหละ คือกฎ; แต่เขา จะไม่ยอมเรียกว่าพระเจ้า ก็ตามใจเขา. ถ้านักวิทยาศาสตร์ที่จะเห็นว่านี้คือกฎ ตายตัวอย่างนี้ จะเรียกสิ่งนี้ว่าพระเจ้า นักวิทยาศาสตร์ท็มพระเจ้าได้เหมือนกัน.

ฉะนั้น เรามาชวนกันทุกพวก นี่ มาทำความเข้าใจกันตรงที่ว่า มัน มีสึงอยู่สิ่งหนึ่ง คือสิ่งนี้ คือสิ่งที่เรียกว่ากฎก็ได้. สึงที่เรียกว่าไกวลยธรรม คือสึงที่ไม่มีที่สิ้นสุด สึงที่มีอยู่ในที่ทั่วไป สิ่งที่เป็นสึงเดียวกันหมดทุกหนทุกแห่ง คือสิ่งนี้ก็ได้. อย่าไปเถียงกันด้วยเรื่องคำพูด แล้วก็พูดกันไม่ได้ พูดกันไม่รู้ เรื่อง, พูดกันไม่ได้ โกรชกันเสีย. จงไปพยายามเข้าใจสิ่งนั้น ซึ่งมันมือยู่ สิ่งเดียวเท่านั้นแหละ แล้วก็เข้าใจถึงขนาดที่ว่า ทุกสิ่งมันออกมาจากสิ่งนี้; ฉะนั้น เราจะมาทะเลาะวิวาทกันทำไม.

พูด ภาษาธรรมะอันลึกซึ้ง พูดภาษาวิญญาณอันลึกซึ้ง ว่า ทุกสิ่งมัน ออกมาจากต้นเหตุอันเดียวกัน, หรือถ้ามันเป็นสัตว์มีชีวิต มันก็เป็นลูกที่ ออกมาจากแม่ตัวเดียวกัน, หรือจะพูตรวมกันทั้งสิ่งที่มีชีวิตและไม่มีชีวิต ก็ต้อง พูดว่า ทุกสิ่งมันออกมาจากสิ่งหนึ่ง ซึ่งมีเพียงสิ่งเดียว แล้วมีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง มีอยู่ในที่ทุกแห่งทุกเวลา สิ่งนั้นคือกฏ.

ถ้าพูดว่า กฎ ทุกคนพอเข้าใจได้ แต่เชื่อว่าไม่หมด ฉะนั้นไปพยายาม เข้าใจคำว่ากฎนี้ให้หมด. ถ้าจะเรียกให้มันเพราะกว่านั้น เพราะคำว่ากฎเฉย ๆไม่ เพราะ*ไม่ ไพเราะ* แล้วพึ่งน่าเกลียดด้วยซ้ำไป ก็*เรียกว่า ตถตา อวิตถตา อนัญญถตา* ธัมมัฏจิตตา ธัมมนิยามตา อิทัปบัจจยตา คำใดคำหนึ่งในหลาย ๆคำ อย่างที่ พระพุทธเจ้าท่านเรียกนี้; พังดูก็เพราะดี แล้วก็แสดงความหมายได้ดีด้วย.

นี่คือ เราออกมาจากสิ่งนี้ โดยสิ่งนี้ ไปตามอำนาจของสิ่งนี้ แล้ว ก็ชั่วขณะชั่วเวลา. ชั่วขณะ : อย่างเป็นคนนี้ อายุไม่เกิน ๑๐๐ ปี ราว ๆ ๑๐๐ ปี เกินไปก็ไม่เท่าไร แล้วน้อยคนจะเกินไปได้ในชั่วสมัยนี้, ก็ชั่วเวลาอันสั้นนิด เดียว ในเมื่อสิ่งที่เรียกว่ากฎนั้นน่ะมันไม่มีอายุ, หรือถ้าจะไปทำอายุให้กับมัน เราก็เขียนไม่ไหวอีก พูดไม่ไหว สักกี่อสงไขยกัปป์กี่อะไรมันเขียนไม่ไหว มัน ไม่มีตัวเลขจะเขียนอายุ ของสิ่งที่เรียกว่ากฎนี้ได้ : แล้วเมื่อเอามาเทียบกับเรา อายุสมมดิว่า ๑๐๐ ปีนี้ มันท็น้อยเหลือเกิน น้อยจนพูดไม่ไหว.

ฉะนั้นอย่าใด้อวดดีไปนัก ว่ากูเป็นนั้น กูเป็นนี้ กูอย่างนั้น กูอย่างนี้ มันเล็กยิ่งกว่าขี้ผุ้น, ยิ่งกว่าขี้ผุ้นเม็ดหนึ่ง เมื่อเอาไปเทียบกับโลก. สิ่งทั้งหลาย ทั้งปวง เป็นเหมือนกับประกายที่กระเด็นออกมา เพราะการขยับตัวของสิ่งที่ เรียกว่ากฎ อันเป็นสิ่งที่ไม่รู้จักสิ้นไม่รู้จักน้อยลง ไม่รู้จักมากขึ้น.

นื่อาตมาเห็นว่า พูดคราวหนึ่งไม่อาจจะพูดอะไรให้มากไปกว่านี้ได้ ฉะนั้นในวันนี้ จึงตั้งใจจะพูดแต่เพียงว่า **ไกวลัยธรรมเป็นสิ่งสิ่งหนึ่ง ซึ่งกวร** แก่นาม หรือชื่อหรือสมัญญา ว่า **ธรรม**.

#### พิจารณาทบทวนความหมายของคำว่า "ธรรม".

Fire and the second

ที่นี้มาพูดถึงคำว่า "ธรรม" ต่อไป. สำหรับคำว่าธรรมนี้ เคยพูดมา หลายครั้งหลายหนแล้ว ถ้ายังจำได้กันอยู่ ก็คงนึกได้ว่า มันมีความหมายที่เป็น หัวใจของคำคำนี้ว่าอย่างไร. คำว่า "ธรรม" แปลว่า ทรงอยู่, สึงใดทรงอยู่ได้ สึงนั้นเรียกว่าธรรม: ทรงอยู่ได้ชั่วคราว ก็เรียกว่าธรรมชั่วคราว, ทรงอยู่ได้ ตลอดอนันตกาล ก็เรียกว่าธรรมแท้, หรือว่าธรรมเป็นอนันตะ, เป็นอมตะ.

สำหรับพวก รูปธรรมนามธรรมนี้ เป็นของชั่วประเดี๋ยวประดำวทั้ง นั้น คือชั่วขณะทั้งนั้น แล้วก็เปลี่ยนแปลงเรื่อย ไม่คงรูปในรูปใดรูปหนึ่งอยู่ ได้นี้. รูปธรรมนามธรรมทั้งหลาย; ดูแต่ร่างกายเราซึ มันก็เปลี่ยนเรื่อย, จิตใจของเราก็เปลี่ยนเรื่อย, ความคิดนึกรู้สึกสติบัญญาของเราก็เปลี่ยนเรื่อย, มันไม่มีอะไรที่คงที่ได้ ชั่วขณะน้อยๆก็เปลี่ยนไปแล้ว. อย่างนี้จะเรียกว่าทรง ตัวอยู่ได้ไหม? เราเรียกว่าได้ มันทรงตัวอยู่ได้ชั่วขณะน้อยๆเพราะเป็นธรรม ชั่วคราว เรียกว่าสังขตธรรมหรือสังขาร, สังขารปรุงแต่ง. สังขารคือสึงที่มี การปรุงแต่ง มันก็ไหลเรื่อยไปตามอำนาจของการปรุงแต่ง.

ถ้าเกิดเอือมระอาขึ้นมา ก็จะนึกหาสิ่งที่มันไม่เป็นอย่างนั้น สิ่งที่ไม่ เปลี่ยนแปลงสิ่งที่คงที่ สิ่งที่ดูแล้วไม่น่าเสียวไส้: นี่ก็จะพบสิ่งที่ตรงกันข้าม คือว่าธรรมแท้. ธรรมะแท้ทรงตัวอยู่ได้ แน่นอนที่สุด น่าดูที่สุด ไม่เคย หลอกลวงใคร; ถ้าว่าธรรมแท้ ต้องเป็นอย่างนี้.

ธรรมที่ไม่แท้ ก็ต้องเป็นอย่างที่ว่าคือ สงขตธรรม หรือสงขารธรรม สิ่งที่มีเหตุบัจจัยปรุงแต่งอยู่เสมอ; นี่เป็นธรรมที่ใหลเรื่อยเป็นเกลียวไปเลย, ที่มันมือยู่อย่างเป็นเกลียวไปเลย. นั้นแหละก็เรียกว่าทรงตัวอยู่ มันจึง เป็นการ ทรงตัวอย่างหลอกลวงที่สุด มายาที่สุด โกหกที่สุด มันเป็นธรรมโกหก; ส่วนธรรมจริง ธรรมแท้ ต้องเป็นอสงขตธรรม เป็นวิสงขารธรรม ก็คือ ไกวลัยธรรมอย่างที่ว่า.

เรารู้ทั้งสองอย่าง อย่างนี้ มันมีทางออก: แล้วถ้ามันเบื้อหน่าย หรือว่า เกลียดกลัวพวกหลอกลวงมายานี้ มันก็จะรู้จักบากหน้า หันหน้าไป หาสิ่งที่ไม่เป็นอย่างนั้น คือสิ่งที่อาจจะทำความพอใจให้แก่เราได้ คือไม่เปลี่ยน แปลง ไม่หลอกลวง ไม่โกหก ไม่อะไรต่างๆ. แล้วถ้าเมื่อจิตมันเข้าถึงสิ่งนั้นเสียแล้ว จิตนั้นจะพลอยเป็นอย่างนั้น พลอยมีผลอย่างนั้นไปด้วย, ชั่วขณะหนึ่งก็ตามที่; เพราะว่าสึงที่เรียกว่าจิตนี้ เป็นของชั่วขณะ ๆ เท่านั้น. แต่ถ้ามัน เข้าถึงสิ่งชนิดนั้นแล้ว มันพลอยสงบ พลอยเย็น พลอยได้รับคุณลักษณะอะไรของสิ่งนั้นไปด้วย ที่เรียกว่า จิตสะอาด สว่าง สงบไป คือจิตไม่ถูกปรุงแต่งนี้ เพราะเห็นสึงที่เป็นธรรมแท้ ที่ไม่ เกิดขึ้น ไม่ตั้งอยู่ ไม่ดับไป; แต่กลับมีอยู่ตลอดอนนตกาล, มือยู่อย่างความ ว่าง ว่างจากการปรุงแต่ง ว่างจากความโกลาหลวุ่นวายทุกอย่าง นั้นแหละกลับมี อยู่อย่างแท้จริง มีอยู่เป็นอนันตกาลเสียด้วย.

#### รู้จักธรรมะจริงแล้วจะหยุดหลง.

ทีนี้ขอให้ สังเกตดู จะเห็นว่า มนอาจ จะเป็นวิธีลัด หรือว่าดีกว่าลัด หรือยิ่งกว่าลัด ก็สุดแท้อย่างหนึ่ง; อย่างหนึ่งที่จะ ให้เรานี้เข้าไปถึงธรรมะ ที่แท้จริง, ธรรมะจริง ธรรมะไม่หลอก จะเรียกว่า อสังขตะ หรือเรียก นิพพาน หรือเรียกว่า วิสังขาร, เรียกอะไรก็สุดแท้แต่จะเรียก มันมีอยู่ ที่จริงที่ไม่หลอก: จะได้หย่าขาดจากสิ่งที่มันหลอก ๆ นี้กันเร็วเข้าหน่อย แล้วก็ไปหาสิ่งที่มันไม่หลอก เร็วเข้าหน่อย.

เดี๋ยวนี้มาหลงรักอยู่แต่สิ่งที่มันหลอก เป็นที่ตั้งแห่งความยึดมั่นถือ มัน เป็นประกายของธรรม, ออกมาในฐานะเป็นของหลอก เป็นรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐพพะ ชัมมารมณ์ที่น่ารักน่าพอใจ, แล้วออกมาเป็นจิตที่โง่ ที่ประ-กอบอยู่ด้วยอวิชชา ทำให้เกิดตัณหา อุปาทาน ก็เลยถูกฝาถูกตัวกันพอดี. จิต ชนิดนี้มันก็ต้องไปหลงกับวัตถุอารมณ์ ที่เป็นที่ตั้งแห่งความหลงก็อย่างที่เป็น ๆ อยู่ นี้ ใครยังรู้สึกสนุกอยู่ก็เอา หลงกันต่อไป: ใครรู้สึกเอือมก็หยุดหลงกันบ้าง ก็ได้.

อาตมาเห็นว่า จะหยุดหลงกันบ้าง ก็ต้องเห็นสิ่งที่มันไม่หลอกให้ หลง กันเสียบ้าง สิ่งที่ไม่หลอกให้หลงก็มีแต่ไกวลยธรรม นี้เท่านั้น; ฉะนั้น จึงถือว่า สิ่งนี้เท่านั้นที่ควรแก่นามว่าธรรมแท้ ซึ่งพระพุทธเจ้าก็ยังเคารพ.

เมื่อพระพุทธเจ้าตรัสรู้ใหม่ ๆ ท่านว่าจะเคารพอะไรดี ไป ๆ มาก็เคารพ ธรรม. นี้ยังเกิดความคิดกว้างขวางขึ้นไปจนถึงกับ เขาเขียนไว้ในพระไตรปิฎก ว่าท้าวสหัมบดีพรหม มาทูลรับรองความคิดของพระพุทธเจ้าเองที่ว่า "พระพุทธ-เจ้าทั้งหลายในอดีตในบั้จจุบันกระทั่งในอนาคต ทุกพระองค์ล้วนแต่เคารพธรรม". อย่างนี้มันไม่น่าเชื่อ ที่พระพุทธเจ้าจะต้องมีคนรับรองอีกหรือ: แต่ในคัมภิร์ เขาเขียนไว้อย่างนั้นว่าท้าวสหัมบดีพรหมมาทูลรับรอง ในขณะที่พระพุทธเจ้า กำลังปลงพระทัยว่า "เราจะเคารพธรรม" นี้ ต้องมีสหัมบดีพรหมมาช่วยสนับ สนุนอีก. ที่แท้มันก็เป็นความรู้สึกของพระพุทธเจ้าเอง.

เพราะฉะนั้นจึงถือเสียว่า ธรรมนี้ต้องเป็นสิ่งสูงสุดแน่ ถ้าไม่เช่น นั้นพระพุทธเจ้าจะไม่ทรงถือว่า เป็นสิ่งที่พระพุทธเจ้าทุกพระองค์ก็เคารพ-ธรรม. ในทุกแห่งที่กล่าวถึงพระพุทธเจ้าว่าท่านรำพึงถึงจะเคารฟใครก็ดี หรือ ในการที่จะประกาศว่า ตถาคตเคารฟใครก็ดี มีข้อความเขียนไว้ชัดว่า เคารพ-ธรรมทั้งนั้น.

## ใกวัลยธรรม เป็นสิ่งที่พระพุทธเจ้าทรงเคารพ.

ธรรมนี้คืออะไร? ก็คือ ธรรมในฐานะที่เป็นกฎ หรือ เป็นสัจจะ, เป็นสิ่งที่ไม่หลอกลวงไม่มุสา: พระพุทธเจ้าจึงเคารพธรรม. ธรรมที่มีชื่อว่า ตลตา อวิตลตา อนัญญลตา ธับมัฏฐิตตา ธับมนิยามตา นี้แหละ เป็นที่เคารพของพระพุทธเจ้า.

ฉะนั้นขอให้ทุกคนช่วยสนใจหน่อย, อย่าพึ่งแล้วเฉยๆ, ไม่สนใจ กันไปเสียในคำเหล่านี้, ถ้าได้ยืนคำเหล่านี้เมื่อใด ขอให้สะดุ้งกันบ้าง ว่าเป็น สิ่งสูงสุดที่พระพุทธเจ้าเคารพ เพราะตั้งอยู่ในฐานะควรอย่างยิ่งแก่สิ่งที่เรียกว่า ธรรม คำเดียวนั้น คือธรรมแท้ ธรรมที่ไม่แปรผัน.

นิวันนี้ก็ตั้งใจจะกล่าวเพียงเท่านี้ แล้วก็รู้สึกว่า ในคอนี้มันไม่ค่อย อำนวยให้พูดอะไรมากแล้ว ก็ต้องยุติกันไว้ที่ก่อน. อย่าลืมเสียว่า ขอให้มอง เห็นไกวัลยธรรมกันบ้างว่ามีอยู่ในลักษณะเป็นธรรมแม่ นอกนั้นเป็นประกาย ของสึงนี้. ถ้าเขาถามว่า มีพระเจ้าไหม? ก็บอกว่า มีสิ่งสิ่งนี้ คุณจะเรียกว่า พระเจ้า หรือไม่พระเจ้าก็ตามใจ: แต่ เราเรียกว่ากฎ. นี้คือ ตัวธรรมะแท้ เรียกว่า ไกวัลยธรรม ตั้งอยู่ในฐานะที่ควรแก่นามว่าธรรม อย่างยิ่งกว่าสิ่งใด.

ขอยุติการบรรยาย และเบิดโอกาสให้พระคุณเจ้าทั้งหลาย สวกคณสาธยาย-ธรรมเป็นที่คั้งแห่งความเลื่อมใสในธรรม ต่อไปอีก.

ไกวัดยธรรม

- ๓ -ทินโค้ง ๒๑ เม.ย. ๑๖

# ไกวัลยธรรมในฐานะเป็นกฎแห่งสามัญญลักษณะ.

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายประจำวันเสาร์ เรื่องใกวัลยธรรม แห่งภาควิสาขบูชา ได้ดำเนินมาถึงครั้งที่ ๓ ในวันนี้ จะได้กล่าวโดยหัวข้อว่า **ไกวัลยธรรม ใน** ฐานะสิ่งที่เป็นกฎแพ่งสามัญญลักษณะ.

#### [ทบทวนคำบรรยายครั้งก่อนจนกระทั่งถึงหน้า 🚓 ]

ในครั้งที่แล้วมา ก็ได้พูดกันถึงสิ่งนี้ ในแง่นั้นในแง่นี้ ให้ละเอียด ลออเท่าที่จะทำได้; เพราะว่าเป็นสิ่งที่ยังไม่คุ้นเคยกับพวกเรา, หรือว่าคำคำนี้

blm

ยังจะไม่เคยได้ยินเสียเลยก็มี. สำหรับประโยชน์นั้น มันอยู่ลึกและคนก็ไม่ค่อย สนใจ ให้ถึงส่วนที่ลึก คงมุ่งแต่ส่วนที่ผิวเผิน ในที่สุดก็แก้ปัญหาต่างๆ นั้น ไม่ได้ มีความยากลำบากเกิดขึ้นหลายประการ.

ถ้าเราเข้าใจสิ่งที่เรียกว่า "ใกวลัยธรรม" ก็จะทำให้เกิดความง่ายขึ้น ในการที่จะเข้าใจสิ่งทั้งปวง, กระทั่งถึงการ ที่จะทำความเข้าใจกันและกัน ระหว่างมนุษย์; ให้มนุษย์เกิดความรู้สึกเป็นเสมือนว่า เป็นคนคนเดียวกัน ไม่ได้เป็นศัตรูกัน กระทั่งทุกชาติทุกศาสนา.

นี้เป็นความสำคัญสำหรับมนุษย์ โดยเฉพาะอย่างยิ่งใน สมัยปัจจุบัน ซึ่ง มีความเห็นแก่ตัว ของแต่ละคน ๆ หรือแต่ละประเทศชาติมากขึ้น ๆ: เพราะไม่ รู้ถึงสิ่งที่เรียกว่าไกวลยธรรม ในฐานะที่จะเรียกได้ต่าง ๆ กัน และที่น่าสนใจที่สุด ก็คือสิ่งที่เป็นเหมือนกับพระเจ้า.

#### ใกวลักธรรมเป็นสิ่งที่เหมือนพระเจ้า

สิ่งที่เขาเรียกกันว่า พระเจ้า มีลักษณะ อย่างไร, มีหน้าที่การงาน อย่างไร, มีฤทธิ์อานุภาพ อย่างไร; สิ่งที่เรียกว่า ไกวลัยธรรมในที่นี้ มี ลักษณะอย่างนั้น มีอะไรเหมือนกันนั้น จนเรียกว่าพระเจ้า ก็ได้.

แต่ ถ้าเขาจะมีพระเจ้าอย่างที่เป็นคน เหมือนกับเราเหมือนกับมนุษย์ ให้เป็น ใกวลัยธรรม ด้วยอย่างนี้มัน เป็นไปไม่ได้. ถ้าเป็นพระเจ้า ก็ต้องเป็น ๖๔ ไกวัลยธรรม

อย่างพระเจ้า, ถ้าเป็นมนุษย์ก็ต้องเป็นอย่างมนุษย์. พระเจ้าจะมีความรู้สึก คิดนึก มีกิเลส มีอะไรอย่างมนุษย์นั้นเป็นไปไม่ได้, พระเจ้าต้องมีอะไรเหนือกว่า มนุษย์ทุกสิ่งทุกอย่าง.

แต่โดยเหตุที่ว่า เรามันเคยชินกันแต่คำว่า "พระเจ้า" ในฐานะที่ เป็นสิ่งที่มีชีวิตเหมือนกับเรา; พอได้พังว่ามีธรรมะอย่างหนึ่งที่เรียกว่าไกวัลย-ธรรม มีลักษณะเป็นพระเจ้า ก็เข้าใจว่า เป็นพระเจ้าอย่างคน ๆ ไปเสีย. เหมือน อย่างในเวลานี้ ถ้าเขาจะถามเด็ก ๆ ว่า ทำไมโลกจึงเป็นอย่างนี้? ดวงอาทิตย์ เป็นอย่างนี้? ดวงจันทร์เป็นอย่างนี้? ทำไมโลกนี้จะต้องหมุนรอบตัวเองไป รอบ ๆ ดวงอาทิตย์? หรือว่าดวงจันทร์จะพลอยหมุนติดไปกับโลกในลักษณะ อย่างนี้ เพราะเหตุของอะไร? พวกที่เชื่อพระเจ้า ก็สอนให้เด็ก ๆ เชื่อว่า นี่คือ อำนาจของพระเจ้า พระเจ้าควบคุมให้เป็นอย่างนี้ บังคับให้เป็นอย่างนี้.

ถ้าจะถามพวกเราที่เป็น ชาวพุทธ ก็ตอบว่า มีสิ่งหนึ่ง ซึ่งเป็นกฎ ตายตัวของธรรมดา บังคับให้สิ่งนี้ต้องเป็นอย่างนี้, และในการบรรยายชุดนี้ เรียกสิ่งนั้นว่า ไกวัลยธรรม ทำหน้าที่หมือนกับพระเจ้า; แต่ไม่ต้องเป็นบุคคล รู้สึกคิดนึกเหมือนกับคน เป็นธรรมชาติ เป็นกฎของธรรมชาติ เป็นกฎตายตัว ของธรรมชาติ ไม่ต้องเป็นคน ไม่ต้องมีชีวิตจิตใจ ไม่ต้องมีความรู้สึกคิดนึก แต่สามารถทำอะไรได้ คือบังคับสิ่งต่าง ๆให้เป็นไปตามกฎเกณฑ์ของธรรมดานั้น ได้. พวกที่มีพระเจ้า ก็จะเรียกอาการอย่างนี้ว่า มันเป็นความประสงค์ของ พระเจ้า หรือเป็นไปตามที่พระเจ้าประสงค์; ทางผ่ายเราก็พูดว่า เป็นไปตามกฎ. กฎเกณฑ์ของสิ่งที่เป็นกฎ มันต้องเป็นอย่างนั้น; เช่นดวงอาทิตย์จะต้องมี ลักษณะอย่างนั้น, ดวงจันทร์จะมีลักษณะอย่างนี้ และจะต้องหมุนไปรอบดวง

อาทิตย์ในเวลาที่จำกัดไว้ ในระยะนี้อย่างนี้ ในระยะอื่นก็อาจจะเป็นอย่างอื่นก็ได้ เช่น ในระยะนี้ว่า ๓๖๕ วันก็รอบดวงอาทิตย์ครั้งหนึ่ง อย่างนี้เป็นต้น.

ความแปลกกันก็จะมีแต่เพียงว่า เขาพูดอย่างว่าเป็นคนคนหนึ่ง คอย บังคับสิ่งต่าง ๆ ให้เป็นไป. เราไม่พูดอย่างนั้น, เราพูดว่า มีธรรมชาติอัน หนึ่งซึ่งมีอำนาจสูงสุด แล้วก็เป็นกฎตายตัว บังคับให้สิ่งต่าง ๆ ต้องเป็นไป อย่างนั้น. ถ้ายังเชื่อว่าพระเจ้ามี, มีอย่างคน แล้วก็กลัวพระเจ้า. แล้วก็ปฏิบัติ ให้ถูกต้องตามกฎของพระเจ้า; อย่างนี้ก็ใช้ได้เหมือนกัน คือจะทำให้หยุดทำ บาปทำชั่ว ทำแต่ความดี; หรือว่าจะไม่ยึดถืออะไรเอามาเป็นของตัวเพราะเห็น ว่าเป็นของพระเจ้า อยู่ในอำนาจของพระเจ้าทั้งหมด, อย่างนี้ก็ทำใต้. แต่ เดี๋ยวนี้มันทำไม่ได้ เพราะมือนบางคนเกิดไม่เชื่อว่า มือนเช่นพระเจ้า หรือ มีพระเจ้าที่เป็นคนเช่นนั้น.

ที่แปลกออกไปอีกหน่อยหนึ่ง ก็มีว่า พวกที่ถือเอาพระเจ้า ก็ไม่ได้
แสดงไว้ ว่าพระเจ้ามาบอกเอง. พระเจ้าต้องสอนหรือสั่ง หรือผ่านมาทาง
คนที่แทนพระเจ้า; เช่น ศาสดาแห่งศาสนานั้น ๆ ที่ถือพระเจ้า ก็ให้เชื่อกัน
ว่าศาสดานั้นรับคำสั่งมาจากพระเจ้า. หรือความบันดาลอย่างใดอย่างหนึ่งของ
พระเจ้า ทำให้ศาสดานั้น ๆ รู้ข้อนี้แล้วก็สอนไปตามนั้น ซึ่งถือว่าสอนตรงตาม
ความต้องการของพระเจ้า แล้วเขาก็พากันปฏิบัติตามอย่างเคร่งครัด แล้วปัญหา
มันก็ไม่มี. พระเจ้าจะมีจริงหรือไม่มีจริง มันไม่สำคัญเท่ากับที่ว่า เขาจะ
ปฏิบัติตามนั้นหรือไม่; ถ้าเขาปฏิบัติตามนั้น มันก็ไม่มีเรื่องยุ่งยากเกิดขึ้น:
เพราะคำสอนเหล่านั้น ก็ล้วนแต่สอนให้ไม่เบียดเบียน สอนให้เห็นแก่ผู้อื่น
สอนให้เห็นว่าทุกคนออกมาจากพระเจ้าองค์เดียวกัน มันก็เบียดเบียนกันไม่ลง.

ที่นั้ครั้นมาถึงสมัย หรือในถิ่นที่คนไม่อาจจะเชื่อเรื่องมีพระเจ้าทำนอง นั้น แต่แล้วก็ไม่สามารถจะพิสูจน์ได้ว่า ไม่มีอะไร ที่ไม่ได้ทำหน้าที่อย่างกับ พระเจ้าเช่นนี้; กลับมองเห็นชัดว่า มันมีอยู่ สิ่งหนึ่ง ซึ่งทำหน้าที่ อย่างนั้น คือ อย่างเดียวกับที่พระเจ้าทำ, แต่แล้วไม่มองเห็นเป็นพระเจ้าที่เป็นมนุษย์ เหมือนอย่างที่เขาพูด ๆ กัน. สิ่งนี้คืออะไร ? สิ่งนี้คือสิ่งที่เรากำลังเรียกว่า ใกวัลยธรรมในที่นี้ ซึ่งจะได้พูดกันเรื่อย ๆ ไปด้วย.

#### ใกวลัยธรรมทำหน้าที่ตามธรรมชาติ.

ในพระบาลีแท้ ๆ ก็เรียกว่าชาตุเฉย ๆ, ชา – ตุ หรือ ชาตุ เฉย ๆ ชาตุนั้นมีอยู่แล้วนั้นเทียว ที่ทำให้สิ่งนั้นต้องเป็นอย่างนั้น, เป็นอย่างนั้น, ไม่ผิดไปจากความเป็นอย่างนั้นได้; เท่าที่ปรากฏอยู่ในพระบาลีก็มีอยู่ ๓ เรื่อง ด้วยกัน คือเรื่องไตรลักษณ์นี้เรื่องหนึ่ง, เป็น กฎของไตรลักษณ์, แล้วเรื่อง กฎของอิทปับจจยตา เรื่องหนึ่ง, แล้วก็กฎของเรื่องอริยสจจ์ ๔ อีกเรื่องหนึ่ง, อย่างที่พระสงฆ์ทั้งหลายได้สวด เป็นคณสาธยายเสร็จไปแล้วเมื่อตะก็นี้.

นี่ความเป็นอย่างนี้, ความเป็นอย่างนี้, ความไม่ผิดไปจากความ เป็นอย่างนี้, ความไม่เป็นไปโดยประการอื่น, ความเป็นกฎตายตัวของธรรมดา, ความตั้งอยู่อย่างตายตัวของธรรมชาติอะไรนี้, นี่แหละคือสิ่งที่เรียกว่ากฎ. นี้โดย เหตุที่ว่าจะเรียกว่า กฎ หรือเรียกว่าอะไรก็ตาม ในภาษาบาลีก็เรียกว่าธรรม ได้ด้วยกันทั้งนั้น. ในที่นี้ก็คือธรรมที่เป็นกฎ โดยเหตุที่ธรรมที่เป็นกฎชนิดนี้ มันมือยู่ทั่วไป ทุกเวลาและทุกสถานที่ ทุกรูปทุกแบบ จะต้องหาคำมาใหม่ สักคำหนึ่ง ให้อธิบายความหมายอย่างนี้ได้ดี จึงเห็นว่าคำว่า "ไกวลยะ" นี้ เป็นคำที่มีความหมายตรงตามความประสงค์. ไกวัลย์, ไกวัล — ยะ หรือเรียก สั้น ๆ ว่า ไกวัลย์ นี้ มันแปลว่า ทั้งหมดทั้งสิ้น ไม่ยกเว้นที่ไหน, ไม่ยกเว้น เวลาไหน, ไม่ยกเว้นสถานที่ไหน, ไม่ยกเว้นอากัปกิริยาอย่างไร, สิ่งนี้ เรียกว่าไกวัลย์. สิ่งใดมีความเป็นอย่างนั้น มีอำนาจหน้าที่ตลอดความเป็นอย่างนั้น ควรจะเรียกว่าไกวัลย์, ไกวัลยธรรม.

และอยากจะขอบอกกล่าวว่า คำพูดนี้ เราใช้กันได้อย่างอิสระ คือเอา คำของพวกอื่นมาใช้แต่ให้ความหมายใหม่ ตามความประสงค์ของเรา; อย่างนี้ เรียกว่า, ถ้าเรียกอย่างสมัยใหม่นี้ก็เรียกว่า, มีสิทธิที่จะทำได้ ไม่ถือว่าเป็น การล่วงเกิน. ตัวอย่าง ง่าย ๆ เช่นคำว่า นิพพานยืมมาใช้เป็นความหมายของคำ ว่า สิ้นกิเลส ซึ่ง เมื่อก่อน เขาใช้อยู่เพียงว่า เป็นจตุตถณานก็พอ เป็นนิพพานแล้ว หรือว่า เมื่อยังโง่กว่านั้น ก็ใช้กามารมณี์เป็นนิพพาน.

กล่าวโดยเจาะจงว่า พระพุทธเจ้า ท่าน จะยืมคำ ที่พวกอื่นเขาใช้ กันอยู่ก่อนนั้น เอามาใช้ให้มีความหมายอย่างที่พระองค์ต้องการ ซึ่งมันก็ต้อง ผิดกันเป็นธรรมดา; แต่คำนั้นมันอำนวยให้ใช้ได้. เช่นคำว่า นิพพาน อย่างนี้ แปลว่า ดับทุกข์ลิ้นเชิง เย็นสนิท อย่างนี้; ถ้ามันยังไม่ดับทุกข์จริง ไม่เย็น สนิทจริง ก็ยังไม่ควรเรียกว่านิพพาน. ฉะนั้นพระองค์จึงมีสิทธิ์ที่จะใช้คำว่า นิพพาน" นี้เสียใหม่ ให้มันหมดกิเลส, หมดความทุกข์จริง ๆ, จะมีกามารมณ์ สมบูรณ์ แล้วจะเรียกว่านิพพานนี้ไม่ได้ ถือเป็นผิด, หรือจะอยู่เพียงชั้น จตุตถุมานสงบรำงับ อย่างนั้นจะเรียกว่า นิพพาน นี้ก็ยังไม่ถูก.

แต่ว่าเราไม่มีหน้าที่ ที่จะไปคัดค้านเขา ไม่มีหน้าที่ที่จะไปบอกว่า คุณ ผิด ฉันนี่ถูก นี้ไม่มี. นี้ต้องไม่ทำเป็นอันขาด; แม้กระทั่งเดี๋ยวนี้ ซึ่ง พุทธบริษัทจะต้องจดจำไว้ด้วยว่า จะไม่มีการพูดว่า คนอื่นผิดหรือเราถูก; มีหน้าที่แต่เพียงว่า เราจะบอกว่า เราชอบใจอย่างนี้, เรามีความเข้าใจอย่างนี้, แล้วเราชอบใจอย่างนี้, เราพิสูจน์ได้ ว่าทำไมเราจึงชอบใจอย่างนี้ คือดับทุกข์ ได้.

#### การยืนคำหาใช้ในความพะายพี่พ้องกัน.

ทีนี้ สำหรับคำว่า ไกวัลย์ ไกวัล — ยะ นี้ก็เหมือนกัน ก็เคยเป็นคำ ในศาสนาอื่น เช่น ในศาสนาไขนะ หรือนิครนถ์ เป็นต้น เขาใช้ไกวัลย์ในฐานะ เป็นนิพพาน หรือเป็นที่ดับ ที่สิ้นสุด แห่งสัตว์ที่เวียนว่าย. ในพวกอุปนิษัทบาง พวกบางนิกาย ใช้คำว่าไกวัลยะนี้ เหมือนกับคำว่าพระอิศวร ที่เป็นใหญ่ในที่ทั้ง ปวง เป็นพระเจ้าอย่างบุคคล. ในพุทธศาสนา มีคำว่า "เกพลิ" ใช้ หมายถึง พระอรหันต์.

แต่เราเห็นว่า คำนี้มันไม่ใช่คำของใคร หรือที่ใครจะผูกขาดได้. เรา ก็ยังคงเอามาใช้ได้ ว่าหมายถึงสิ่งสิ่งหนึ่ง ซึ่งอยู่ในที่ทุกหนทุกแห่ง มีอำนาจ ในที่ทุกหนทุกแห่ง ทุกเวลา ทุกสถานที่ ทุกสถานการณ์และทุกกริยาอาการ: อย่างนี้เป็นต้น ก็เลยยืมมาใช้

การยืมคำ เหล่านี้มาใช้ ไม่เป็นการละเมิดสิทธิ และก็ไม่เป็นการ ล่วงล้ำอะไรกัน เพราะต้องการความหมายที่เขาเข้าใจกันดือยู่แล้ว, ความหมาย ของคำที่เขาเข้าใจกันดือยู่แล้ว, แต่ความจริงนั้นยังไม่ถึง เราจึงใช้คำอย่างนั้น เหมือนกับอย่างว่าไปยืมเขามา แล้วก็ให้ความหมายที่ถูกต้องกว่า, หรือถึงที่สุด. ยกตัวอย่างเช่น พระอรหันต์ พระพุทธเจ้าท่านก็ทรงยึงเอาคำว่า
พราหมณ์ หรือพราหมณะคือพราหมณ์นี้ มาใช้เป็นชื่อของพระอรหันต์, คือว่า
ผู้ที่เป็นพราหมณ์ อย่างที่เขากล่าวๆกันนั้นไม่ใช่พราหมณ์ จะเป็นพราหมณ์ก็คือ
หมดกิเลสลิ้นทุกข็จึงจะชื่อว่าเป็นพราหมณ์ อย่างนี้เป็นต้น ฉะนั้นระบุคำว่า
พราหมณ์ถ้ามีความหมายสมกับคำคำนี้แล้วก็ต้องเป็นพระอรหันต์เท่านั้น; เพราะ
ฉะนั้น พระอรหันต์นั่นแหละคือพราหมณ์ที่แท้จริง. นี่อย่างพุทธภาษิตทั้งหลายเป็น
อันมาก ในบาลีธัมมบทพราหมณวรรค.

หรือที่อาจจะน่าหวัวน่าขันไปกว่านั้นอีกก็ได้ คือข้อที่ครัสไว้เป็นใจ ความว่า พระอรหันต์เท่านั้น ที่จะเรียกว่าเป็นภิกษุที่แท้จริงได้; ถ้ายังไม่เป็น พระอรหันต์ ก็ยังไม่เป็นภิกษุที่แท้จริง คือเป็นภิกษุสมมติ หรือบัญญัติ หรือ อุปโลกน์กัน ต่อเมื่อเป็นพระอรหันด์จึงจะเรียกว่าภิกษุ. ข้อความอย่างนี้ก็มีมาก ในภิกขุวรรคในบาลีรัมมบท.

ลองพิจารณาดูอีกนิดหนึ่งว่า ทำไมจึงเรียกพระอรหันต์ว่าภิกษุที่แท้จริง ? นี้อาจจะตอบได้เป็น ๒ อย่าง ตามความหมายของคำว่า "ภิกษุ". คำว่า ภิกษุ แปลว่า *ผู้ขอ* ก็ได้, แล้วคำว่า ภิกษุ แปลว่า ผู้เห็นภัยในวัฐฏสงสาร ก็ได้.

ถ้าภิกษุแปลว่าผู้ขอ อย่างขอทานอย่างนี้ ก็ต้องถือว่า พระอรหันต์ เท่านั้น มีสิทธิสมควรที่จะเป็นผู้ขอ อย่างเต็มที่; ถ้าไม่ถึงอย่างนั้น มันควร จะหากินเองบ้างมากกว่า ถ้าไม่มีความดีความงาม ความประเสริฐ ก็ทำให้ถึงที่สุด. จึงควรที่จะขอเขาร้อยเปอร์เซ็นด์. นี่จึงได้ตรัสว่า พระอรหันต์เท่านั้น ที่ควร จะเรียกว่าภิกษุ, หรือว่า พระอรหันต์เท่านั้น ที่จะเรียกว่า ผู้เห็นภัยในวัฏกะ นี่ มันก็จริง ก็เห็นอยู่แล้ว. คนธรรมดาเห็นภัยไม่ถึงที่สุด จึงไม่เป็นพระอรหันด์ จึงเป็นเพียงอย่างมากก็พระอนาคามี; เพราะมันยังไม่เห็นภัยถึงที่สุด. ต่อ เมื่อเห็นภัยถึงที่สุด ก็เป็นพระอรหันต์เสียเท่านั้น มันเป็นอย่างอื่นไม่ได้; ฉะนั้นผู้ที่เป็นพระอรหันต์ ก็คือผู้ที่เห็นภัยในวัฏฏสงสารถึงที่สุด ก็ตรงกับ ความหมายของคำว่าภิกษุ คือผู้เห็นภัยในวัฏฏะ.

นี่ขอให้เปรียบเทียบดู ว่าคำว่า "พราหมณ์" นั้นใช้ถูกต้องแล้ว, คำว่า "พราหมณ์" นี้แปลว่า ผู้สิ้นบาป ผู้หมดบาป หรือถ้าว่า แปลงมาจากพรหม ก็หมาย ความว่าเป็นผู้ประเสริฐที่สุด; ฉะนั้นพระอรหันต์เท่านั้นแหละที่จะหมดบาป เป็นผู้หมดบาป หรือลอยบาปหมดแล้ว หรือว่าเป็นผู้ประเสริฐที่สุด, ฉะนั้นภิกษุ ก็เหมือนกัน เป็นพระอรหันต์เท่านั้นที่ควรแก่การขอโดยแท้จริง ที่เรียกว่า เห็นภัยโดยแท้จริง.

นี่ยกมาให้พังเป็นตัวอย่าง คือว่า อย่าได้ยึดถือเรื่องคำพูด ตามที่ เคยรู้เคยพัง หรือเคยยึดถือกันมา. ให้เข้าใจข้อนี้ไว้ว่า เป็นพราหมณ์แท้จริง คือเป็นพระอรหันด์ อย่างนี้เป็นต้น.

ทีนี้คำว่า "ไกวัลย์" นี้ก็เหมือนกัน เคยเป็นคำพูดที่ใช้แทนพระเจ้า, แทนคำว่าพระเจ้า ในพวกอุปนิษัทบางนิกาย. หรือว่า ในพวกนิครนล์ ก็ใช้ เป็น ชื่อของจุดสุดท้ายสูงสุดคล้าย ๆ กับปรมาตมัน คือว่า สัตว์ทั้งหลายทั้งปวง เมื่อถึงที่ สุดแล้ว ก็ไปรวมอยู่ที่นั้น จบสิ้นกันที่นั้น, คล้าย ๆ กับว่า เข้าไปสู่ที่นั่น แล้ว ก็หยุดกันเลยตลอดนิรันตร เขาเรียกว่าไกวลย์. พวกพุทธบริษัทเรานี่แหละ บางที่ก็เผลอไป ไปพูดในลักษณะเช่นนั้น ก็มี ว่าถ้าสัตว์ทั้งหลายเป็นไปถึงที่สุด หลุดพ้นออกไปได้แล้ว ก็ไปรวมกันอยู่ใน เมืองนิพพานอย่างนี้ มันน่าหัวสักเท่าไร: เพราะว่า *ยังอยากจะมีตัวตน* ไม่ อยากจะเพิกถอนตัวตน ขอให้ไปรวมอยู่ที่แห่งหนึ่งแห่งใดเป็นนิรันดร. ถ้ามี ความหมายอย่างนี้แล้วก็ผิด *ไม่เป็นพุทธสาสนา* มันเหมือนกับมีตัวมีตน ไปรวม เป็นตัวเป็นตนอะไร อยู่ที่ใดที่หนึ่ง.

คำว่า "นิพพาน" ก็ต้องหมายถึงดับสิ้นแห่งตัวตน, ไม่มีความ หมายแห่งตัวตน; แม้ว่าสิ่งที่เรียกว่านิพพานนั้นมีอยู่ ให้สิ่งนั้นมีอยู่ ตามที่ สิ่งนั้นจะมีอยู่อย่างไรนี้ ก็อย่าได้ไปเรียกว่าตัวตน มันจะเลยกลับกลายเป็นคนขึ้น มาอีก. นี่ความสับสน หรือว่าทำความลำบากยุ่งยากเกี่ยวกับคำพูด มันเป็น อย่างนี้.

(เริ่มบรรยายตามหัวข้อครั้งนี้.)

## ความหมายของคำไกวัลย์ในที่นี้มีเพียงเป็นกฎ.

เดี๋ยวนี้ก็ อยากจะใช้คำว่าไกวัลยะ ให้มีความหมายแต่เพียงว่า หมาย ถึง สิ่งหนึ่งซึ่งมีอยู่ทั่วทุกหนทุกแห่ง ทุกเวลา ทุกกิริยาอาการ ซึ่งเนื้อแท้ แล้วก็คือ สิ่งที่เรียกว่ากฎ. ไกวัลย์คือสิ่งที่เรียกว่ากฎ อย่างที่อชิบายให้เห็น แล้ว ในการบรรยายครั้งก่อน ๆ. ดังนั้นในวันนี้ จึงระบุออกไปให้ชัดว่าสิ่งที่ เรียกว่า ไกวัลย์นั้นก็คือกฎ แล้วก็แบ่งได้เป็น ๓ ประเภท ตามที่มีเค้าเงื่อน

ให้สังเกตได้จากพระบาลี นั้นเอง; อย่างพระบาลีที่สวดไปแล้วเมื่อตะก็นี้. กลุ่มแรก ก็หมายถึง กฎแห่งอิทปีบัจจยตา, กลุ่มที่ ๒ ก็หมายถึง กฎแห่ง สามัญญลักษณะ, กลุ่มที่ ๓ ก็หมายถึงกฎแห่งอริยสจัจ์ ๔.

เดี๋ยวนี้จะมากล่าวกันเหม่ตามลำดับ ที่สะดวกสำหรับศึกษาเล่าเรียน จะได้กล่าวถึงกฎของสามัญญลักษณะก่อน แล้วในโอกาสต่อไป จึงจะกล่าวถึง กฎของอิทปับัจจยตา, และกฎของอริยสจัจ์เป็นที่สุด.

แต่แล้วก็ไม่อยากจะให้ลืมคำว่า "พระเจ้า" ในความหมายของพวกเรา
คือ ไม่ต้องมีพระเจ้าเป็นตัวคน ที่มีความรู้สึกนึกคิดอย่างคน. แต่มีพระเจ้าที่
น่ากลัวยิ่งกว่านั้น คือน่าเกรงขาม น่าเชื่อถืออะไรยิ่งไปกว่านั้น พระเจ้าคือกฎ,
คือสิ่งที่เรียกว่ากฎ, กฎชนิดที่ทำให้โลกต้องหมุนอยู่เรื่อยนี้ หรือให้ดวง
อาทิตย์ ดวงดาว ดวงจันทร์ อยู่กันเป็นกลุ่ม เป็นอะไรอย่างนี้ ให้สิ่งต่าง ๆใน
โลกเหล่านั้น เปลี่ยนแปลงไปอย่างนั้น เปลี่ยนแปลงไปอย่างนี้ หยุตไม่ได้.
นี่คืออำนาจของสิ่งที่เรียกว่ากฎ หรือไกวลัยธรรม ที่บังคับบัญชาอยู่ทั่วไป ใน
ทุกสิ่ง ทุกหนทุกแห่ง ทุกเวลา ทุกสถานที่.

# กฎที่พุทธบริษัทควรศึกษาโดยตรง.

0.00000000

1979 1979

ที่นี้เพื่อการศึกษาโดยสะดวกหรือโดยตรง สำหรับพุทธบริษัทเรา ก็ จะแยกเป็นสัก ๓ ส่วน อย่างที่กล่าวมาแล้ว. กฎที่ ๑ กฎแห่งสามัญญูลักษณะ คือ กฎแห่งอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา นี่มันเป็นพระเจ้าของการที่สร้างสิ่งใหม่ ๆ เรื่อยไป. สองคิดดูเถอะ ถ้า มันเที่ยง มันไม่เปลี่ยนแปลงได้แล้ว สิ่งใหม่จะเกิดขึ้นมาได้อย่างไร? มันต้อง อาศัย การยักย้ายเปลี่ยนแปลงเรื่อยไป สิ่งใหม่ ๆ จึงจะเกิดขึ้น, แล้วมันต้อง มีความสำคัญอยู่ตรงที่ มันเปลี่ยนได้, แล้วมันต้องเปลี่ยน มันอยู่นึ่งไม่ได้, มันมีอะไรอันหนึ่งบังคับให้ตายตัวอยู่อย่างนั้นไม่ได้ ต้องเปลี่ยน แม้แต่ก้อนหิน นี้ก็เปลี่ยน แต่เปลี่ยนชนิดที่คนสังเกตเห็นไม่ได้ แล้วก็เลยคิดว่ามันไม่เปลี่ยนะ หรืออะไร ๆ ที่มันจะยึ่งไปกว่าก้อนหิน นี้มันก็ยังต้องเปลี่ยนมันมีความเปลี่ยน อยู่ตลอดเวลาด้วยเหมือนกัน; จะเรียกว่าพระเจ้าของการสร้างสิ่งใหม่ ๆ ขึ้นมา เรื่อยก็ได้. กฎแห่งความเปลี่ยนแปลงนั้นแหละคือพระเจ้า, เป็นพระเจ้าที่จะสร้างสิ่งใหม่ ๆ ขึ้นมาเรื่อยไม่ช้ำเก่า.

นี่ กฎแห่งสามัญญลักษณะ คือความไม่เที่ยง ความเป็นทุกข์ เป็น อนัตตา. เดี๋ยวก็จะได้พูดกันให้ละเอียด.

ที่น้อยากพูดข้ามไปถึง กฎที่ ๒ ที่เรียกว่า กฎแห่งอีทัปบัจจยตา ซึ่งมีหลักอยู่ว่า เมื่อมีสิ่งนี้เป็นบัจจัย สิ่งนี้สิ่งนี้จะเกิดขึ้น โดยสมควรแก่เหตุ บัจจัยนั้น ๆ นั่นแหละคือ กฎแห่งกรรม. กฎแห่งกรรมที่หล็กเลี่ยงไม่ได้ หลึก เลี่ยงไม่พัน และตรงแน่ ยุติธรรมที่สุด ตามกฎแห่งอิทัปบัจจยตาว่าเมื่อทำลงไป อย่างนี้ผลจะต้องออกมาอย่างนี้ ถูกต้องตามกฎเกณฑ์นั้น ๆ ก็ต้องเรียกว่า พระเจ้า แห่งกรรม แห่งวิบาก แห่งกิเลส คือวัฏฏะ นั่นเอง.

อิทัป*ที่จจยตาที่แสดงไว้ขัดเจน ก็ในรูปปฏิจจสมุปบาท* ส่วนหนึ่งที่เป็น กิเลสก็เป็นเหตุให้ทำกรรม, ทำกรรมแล้วก็เกิดผลกรรม, แล้วทำให้เกิดกิเลส อีก, นี่มันรวมทั้งกรรม และเหตุของกรรมและผลของกรรม.

ถ้าเราจะเอาคำว่ากรรมเป็นคำกลาง ก็เรียกว่า พระเจ้าแห่งกรรม กฎ แห่งกรรมคือพระเจ้าแห่งกรรม. กรรมนี้ก็มีเหตุ คือกิเลส กรรมนี้ก็มีผล คือ วิบาก ของกรรมนั้น ๆ มันจึง หมุนเป็นวงกลม อยู่ใน ๓ อย่างนี้ คือ กิเลส – กรรม วิบาก, กิเลส – กรรม – วิบาก, ตามกฎเกณฑ์แห่งอิทัปบัจจยตา สำหรับสิ่ง ที่มีชีวิต.

ถ้า สำหรับสิ่งที่ไม่มีชีวิต มัน ก็มีกฎแห่งอีทัปบัจจยตา ด้วยเหมือนกัน ตามสมควรแก่สิ่งที่ไม่มีชีวิต ต่อเมื่อสิ่งนี้เป็นบัจจัย สิ่งนี้สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น, แล้ว มันหยาบกว่า มันข้างนอกกว่า; เช่น ต้นไม่อย่างนี้ มันออกมาได้เพราะมีสิ่งนี้ เป็นบัจจัย สิ่งนี้สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น. ฉะนั้นถ้าต้นไม้มีความรู้สึกนึกคิดได้ มันก็ ต้องมีส่วนที่เรียกว่า เป็นความรู้สึกสบายหรือไม่สบายอย่างนี้. เดี๋ยวนี้ต้นไม้ ของเราก็เหี๋ยวเกือบจะทุกต้น ใครรู้ไหมว่า มันกำลังสบาย หรือกำลังไม่สบาย? ถ้ามันมีความรู้สึก มันจะรู้สึกไปทำนองที่ไม่ว่าสบายนี้ ดิ้นรนเพื่อจะเอาชีวิตอยู่ รอดอยู่เหมือนกัน.

กฎแห่งอิทัปบัจจยตานี้ เป็นพระเจ้าแห่งกรรม ที่จะทำให้เกิด ผลกรรมโดยสมควร.

ทีนี้ กฎที่ ๓ **ถัดไป** คือ กฎแห่งอริยสจัจ ๔. นี่คือ พระเจ้าแห่งความ รอด. ถ้าจะเรียกให้น่านับถือสักหน่อย ก็จะเรียกว่า พระเจ้าแห่งความรอด : ที่จริงนั้น กฎแห่งอริยสจจ์นั้น เป็นทั้งพระเจ้าแห่งการลงโทษ และพระเจ้า แห่งการให้รางวัล.

อริยสัจจ์ ๔ สองข้อแรก นั้น เป็น เรื่องทุกข์ และเรื่อง เหตุให้เกิดทุกข์; มีกฎตายตัวอยู่อย่างนั้น ๆ เป็น ตถา เป็น อวิตถา เป็น อนัญญูถา คืออย่างนั้น ๆ เน็ไปเอาเข้าเถอะจะเหมือนกับถูกลงโทษ, พระเจ้าลงโทษแล้ว. อริยสัจจ์สองข้อ ข้างหลัง คือนิโรธ กับ มรรค นี้ คือ ความไม่มีทุกข์, เป็นเหตุให้ไม่มีทุกข์ เป็น กฎเกณฑ์ที่ทำให้ไม่มีทุกข์ ก็เป็นพระเจ้าเหมือนกัน. พระเจ้าตอนที่ให้รางวัล ให้สึงที่ดี ๆ ที่น่าปรารถนา.

นี้เรียกว่า กฎแห่งอริยสัจจ์ ๔ เป็นพระเจ้าแห่งความทุกข็หรือความพ้น ทุกข์; ที่จริงพระเจ้านี้ คงอยากจะให้พ้นทุกข์ อยากจะให้รอดพ้นทุกข์. แต่เมื่อ ทำผิดมันก็ต้องเป็นทุกข์ ลงโทษให้เสียหน่อย ให้เข็ดหลาบบ้าง แล้วก็ค่อยๆ ทำถูกต่อไป แล้วก็พ้นทุกข์ คือรอด.

นี่สรุป กันไว้ทีหนึ่งก่อนก็ได้ว่า ไกวัลยธรรมหรือกฎ เรื่องสามัญญลักษณะ. กฎแห่งสามัญญลักษณะนี่เป็นพระเจ้าของการสร้างสิ่งใหม่ๆ เรื่อยไป
คือความเปลี่ยนแปลง. และ กฎแห่งอิทัปบัจจยตา นี้ เป็นพระเจ้าแห่งกรรม
คือเป็นความแน่นอนตายตัวแห่งกรรม ที่ว่าทำลงไปอย่างไร จะต้องได้ผลอย่างไร.
ทีนี้ กฎแห่งอริยสจัจ์ เป็นพระเจ้าแห่งการช่วยให้รอด หลังจากที่ได้ทำผิดมา พอสมควรแล้ว.

#### ไกวัลยธรรมหรือกฎ ควรจะเรียกว่าพระเจ้าใค้.

อยากจะถามว่า ใครรู้สึกกระดากปากบ้าง ที่จะเรียกสิ่งเหล่านี้ว่า
พระเจ้า? อาตมาไม่รู้สึกกระดากปากเลย ที่จะเรียก กฎเกณฑ์เหล่านี้ว่าพระเจ้า
เพราะว่ามัน เป็นพระเจ้าจริง ยิ่งกว่าพวกที่เขามีพระเจ้า หรือเขาถือพระเจ้ากัน
อย่างอื่น; กลับไปเห็นว่า ที่เขาเรียกกันว่าพระเจ้า หรือเขาถือกันอย่างพวก
อื่นถือนั้น ไม่น่าจะเรียกว่าพระเจ้า. ถ้าว่าเป็นคน เป็นคล้ายคน มีความรู้สึก
อย่างคน เดี๋ยวยินดียินร้าย มีลักษณะเหมือนกับคุ้มดีคุ้มร้าย โอ๊ย, อย่างนี้
ไม่น่าเรียกพระเจ้าเลย.

ก้าว่าตายตัวแน่นอนเฉียบขาด อย่าง กฎเกณฑ์ของสามัญญลักษณะ
ของอิทัปบัจจยตา ของอริยสัจจ์ นี้ ไม่มีข้อบกพร่อง ที่ตรงไหนเลย ที่จะเรียกว่า
พระเจ้า: มันมีความหมายตรงตามลักษณะของพระเจ้าทุกอย่างเลย แต่จริงกว่า,
และที่สำคัญที่สุด ก็คือข้อที่ว่า มิไปเสียทั่วทุกหนทุกแห่ง ทุกเวลา ทุกอากัปก็ริยา ทุกสถานการณ์ของสิ่งทั้งปวง จึงต้องเรียกให้เป็นพิเศษว่าไกวลัย, ก็
เรียกว่าไกวลัยธรรม เพราะว่าเป็นธรรมเท่านั้น ไม่ใช่เป็นบุคคล ก็เลยเรียกว่า
ไกวลัยธรรม มีอยู่ในที่ทุกหนทุกแห่ง.

เราไม่รู้จัก เราก็คิดว่าไม่มี ไม่มีพระเจ้าที่มาคุมเราอยู่ข้าง ๆ, แล้ว เราก็ทำผิด ทำบาป ทำกรรม ทำชั่ว หรือไม่มีกำลังที่จะกระทำความดี. นี่ เพราะว่าไม่รู้จักพระเจ้า ในฐานะที่เป็นไกวลัยธรรม.

ถ้าเรารู้จัก อย่างน้อยก็จะเกิดความกลัว คือโอตตปปะ — กลัว ไม่ กล้ากระทำชั่ว ไม่มีที่ตรงไหน ที่จะช่อนได้พ้นสายตาของพระเจ้า แล้วทำชั่ว ไม่ให้พระเจ้าเห็น: ถ้าเรารู้จักพระเจ้าจริง เราจะรู้สึกอย่างนี้; ฉะนั้นเราก็เลย ไม่กล้าทำชั่ว. หรือว่าเราคิดว่าไม่มีหวัง ที่จะทำดีให้รอดไปได้ตามลำพังเรา เอง; แต่ถ้าเรารู้จักพระเจ้าจริง ๆ อย่างนี้แล้ว จะรู้สึกว่ามันมี คือมีเหตุมีบัจจัย ที่จะให้เกิดความสำเร็จนี้อยู่ทั่วไปทุกหนทุกแห่ง เว้นไว้แต่เราถือเอาไม่เป็น. ไม่ รู้จัก.

ทีนี้ เรียกว่าพระเจ้าได้ เพราะอยู่ในที่ทุกแห่ง ทุกเวลา ทุกอากัป-กิริยา ทุกสถานการณ์อะไรต่างๆ, แล้วพระเจ้าองค์ที่หนึ่งคือพระเจ้าแห่ง สามัญญลักษณะ พระเจ้าแห่งความจริง เรื่องสามัญญลักษณะ ๓ ประการ คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา จะได้ดูกันต่อไป.

เรามัวแต่จะดู หรือว่าจะยุ่งกันแต่เรื่องได้เรื่องเสียของเราเอง เรื่อง เอร็ดอร่อยสนุกสนานของเรามากกว่า จึงไม่เห็นลักษณะอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ซึ่งเป็นตัวพระเจ้า เป็นองค์พระเจ้า ทั้งที่มันอยู่ทุกแห่ง และยึงกว่าทุกแห่งไป เสียอีก คือว่าในทุกๆ ปรมาณู ในเนื้อหนังร่างกายของเรา. เอาซิ, ถ้าว่า เราคนนี้จะแบ่งออกเป็น ดิน น้ำ ลม ไฟ เป็นอะไรก็ตาม แบ่งเป็นอณู กระทั้ง เป็นปรมาณู, เล็กแบ่งไม่ออกอีกแล้ว ก็ยังพูดได้ว่า ในทุกปรมาณูมึกฎแห่ง อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา, มีพระเจ้าหรือมีอำนาจของพระเจ้า อยู่ในทุก ปรมาณู ที่ประกอบกันขึ้นเป็นเรานี้. ทำไมเราจึงมองไม่เห็น? เพราะว่าเรา ไม่ได้สนใจ, เราไม่ได้สนใจที่จะมอง.

# คู่ใกวัลยธรรมที่เป็นกฎแห่งอนิจจัง.

ที่นี้วันนี้ก็เป็นโอกาส ที่จะศึกษาพระเจ้า หรือไกวลัยธรรมก็ตาม แล้วแต่จะเรียก, หรือจะเรียกสั้น ๆ ว่า กฎคำเดียวก็ได้ ว่า กฎแห่งอนิจจัง ก่อน เป็นข้อแรก.

อนิจจังเป็นรากฐานอันสำคัญ ของการที่ทำให้เกิดการเปลี่ยน แปลง ให้มีสิ่งใหม่ๆเกิดขึ้น. นี้เป็นอันแรกที่สุดที่จะต้องดู, ถ้ามันเกิดไม่ เปลี่ยนแปลงแล้ว มันก็ตายด้าน หยุดนึ่ง ไม่มีอะไรเกิดขึ้น อย่างที่เราเห็นๆ อยู่; ทางร่างกายก็หยุดนึ่ง ยิ่งกว่าเป็นก้อนหินเสียอีก, จิตมันก็หยุดนึ่ง ไม่ รู้สึกอะไร ไม่คิดนึกอะไรได้ มันหยุดนึ่ง; อย่างนี้มันยิ่งกว่าตายเสียอีก.

เดี๋ยวนี้มันไม่เป็นอย่างนั้น ร่างกายหรือวัตถุ ก็เปลี่ยนได้เรื่อย, จิต ก็เปลี่ยนได้เรื่อย; ฉะนั้นจึงเกิดความเจริญงอกงามทางกาย, เกิดความคิดนึก ความรู้สึกทางจิต, เพราะว่ามันเป็นสิ่งที่เปลี่ยนได้.

กระแสแห่งความเปลี่ยนนั้น สำเร็จรูปออกมาเป็นอย่างนั้นอย่างนี้
บัญญ์ตเรียกว่าอย่างนั้น บัญญ์ตเรียกว่าอย่างนี้; จะเรียกว่า เวทมา เรียกว่า
สัญญา เรียกว่า สังขาร เรียกว่า วิญญาณ อย่างนี้ ก็แล้วแต่จะเรียก. มันเป็น
กระแสแห่งความเปลี่ยนระยะหนึ่งหรือตอนหนึ่งก็เรียกว่าอย่างนั้นอย่างหนึ่ง;
เพราะมันมีความเปลี่ยนแปลงเรื่อย เหมือนกับไหลเชี่ยวเป็นเกลียวไปอย่างนั้น
แหละ มันจึงเกิดอะไรขึ้นมาเรื่อย; แล้วเรียกได้ ว่ามันมีปรากฏรูปร่างออกมา

อย่างไม่ซ้ำที่ อย่างไม่ซ้ำของเดิม อย่างน้อยก็ต้องผิดไปนิดหนึ่ง เปลี่ยนไปนิด หนึ่ง, เปลี่ยนไปนิดหนึ่ง เมื่อนานเข้ามากเข้ามันก็มีความเปลี่ยนมากออกไป.

ทำไมการที่ไม่เที่ยง เพียงแต่เปลี่ยนนี้ มัน ทำให้ไม่เหมือนเดิมล่ะ ? เพราะว่า ทุกคราวที่เปลี่ยน มันมีอะไรเติมเข้าไปนิดหนึ่งเสมอ. อย่างเช่น อย่าง "เวลา" นี้มันก็เปลี่ยน เติมมากขึ้นนิดหนึ่ง หรือ วัตอุ ที่เป็นตัววัตถุ มัน ก็มีอะไรเปลี่ยนหรือเติมเข้ามานิดหนึ่ง; ฉะนั้นจึง เหมือนเดิมไม่ได้.

ไปดูสิ่งต่างๆ ที่มันกำลังออกมาใหม่ๆ ซึ่งอาจจะเรียกได้ว่าลูก ออกมา เรื่อยจากแม่ของมัน แล้วมันก็ต้องเปลี่ยนไปนิดหนึ่งๆๆ มันไม่เหมือน; และ โดยเฉพาะ สิ่งที่มีชีวิต ละก็ เปลี่ยนมาก เพราะมีความรู้สึกมีความต้องการ มัน เป็นสิ่งที่มีอำนาจมีกำลัง มันจึงเปลี่ยนมาก. ภายในไม่กี่ชั่วคน มันก็เปลี่ยน ได้ถึงขนาดที่เรียกว่า จะจำไม่ได้; ก็สังเทตดูเถอะว่า คนนี้เกิดออกมาใหม่ เป็นลูก เป็นหลาน เป็นเหลน ออกมาใหม่ๆ นี้มันไม่ค่อยเหมือนเลย, แล้ว มันจะดูสวยขึ้นเรื่อย เพราะว่าพ่อแม่ต้องการให้มันสวย มันมีความรู้สึกที่อยาก ให้ลูกสวย หรืออะไรมันสวยนี้ อยู่ตลอดเวลา. มีออกมาใหม่ มันก็เปลี่ยน ก็เปลี่ยนไปในทางสวย ที่เคยดำมันก็อาจจะขาวขึ้นได้ ในไม่กี่ชั่วคน; มันมี เหตุบัจจัยอย่างนี้.

ถ้าพูดตรง ๆ หน่อย ก็ต้องพูดว่า ควรจะชอบใจความเปลี่ยน ในเมื่อ เรารู้จักทำให้มันเปลี่ยนไปในทางดี อย่าเปลี่ยนไปในทางที่ว่ามันเลวลงหรือชั่ว; เพราะมันเปลี่ยนได้ มันจึงมีของดีเกิดขึ้นมาได้, แล้วระวังอย่าให้เปลี่ยนไปใน ทางชั่ว. ถ้ามัน ไม่มีการเปลี่ยน มันก็ จะมีความทุกข์ตายด้าน อยู่นั้นแหละ ไม่มีทางจะดับทุกข์ได้ โดยที่มันเปลี่ยนได้ จากบาปเป็นหมดบาป หรือว่าเป็น บุญเป็นเหนือบุญอะไรไปได้; มันเปลี่ยนได้อย่างนี้.

นี่พูดกันโดยกว้างขวางไม่มีขอบเขต อย่างที่เรียกว่ามัน เป็นไกวัลย-ธรรม มัน กว้างขวางไม่มีขอบเขต ทั้งในส่วนเนื้อที่ ในส่วนเวลา มันเกี่ยว เนื่องกันไปหมด. มัน อาศัยความเปลี่ยนแปลง ทำให้เกิดขึ้นมาเรื่อย เรียกว่า กฎ นี้ หรือพระเจ้านี้ ไม่ยอมให้สังขารใด ๆ ทั้งที่เป็นสสาร หรือเป็นกำลังงาน หรือเป็นนามธรรมก็ตามนี้ อยู่นึง หรือตายตัวอยู่ได้, บังคับให้เปลี่ยนเรื่อย แล้วก็เกิดมีของใหม่เรื่อย เป็นโลกที่แปลกออกไปเรื่อย, แปลกออกไปเรื่อย แล้วคงไม่มีทางจะซ้ำกับที่แล้วมาอย่างร้อยเปอร์เซ็นต์.

แม้ว่าจะเกิด — ดับ, เกิด — ดับ, เกิด — ดับ คล้าย ๆ กับว่า ซ้ำ ๆ ซาก ๆ มันไม่ร้อยเปอร์เซ็นต์; เกิดครั้งหลังมันไม่เหมือนครั้งก่อน, ดับครั้ง หลังมันก็ไม่เหมือนครั้งก่อน, ก็จึงไปข้างหน้าเรื่อย ก็เรียกว่าใหลเรื่อยไป ทุก สึงไม่ยกเว้นอะไร; แล้วก็ใหล คือเปลี่ยน แล้วก็เรื่อย คือ ไม่ได้หยุดเลย, ไม่ได้หยุดสักระยะหนึ่งเลย. ถ้าใครเข้าใจคำว่าทุกสึง แล้วก็ใหล แล้วก็เรื่อย เปลี่ยนเรื่อยนี้ จะเข้าใจคำว่า "อนิจจัง".

นี้มันมีข้อยกเว้น ว่าเราไม่ต้องไปรู้ทั้งหมด เพราะมันไม่จำเป็น มัน เหนื่อยเปล่า. รู้เรื่องอนิจจัง ก็รู้เฉพาะเท่าที่มันจำเป็น ที่จะดับทุกข์ข้างในเรา ได้; เพราะว่าเราไม่รู้จักอนิจจังในส่วนไหน ความทุกข์ได้เกิดขึ้นแก่เรา ก็ขอ ให้เรารู้จักอนิจจังในส่วนนั้นเถอะ เท่าที่มันจะดับความทุกข์ที่เป็นปัญหาของเรา.

เพราะฉะนั้นพระพุทธเจ้าท่านจึงตรัสสัจจะ ๓ อย่างนี้ไว้ คืออนิจจัง ทุกขัง อนัตตานี้ ในฐานะเป็น นิพฺพานสปฺปายธมฺม คงจะพังไม่ออก : นิพฺพานสปฺปายธมฺม หรือ นิพฺพานสปฺปายปฏิปทา คือ ธรรมที่สบายแก่พระนิพพาน . พังดู น่าหัว, พระนิพพานรู้จักสบายกับเขาด้วย, แต่ตัวหนังสือมันเป็นอย่างนั้น นิพพานสัปปายปฏิปทาก็ได้, ธรรมเป็นที่สบายแก่นิพพาน คือปฏิบติเป็น ที่สบายแก่นิพพาน คือปฏิบติเป็น ที่สบายแก่นิพพาน สบายนี้แปลว่าสะดวก สะดวกแก่การบรรลุนิพพาน ก็คือ ที่มันง่ายแก่การบรรลุนิพพานนั้นแหละ, คือ อนิจจัง ทุกขัง อนติตา ถ้าใครไปรู้เรื่องนี้เข้าก็จะเกิด นิพฺพานสปฺปายธมฺม ขึ้นมา.

ทรงระบุให้เห็นอนิจจัง ที่อายตนะภายใน อายตนะภายนอก วิญญาณ ผัสสะ เวทนา เท่านี้ก็พอแล้ว นอกนั้นมันเป็นไปใด้เอง, เป็นไปใด้ของมัน เอง. อายตนะภายใน — อายตนะภายนอก — แล้วก็วิญญาณแล้วก็ผัสสะ — แล้ว ก็เวทนา. นี้คือเรื่องปฏิจจสมุปบาท ที่พูดซ้ำ ๆ ซาก — ไม่รู้กี่ร้อยครั้งแล้ว : อาศัยตากับรูปเกิดจักษุวิญญาณ; การประจวบแห่งธรรม ๓ ประการนั้น เรียกว่าผัสสะ, เพราะผัสสะเป็นบัจจัยจึงมีเวทนา เท่านี้ก็พอ ไม่ต้องไปถึงตัณหา อุปาทานอะไร.

ให้เห็นอนิจจังของอายตนะภายใน : ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ, เห็นอนิจจังของอายตนะภายนอก คือรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐพพะ ชัมมารมณ์, ให้เห็นวิญญาณ ที่เกิดขึ้นว่าอายตนะแต่ละคู่นี้ มันกระทบกัน อาศัยกันเกิด วิญญาณขึ้น, แล้วทั้งหมดนั้นเรียกว่าผัสสะ ผัสสะเป็นปัจจัยให้เกิดเวทนามัน พอแล้ว. ข้างนอก คือ รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส อะไรก็ตาม อยู่ข้างนอก ก็พิจารณาเห็นว่าไม่เที่ยงได้ง่าย, เพราะนี่ไม่สู้จะลึกซึ้ง, เพราะเราเห็นความ เปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ, เพราะเรื่องรูป เรื่องเสียง เรื่องกลิ่น เรื่องรส นี้เห็นเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ.

ทีนี้ ข้างในนี้ มัน เห็นยาก หรือว่ามันลึกซึ่งกว่านั้น คือว่าตัวจิตใจ หรือนามธรรมที่จะมาเป็นวิญญาณ เป็นอะไรทำนองนี้ มันไม่เที่ยงร้ายไปกว่านั้น เสียอีก แล้วมันไวยิ่งกว่าสิ่งทั้งหลายไปเสียอีก.

ถ้าพูดอย่างคร่าว ๆ ก็ต้องพูดไปที่ก่อนว่า เพราะวิญญาณไม่เที่ยง, เพราะจิตหรือ นามธรรม มัน ไม่เที่ยง; มัน จึงเปลี่ยนได้ เพื่อเป็นจิตอย่างหนึ่ง, แล้วเป็นจิตอีกอย่างหนึ่ง, แล้วเป็นจิตอีกอย่างหนึ่งนี้ มันจึงเกิดความรู้สึกคิดนี้กอะไรได้.

เอ้า, ที่นี้จิตชนิดนี้มาเป็นวิญญาณ สมผัสเข้าที่รูปข้างนอก เห็น ความไม่เที่ยงของรูปข้างนอก, แล้ววิญญาณ หรือจิต หรือนามธรรมข้างในนี้ กลับไม่เที่ยงยิ่งกว่า ความไม่เที่ยงข้างนอก; ไม่เที่ยงอย่างรุนแรง ไม่เที่ยง หลายประการ หลายสถานที่เดียว เพราะว่าสิ่งที่เรียกว่าจิตนี้มันใหวได้มาก ได้เร็ว ได้เก่ง กว่าสิ่งที่เป็นวัตถุ.

ที่นี้ความไม่เที่ยงของสิ่งที่เป็นวัตถุนี้ ดูเป็นของตื่น ๆ ง่าย ๆ ไม่น่ากลัว อะไร. ความไม่เที่ยงของสิ่งที่เป็นนามธรรม เช่นจิตเป็นต้นนี้ น่ากลัวมาก ถ้ามองเห็น, ถ้าเป็นสิ่งที่มองเห็น มันไม่เที่ยงอย่างรุนแรง อย่างรวดเร็ว อย่างกว้างขวาง อย่างน่าอันตรายที่สุด.

ฉะนั้นดูที่จิตให้มาก : จิตจะไม่เที่ยง, จะแสดงความไม่เที่ยง, แสดงความเปลี่ยนแปลงเมื่อตาเห็นรูป เมื่อจมูกได้กลื่น เมื่อลิ้นได้รส ไม่ว่าคู่ ไหนหมด. ความเปลี่ยนแปลงข้างนอกนี้ทำความเปลี่ยนแปลงข้างใน คือจิต อย่างรุนแรงและเร็ว เร็วยิ่งกว่าพ้าแลบ, แรงยิ่งกว่าพ้าผ่า. ความเปลี่ยน แปลงรุนแรงของสิ่งที่เรียกว่าจิต รวดเร็วยิ่งกว่าพ้าแลบ แรงยิ่งกว่าพ้าผ่าหรือ ยิ่งกว่าแผ่นดินถล่ม เพราะมันมีความหมายรุนแรง.

เราจะมานั่งดูแต่ว่า ข้างนอกเปลี่ยนแปลง, ข้างนอกเปลี่ยนแปลง, แล้วไม่รู้ว่าข้างในมันก็เปลี่ยนแปลงยิ่งกว่านั้น; อย่างนี้แล้วมันก็จะเห็นอนิจจังน้อยมาก. ถ้าไปเห็นที่ความเปลี่ยนแปลงของจิตแล้วก็จะเรียกว่าเห็นหมด. ข้างนอกมันเปลี่ยนแปลงเท่าไร จิตมันก็รู้ได้เท่านั้น; ถึงจิตอาจจะรู้ได้หมด เท่าที่ความเปลี่ยนแปลงข้างนอกมันเปลี่ยนแปลง; แต่ที่จิตเปลี่ยนแปลงเองนี้ มันรู้ของมันเองยาก. เพราะฉะนั้นเราจึงโง่ เราจึงมือวิชชา; ก็เพราะเหตุ ที่ว่า จิตมันรู้จักตัวมันเองได้ยากที่สุด. มันมีความเปลี่ยนแปลงรุนแรงมากมาย มันก็ไม่รู้สึก; กลับไปมองข้างนอกว่า มีความเปลี่ยนแปลง. เช่นว่าต้นไม้ต้นนี้ เปลี่ยนมากแล้ว หลายปีแล้ว โตเท่านี้แล้ว, หรืออะไรที่เปลี่ยนแปลง; เหมือนกับเด็กเล่นอย่างนั้นแหละ ยังไม่สำเร็จประโยชน์.

ให้เปลี่ยนแปลงรุนแรงถึงขนาดว่า ชั่วกะพริบตานี้เป็นอย่างนี้, ชั่ว กะพริบตาหนึ่งเป็นอย่างอื่นแล้ว; ที่อยู่เป็นปกตินี้ เปลี่ยนเป็นร้อนเป็นไฟเลย ก็ได้. ภายในพริบตาเดียว, เปลี่ยนเป็นร้อนเป็นไฟก็ได้ มันน่ากลัวขนาดนั้น.

นี่ต้องให้รู้จักความเปลี่ยนแปลงข้างใน คือจิตที่จะรู้สึกความเปลี่ยน แปลงข้างนอกนั้นให้มากให้พอกัน จึงจะเรียกว่า รู้จักความเปลี่ยนแปลงหรือ อนึจจัง.

ที่นี้จะบอกต่อไปถึงข้อที่ว่า ในสามอย่างนี้ คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา สามอย่างนี้ การเห็นอนิจจัง นั้นน่ะ เป็นสิ่งที่สำคัญที่สุด ถ้าไม่พอแล้ว จะไม่ เห็นทุกขัง อนัตตา; และยิ่งกว่านั้น มันยังเป็นเหมือนปากประตู ซึ่งจะต้อง ผ่านก่อน; จะต้องเห็นอนิจจังให้พอ ให้ถูกต้อง, แล้วก็ก่อนด้วย, แล้วก็ จะเห็นทุกขัง อนัตตา ได้เต็มที่และง่ายขึ้น.

ในพระบาลีมากแห่ง เมื่อจะต้องกล่าวแต่สึงเดียว ไม่กล่าวทั้งสามสึง แล้วก็จะแสดงอนิจจังนี้ก่อน หรือเพียงสึงเดียว หรืออย่างรุนแรง: เพราะเหตุ ว่าถ้ามัน เห็นอนิจจังพอ แล้วมันเป็นไปได้เองโดยอัตโนม์ติ ที่เป็นไปเอง ที่จะ เห็นทุกขัง อนัตตา หรือ สุญญตา.

ฉะนั้นการพิจารณาธรรม พิจารณาธรรมะ ในหลักของอานาปาน-สติภาวนานั้นแสดงไว้แต่อนิจจังเท่านั้น : อนิจจานุบัสสี บัสสสิสสามีติ สิกขติ; แล้วอันถัดไปจะเป็น วิราคานุบัสสี คือคลายกำหนัดเล้ว, อันต่อไปก็เป็น นิโรชา-นุบัสสี, ดับกิเลสแล้วแล้วก็เป็น ปฏินิสสัคภานุบัสสี, เลิกกัน จบกัน. นี่แสดงแต่อนิจจังไว้ข้อเดียวเท่านั้น เพราะว่ามันสำเร็จประโยชน์; เพราะว่าถ้าเห็นอนิจจัง แล้วมันก็เบื่อหน่ายคลายกำหนัดได้, แล้วมันผ่านไป ทางทุกขังและอนัตตา โดยไม่รู้สึกตัวได้ โดยไม่รู้สึกตัวได้, พึ่งดูเถอะ. ถ้าเห็น อนิจจังเต็มที่แล้ว มัน จะเกิดความเบื่อหน่าย นิพพิทาวิราคะไปได้เลย.

แต่ว่า อาจจะมาแยกได้ชัดเป็น ทุกขัง อนัตตา ก็ได้ ก็มีเหมือน กัน. นี่เป็นวิชชาที่จะแยกให้เห็นชัด; แต่ถ้าโดยพฤตินัยแล้ว มันก็เห็นของมัน เอง แล้วไม่ต้องหยิบขึ้นมากล่าวก็ได้ มันรวมอยู่ในคำว่า อนิจจัง ไม่เที่ยง นี่ไม่ เที่ยงอย่างรุนแรง; แล้วมันก็เกลียด หรือเบื้อ หรือระอาคือนิพพิทา; แล้ว คลายความรัก, ละลายความยึดมั่นถือมั่น นี้เกิดเป็นวิราคะ วิมุตติอะไรขึ้นมา ได้. 'ถ้าจะมีกำลังปัญญาพิจารณามากมายเท่าไร แล้วก็ระดมทุ่มเทลงไปที่อนิจจัง แล้วทุกขัง อนัตตานั้นจะเป็นอัตโนม์ติขึ้นมา แล้วแต่ว่าเราอยากจะดูให้ละเอียด ออกไป.

ในที่นี้ทรงแสดงไว้ครบ ๓ อย่าง เป็นสามัญญลักษณะ ในฐานะเป็น ธมมนิยามศา ธมมัฏฐิตตา คืออนิจจัง ทุกขัง อนัตตา; สำหรับสังขารทั้งหลาย ระบุอนิจจัง ทุกขัง, สำหรับธรรมทั้งหลายระบุอนัตตา. อนิจจังคือไหล, อนิจจังคือว่าไหลทุกสิ่ง ทุกสิ่งไหลเรื่อย, ต้องใช้คำว่า "ทุกสิ่ง" เพราะว่ามัน ไม่มีสิ่งใดที่จะอยู่ได้เดี๋ยว มันต้องมีเนื่องกันเป็นหลาย ๆ กลุ่ม เป็นพวงกันไปเลย นี้: เป็นธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม. ถ้าอยู่แต่ธาตุเดียว มันทำอะไร ไม่ได้; มันต้องมาเข้ากลุ่มกัน แล้วมีวิญญาณธาตุบ้าง มีอากาสธาตุบ้าง มัน เป็นกลุ่มเป็นพวงกันไป ก็ทุกสิ่ง แล้วก็ไหล ต่างคนต่างไหล แล้วก็เรื่อย ไม่หยุด.

# ดูไกวลัยธรรมที่เป็นกฎแห่งทุกขัง.

ทีนี้มาถึง ทุกขัง เมื่อมันใหลเรื่อยไม่หยุด อย่างนั้นมันก็เกิดความ หมายแห่งความทุกข์. ความหมายแห่งความทุกข์ นี้ ต้องแยกเป็น ๒ ผ่าย ถ้าไม่อย่างนั้นไม่หมด แล้วก็จะผิดต่อเหตุผล ซึ่งทำให้ส่งสัย แม้แก่ความรู้ ของตัวเอง.

คำว่า "ทุกข์" นั้น *ตัวหนังสือแปลว่า น่าเกลียดน่าขัง* ดูแล้วน่าเกลียด น่าชัง นี้ความหมายหนึ่ง, แล้วอีกความหมายหนึ่ง แปลว่า *ทนทรมาน*.

สำหรับ ความหมายแรก ก็แปลว่า สิ่งทั้งหลายทั้งปวงที่เป็นอนิจจังไหล เรื่อยนั้น มัน มือาการที่น่าเกลียดน่าชัง มันยังไม่เป็นทุกข์ทรมานแก่จิตใจของ บุคคลดอก, เพราะว่าเขายังไม่ได้ยึดถือมันว่าเป็นตัวเขาหรือของเขา แต่เขาก็เห็น สิ่งนี้เปลี่ยนแปลงเรื่อย.

ดูซึ่, ดูที่แผ่นดิน ดูที่ต้นไม้ ดูที่สัตว์ ดูที่อะไรต่างๆ ก็จะเห็น ความเปลี่ยนแปลงเรื่อย แต่เรายังไม่เป็นทุกข์ เพราะว่าเราไม่ได้ไปยึดเอาว่า เป็นของเรา. เป็นทุกข์ในความหมายนี้คือดูแล้วน่าเกลียดน่าชังน่าเบื่อน่าระอา; เพราะมันหลอกลวงที่สุด คือมันเปลี่ยนแปลงเร็วยึงกว่าสายพ้าแลบ แรงยึงกว่า พ้าผ่า พ้าลั่น มันน่าเกลียดน่าชังตรงนี้แหละ.

เอ้า, จะดูข้างในกันละก็ดู ผม ขน เล็บ พั้น หนัง ที่เนื้อที่ตัวเรานี่ จะเห็นความไม่เที่ยง ความเปลี่ยนแปลงนี้, แล้วก็เป็นของที่น่าเกลียด น่าชังก่อน. แต่พอมันเกิดเรื่องเกิดสัมผัส เกิดอะไรกันเข้า แล้วก็จะเกิด**ยึดถือ** เป็นของเรานี้ จึงจะ เป็นทุกข์ในความหมายที่สอง คือความหมายว่า ทน ทรมาน. มันอยู่ตามธรรมดาเฉย ๆ ก็คือเป็นของน่าเกลียดน่าชัง มีลักษณะเป็น ทุกข์. แต่พอไปยึดมันถือมันว่าตัวเรา ว่าของเราแล้ว ก็กัดเอาทันที ก็เจ็บปวด ขึ้นมาในใจทันที นี่เรียกว่าเป็น ทุกข์ในความหมายที่ ๒ คือทนทรมาน.

ถ้าเราไปรู้จักคำว่าความทุกข์หรือทุกขังนี้ แต่ในแง่ที่เจ็บปวดทนทุกข์
ทรมาน เราก็จะสงสัยว่า เอ้า, ก็ไหนว่า ทุกสิ่งที่ไม่เที่ยงแล้วเป็นทุกข์ล่ะ
เมื่อเราเห็นสิ่งนี้กำลังไหลเปลี่ยนแปลงอยู่ไม่เที่ยง ทำไม่ไม่เห็นเป็นทุกข์ล่ะ?
มันเป็นความเป็นทุกข์ ในความหมายที่แรก ที่กว้างทั่วๆไป เพราะมันน่าเกลียด
น่าชัง ไม่สบายตาแก่ผู้ที่มีบัญญามองเห็นเลย. อย่างนี้นี่เรียกว่าความทุกข์ใน
ความหมายนี้ อันแรกทั่วไป; ถ้าสิ่งใดไม่เที่ยง สิ่งนั้นน่าเกลียดน่าชัง อย่างนี้
ไม่มีทางจะผิด แม้ที่สุดแต่ในสังขารชนิดที่ไม่มีชีวิตจิตใจ.

ทีนีน่าเกลียดน่าชัง มันยังไม่แต่เท่านั้น เข้าไปหลง เผลอไป เป็น ตัวฉัน เป็นของฉัน ขึ้นมานี้; จะเป็นร่างกายนี้ก็ได้, จะเป็นความรู้สึก นึกคิด เวทนา สัญญา อะไรก็ได้ เป็นตัวฉัน เป็นของฉัน ขึ้นโดยไม่รู้สึกตัว เพราะมันเกิดตัณหาในสิ่งนั้น แล้วเกิดอุปาทานสิ่งนั้น; อย่างนี้กัดเอาทันที คือ เจ็บปวดรวดร้าว เผาผลาญจิตใจ ขึ้นมาทันที. นี่ความทุกข์ในความหมายที่แท้ จริง หรือว่าน่ากลัว.

ขอให**้ดูความทุกข์ทั้งสองความหมาย** อย่าดูแต่ความหมายว่าทน ทุกข์ทรมาน; เพราะมีพระบาลีชัดๆ อยู่ว่า *สิ่งใดไม่เที่ยง สิ่งนั้นเป็นทุกข*ี้ แล้ว สังขารทั้งหลายทั้งปวงไม่เที่ยง, แล้วก็ไม่เที่ยงอยู่ตลอดเวลา ไม่เที่ยงอยู่ทุกขณะ จิด. ทำให้เป็นทุกข์อย่างไร? มันเป็นทุกข์เพราะว่ามันน่าเกลียดน่าชัง ตาม ความหมายของคำว่า ทุ แล้วก็ ขัง; คือ ทุ แล้ว อิขะ, อิขะ แปลว่า เห็น, ทุ แปลว่า น่าเกลียด, คือ ดูแล้วมันน่าเกลียดน่าชัง.

ที่นี้เราจะดูกันให้ลึกต่อไปอีกหน่อยว่า นี้เพราะอะไร? เพราะกฎ อันหนึ่ง. กฎไหนล่ะ? ก็คือกฎนี้ กฎแห่งสามัญญลักษณะ, กฎที่มันเป็น พระเจ้า ตายตัว บังคับให้สังขารทั้งหลาย ไม่มีอะไรเป็นของหยุดคงที่ แม้แต่ ขณะจิตเดียวนี้.

นี่มันอยู่ในทุกแห่ง ทุกสิ่ง ทุกเวลา ทุกสถานที่ ที่มันเป็นอนิจจัง, เขยิบมาใกล้ๆ ตัวอนิจจังหน่อย คือให้มันเห็นชัดว่า มันไม่เที่ยงอย่างนี้, และ ด้วยเหตุที่มันมีอะไรบังคับอยู่อย่างไม่ยกเว้น อย่างไม่มีข้อยกเว้น อย่างเฉียบขาด คือ กฎแห่งสามัญญลักษณะ บังคับให้เกิดความไม่เที่ยง; พอไปดูเข้า มัน ก็ต้องเกิดความเกลียดซัง ความน่าเกลียดน่าชัง ที่สิ่งที่ไม่เที่ยง; ถ้าไปยึดถือ เข้า ความไม่เที่ยงก็จะทำพิษต่อไป ถึงขนาดให้จิตใจร้อนเป็นไฟเลย.

นี้คือความไม่เพี่ยง: มันไม่เพี่ยง จึงน่าเกลียดน่าขั้ง, เพราะมันน่า เกลียดน่าขังมันจึงสร้างความไม่เพี่ยงในจิตใจขึ้นมา. พอไปยึดถือเข้า มันก็สร้าง ความไม่เพี่ยงอย่างร้ายขึ้นมา จึงเป็นทุกข์ เปลี่ยนไป*เป็นความทุกข็อย่างยิ่ง*.

ฉะนั้น ต้องมองให้เห็น ว่า วัตถุนั้นก็ไม่เที่ยง, ความน่าเกลียดน่าชัง นั้นก็ไม่เที่ยง, แล้วความเป็นทุกข์เจ็บปวดทรมานใจนั้นก็ไม่เที่ยง; ล้**วนมาจาก** กฎแห่งความไม่เที่ยง แล้วกำลังไม่เที่ยง แล้วก็จะเปลี่ยนไปตามความไม่เที่ยง. ได้ข้อสังเกตง่าย ๆ คือว่า มันจะออกมา แล้วมันจะ ตั้งอยู่ขณะหนึ่ง แล้วมันก็จะเปลี่ยนไป แต่ขณะนี้มันเร็วมาก เร็วเหมือนกับพ้าแลบอย่างนั้น คือความไม่เที่ยงของวัตถุแสดงออกมาเป็นความไม่เที่ยงทางจิต: เพราะจิตนี้ ได้อาศัยวัตถุปรุง คือของข้างนอก รูป เสียง กลิ่น รส นี่มันปรุง แล้วก็เกิด เป็นความรู้สึกคิดนึก เป็นจิตใหม่ ๆ ๆ ออกมาเรื่อย ซึ่งมันไม่เที่ยง ที่มันยึง กว่าน้ำใหลในลำคลองเสียอีก, น้ำในลำคลองหรือในคู ในที่เขาบังคับให้มันไหล เชี่ยวนี้มันก็ยังช้ากว่าที่กระแสของความไม่เที่ยงของจิต ที่มันใหลเร็วกว่านั้นอีก มากกว่านั้นอีก รุนแรงกว่านั้นอีก.

# ดูไกวัลยธรรมที่เป็นกฎแห่งอนัตตา.

ที่นี้มาถึงคำว่า อนัตตา ก็เห็นง่ายแหละ ถ้าเห็นความไม่เที่ยงเพียง พอ, เห็นความน่าเกลียตเพียงพอ. แม้ยังไม่ทันจะไปยึดถือให้เป็นทุกข์ นี้ก็ เป็นอนัตตาได้; แล้วไม่ขัดกับพระบาลีที่ว่า สิ่งใดไม่เที่ยง สิ่งนั้นเป็นทุกข์, สิ่งใด ไม่เที่ยงและเป็นทุกข์ สิ่งนั้นเป็นอนัตตา.

นี้เราหมายถึงสิ่งที่ว่า มนยังไม่ได้กัดเรานะ เช่น ว่าเห็นก้อนหิน ก้อนนี้ไม่เที่ยงเป็นอนิจจัง, เห็นความน่าเกลียดที่มันไม่เที่ยง ก็เห็นทุกขัง เห็น ความเป็นอนัตตาของมันได้เลย; เพราะถ้ามันเป็น อัตตา เป็นตัวมันจริง มัน ก็ไม่ต้องเป็นอย่างนั้น, มันไม่ต้องเปลี่ยนอย่างนั้น. หรือจะเห็นสังขาร ที่มีชีวิตจิตใจนี้ เห็นความไม่เที่ยงของมัน, เห็นความน่าเกลียดน่าชังของมัน; แต่ เราไม่ได้ไปยึดถือด้วยความเป็นตัวเราหรือของตัวเรา เราก็รู้สึกน่าเกลียดน่าชัง ก็เห็นความเป็นอนัตตาของมันได้เหมือนกัน.

แต่ทั้งหมดนี้ไม่สำคัญเพราะอยู่ข้างนอก ที่สำคัญที่สุดคืออยู่ข้างใน; เมื่อจิตใจมันรัว มันหวันไหวอยู่ด้วยการเห็นความไม่เที่ยง เห็นความน่าเกลียด น่าชัง, แล้วดูอีกทีหนึ่ง ที่นั่นไม่มีตัวตน จิตนั้นไม่ใช่ตัวตน, จิตนั้นถูก ปรุงด้วยสิ่งแวดล้อมข้างนอก ไม่มีตัวมันเอง มันจึงใหลเปลี่ยนไปอย่างรุนแรง. แม้จะมีความรู้สึกว่าตัวกู ว่าของกู, ว่าตัวตน ว่าของตนอยู่, ก็เหลวทั้งนั้น คือเป็นกระแสแห่งความไม่เที่ยง, เป็นกระแสแห่งความโง่ ที่ใหล่ไปเท่านั้น, จึงเห็นความเป็นอนติตา ว่าไม่ใช่ตัวตน เป็นเพียงปรุงๆปรุงๆ ปรุงให้ใหลๆ ใหลๆ. ไม่มีความเป็นตัวตนที่แท้จริงของมันเองหรือของใคร, เป็นเพียง สังขาร คือสึงที่ปรุงแต่งกันอยู่ตามธรรมชาติ ปรุงแต่งกันเรื่อยไป ขึ้นชื่อว่าใหล ทุกสึง แล้วก็ใหลเรื่อย.

นี่ มองเห็นอนัตตาได้ เพราะเห็นอนิจจัง เรียกว่า เห็นทุกขังด้วย
ก็ได้ มันแยกกันไม่ออก. ถ้า เห็นอนิจจังจริง ก็เห็นอนัตตาจริง เหมือนกัน
เห็นทุกขังจริง เหมือนกัน เห็นได้แก่สัตว์ผู้มีความรู้สึก. ถ้าสัตว์นั้นมันไม่มีความ
รู้สึก ก็เห็นไม่ได้; ก็ต้องพูดว่าสัตว์ที่มีความรู้สึกปกติ หรือสติปัญญาตามปกติ
ก็จะเห็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ได้ตามมากตามน้อย.

นี่เรียกว่า เห็นอนิจจัง เห็นทุกขัง เห็นอนัตตา จะไปด้วยกัน เสมอ. ฉะนั้นพระพุทธเจ้าท่านได้ตรัสไว้ในฐานะ เป็นกฎอันหนึ่ง เรียกว่า

สามัญญลักษณะ ในฐานะที่มัน ตั้งอยู่ตลอดเวลา ไม่เกี่ยวกับการเกิดหรือการไม่ เกิดของพระตถาคต จึงทรงยืนยันว่า "มันเป็นธาตุ ธรรมธาตุ เป็นอยู่อย่างนั้น เอง, ตถาคตจะเกิด หรือตถาคตจะไม่เกิด ธาตุนั้นมือยู่แล้ว" คือ กฎอันนั้น มีอยู่แล้วตั้งอยู่แล้ว.

## กฎแห่งอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา เป็นพระเจ้าในที่ทั่วไป.

ก็เป็นอันว่า ไม่รู้ว่าแต่ครั้งไหนแหละ, แม้จะมองย้อนไปข้างหลัง ๆ มองแล้วก็ไม่รู้ว่ามันตั้งมาแล้วดั้งแต่ครั้งไหนนะ นี่คือความเป็นไกวลย์.

ทีน็มองต่อไปข้างหน้า กฏนี้มันจะไปจบลงที่ไหน? เมื่อไร? มันก็ไม่มีทางจะจบได้; นี้คือความเป็นไกวลัย์. มองข้างหน้าก็ไม่จบ มองย้อนหลังก็ไม่จบ, มองรอบด้านก็ไม่จบ, ข้างบนก็ไม่จบ ข้างล่างก็ไม่จบ ไม่มีที่จบ, เป็นไกวลัย์เหมือนกันหมด, มีความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็น อนัตตาเหมือนกันหมด.

ถ้าเรารู้สึกต่อความจริงอันนี้ ก็เรียกว่ามีหูตาสว่างใสวขึ้นมา ไม่เที่ยว หลงไปยึดมั่นถือมั่น ในสิ่งที่ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา. พอ เห็นถูกต้อง เท่านั้น เรียกว่าเป็น มิพุพานสปุปายธมุม คือ เป็นธรรมที่สบายแก่พระนิพพาน เห็นพระเจ้าแล้ว มีหวังแล้ว ที่จะได้อยู่กับพระเจ้า.

เห็น อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา นี่แหละคือเห็นพระเจ้า ในความหมาย ที่สำคัญความหมายหนึ่ง ก็จะเกิดความไม่ยึดมั่นถือมั่นในโลก; ซึ่งง่าย ซึ่งสะดวก ที่สุด ที่จะเข้าถึงนิพพาน. นิพพานนี้เป็นพระเจ้าในความหมายหนึ่ง. อาตมา เคยพูดท่านองนี้ นิพพานเป็นพระเจ้าในความหมายหนึ่ง มีคนหัวเราะเยาะ ; คนที่อ้างตัวเองเป็นนักปราชญ์ เป็นบัณฑิตเป็นเปรียญนี้หัวเราะเยาะ เพราะเขา รู้จักพระเจ้าอย่างเด็กอมมือ, พระเจ้าอย่างคนหนวดยาวถือไม่เท้า พระเจ้าอย่าง เด็กอมมือ.

พระเจ้านี้มีในหลายความหมาย พระเจ้า ในฐานะที่เป็นกฎนี้ บังคับ อยู่อย่างนี้. พระเจ้า อีกความหมายหนึ่ง ก็คือว่า เมื่อเราได้ ไปอยู่กับพระเจ้า แล้ว มัน ไม่มีความทุกซ์ เลย นั่น, เมื่อ ถึงธรรมะอันหนึ่งแล้วไม่มีความทุกซ์เลย. อย่างนี้เขาเรียกว่า ได้เข้าไปในอาณาจักรของพระเจ้า, ได้นั่งอยู่ข้าง ๆ พระเจ้า ไม่มีความทุกซ์เลย อย่างนี้.

### เพ็นกฎของพระเจ้าแล้ว ถึงนีพพานได้ง่าย.

ที่นี้ถ้าเรา เห็นกฎของพระเจ้า คืออนิจจัง ทุกขัง อนัตตา แล้ว จะสะดวกสบาย ที่ง่ายที่จะเข้าไปถึงนิพพาน คือบ้านของพระเจ้าโดยแท้จริง ที่นั่นไม่มีความทุกข์เลย.

เห็นพระเจ้าที่มีประโยชน์ คือเห็นกฎ, เห็นพระเจ้าในฐานะที่เป็น กฎ อนิจจัง ทุกขัง อนัดตา เป็นต้น; ยังมีกฎปฏิจจสมุปบาท กฎอริยสัจจ์ อะไรอีก. เดี๋ยวนี้เราพูดกันแต่กฎสามัญญลักษณะ, พระเจ้าในฐานะที่เป็นกฎ แห่งสามัญญลักษณะ. เห็นพระเจ้านี้แล้วก็มีหวังง่ายดายที่จะเข้าไปอยู่ในบ้าน เดียวกับพระเจ้า คือนิพพาน. ฉะนั้นในคัมภีร์สังยุตตนิกาย จึงเรียกธรรมะ คือการเห็น อนิจจัง ทุกขัง อนตตานี้ว่า *นิพฺพานสปฺปายธมฺม* หรือ*นิพฺพานสปฺปายปฏิปทา* เป็นของ ที่มีไว้ให้เป็นคู่กัน; ไม่ใช่ว่าจะให้แต่ความทุกข์ แล้วก็ไม่ปรานีเอ็นดูอะไร ให้ มันแต่ความทุกข์; เมื่อมันมีความทุกข์ ก็ให้สิ่งที่มันจะกำจัดความทุกข์ได้ด้วย.

เมื่อตัวอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา มันเป็นตัวทุกข์ ก็ต้องให้สิ่งที่จะดับ
ทุกข์มาด้วย คือ ให้เห็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ได้ถูกต้อง แล้วก็อย่าไปยึดมั้น;
อย่าไปมั่นหมายส่วนใดว่าเป็นตัวเราเป็นของเรา อย่างนี้, เห็นอนิจจัง ทุกขัง
อนัตตา อย่างนี้ เรียกว่า เห็นสำหรับจะพ้นทุกข์; ไม่ใช่เห็นสำหรับมานั่งร้องให้
อยู่ว่า หมดหวังแล้ว, หมดหวังแล้วไม่มีที่ไปแล้ว, ทางไหนก็ล้วนแต่มีความ
ทุกข์ ไม่มีทางจะหลีกอย่างนี้.

ฉะนั้นเราจึงต้องระวังว่าจะต้องเห็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ในลักษณะ
ที่ถูกต้องคือที่จะทำให้เบื่อหน่ายคลายกำหนัด ในสังขารทั้งปวง; ไม่ใช่ว่าเห็น
สำหรับจะมานั่งกลัว มานั่งเศร้า มานั่งหมดกำลังใจ มืออ่อนเท้าอ่อน ไม่ทำอะไร;
นี่มันก็เป็นเรื่องเห็นผิด, การเห็นถูกก็ให้ผลอย่างหนึ่ง, การเห็นผิดก็ให้ผล
อย่างหนึ่ง; เดี๋ยวนี้มันก็มี สิ่งสิ่งเดียวเท่านั้น จะเห็นถูกหรือจะเห็นผิด แล้ว
แต่คนผู้เห็น. ฉะนั้น พยายามจะเห็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา เสียให้ถูก
และเห็นด้วยตนเอง.

เห็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา นี้คือเห็นพระเจ้า ในส่วนที่เป็นกฎ แห่งสามัญญลักษณะแล้วจะเกิดความเชื่อ ความเคารพ ความอะไร อย่างสูงสุด เลย; เหมือนกับที่คนเขาเชื่อพระเจ้ากันด้วยชีวิตจิตใจนี้. พุทธบริษัทเรา ถ้าเห็นพระเจ้าชนิดนี้แล้วก็เห็นและเชื่อกันอย่างหมดชีวิตจิตใจ เหมือนกัน แหละ เห็นธรรมะ ปลงความเชื่อลงไปในธรรมะ เคารพธรรมะ.

เหมือนอย่างที่ พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า "ตถาคตก็เคารพธรรม" แล้ว ทรงเชื่อว่า พระพุทธเจ้าทั้งหลายทั้งในอดีตและอนาคตก็เคารพธรรม.

ธรรมอะไรที่ไหนกัน? ก็ธรรมที่เห็นนั่นแหละ. ธรรมที่เห็นว่า อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา นั่นแหละคือ ธรรมที่เห็น; แล้วก็มีหลักปฏิบัติ ให้เป็นอย่างนั้น ที่เห็นชัดอยู่ด้วยว่า ต้องปฏิบัติอย่างนั้น ก็เรียกว่าธรรมเหมือน กัน, เห็นเลยไปถึงว่า เมื่อ ปฏิบัติแล้วต้องมีผลอย่างนั้น; นี่เรียกว่าเรา เห็นพระเจ้า.

เราปฏิบัติตามกฎเกณฑ์ของพระเจ้าอย่างถูกต้อง ได้เข้าไปอยู่บ้านเดียว กับพระเจ้าคือนิพพานนี้; ทั้งหมดนี้ก็เป็นธรรม ที่เรียกว่า ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นเห็นตถาคต ก็มีความหมายอย่างนี้, หรือที่ว่า พระพุทธเจ้าทุกพระองค์เคารพ พระธรรม ก็คือเคารพพระธรรมที่ท่านเห็นแล้วอย่างนี้; เพราะว่าพระพุทธเจ้า ทุกพระองค์ต้องตรัสรู้ ตรัสรู้ก็ต้องมีการเห็น เห็นซึ่งธรรม, ธรรมที่เห็นแล้ว นั้น เป็นสิ่งที่พระพุทธเจ้าเคารพ.

# ไกวลัยธรรมเป็นธรรมสูงสุดที่พระพุทธเจ้าทรงเคารพ.

น้ายให้เข้าใจคำว่า "ธรรม" สูงสุดเป็นใกวัลยธรรม อย่างนี้ว่า เป็น ธรรมที่แม้พระพุทธเจ้าก็เคารพ. ถ้าว่าจะพูดให้ ใครค้านเล่นสนุก ๆ ก็ได้ว่า นั้นแหละคือพระเจ้า, พระพุทธเจ้าก็ยังเคารพพระเจ้า. ถ้าเขาว่าไม่จริง ; เราก็บอกว่า ถ้าสูงถึงขนาดที่พระพุทธเจ้าก็ยังเคารพแล้วจะให้เรียกว่าอะไร ? จะไม่ให้เรียกว่าพระเจ้าแล้วคุณจะให้เรียกว่าอะไร ? มันก็ไม่มีอะไรดีไปกว่า คำว่า "พระเจ้า" ซึ่งพระพุทธเจ้าก็ยังเคารพ. ขอแต่ว่าให้เป็นพระเจ้าตาม แบบที่ถูกต้องอย่างนี้ ที่พระพุทธเจ้าทุกพระองค์ก็เคารพก็แล้วกัน ; จะเรียกว่า พระธรรมก็ได้, จะเรียกพระธรรมนั้นว่าพระเจ้าก็ได้, เพราะมันเป็นกฎที่ ตายตัว ที่บังคับทุกสิ่ง บังคับแม้แก่พระพุทธเจ้าเอง.

ธรรมะในฐานะที่เป็นกฎนั้น บังคับไม่ยกเว้นใคร เนื้อหนังร่างกาย ชีวิตจิตใจ สติบัญญา ของพระพุทธเจ้า ก็ยังอยู่ใต้อำนาจของสิ่งที่เรียกว่ากฎ อันนี้ คือพระธรรมนั้น, ก็เลยพูดต่อไปว่าพระเจ้านี้สร้างพระพุทธเจ้าขึ้นมา มีการประพฤติกระทำถูกต้องตามกฎเกณฑ์อันนี้ จึงได้ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า. ธรรม, พระธรรมคือสิ่งที่ทำบุคคลให้เป็นพระพุทธเจ้า; อย่างนี้ก็เข้าใจกันดี อยู่แล้ว,

ที่พูดนี้ไม่ต้องการให้ยึดถือคำพูดเป็นหลัก ต้องการให้ยึดถือตัวจริง สิ่งนั้น ๆ เป็นหลัก ส่วนชื่อนั้นไม่สำคัญ. อาตมาอยากจะเรียกให้แปลกกว่าเขาว่า "ใกวัลยธรรม" คือธรรมที่มีอำนาจ มีปรากฏการณ์ มีอะไรทุกหนทุกแห่ง ทุกเวลา ทุกสถานที่, ยิ่งเห็นยิ่งเคารพ ยิ่งเห็นยิ่งกลัว, ยิ่งเห็นยิ่งเชื้อพัง, ยิ่งเห็นยิ่งมีหวัง ที่จะบรรลุมรรค ผล นิพพาน.

นี่คำว่าไกวัลยธรรม ที่เอามาพูดอยู่ที่นี่ มีความหมายอย่างนี้ จะเรียกว่า
พระเจ้าก็ต้องมีความหมายอย่างนี้ อย่าให้ไกวัลยธรรมมีความหมายเป็นพระเจ้า
เหมือนของพวกพราหมณี พวกฮินดู พวกอุปนิษัท ซึ่งเขาหมายคล้าย ๆ กับเป็นบุคคล
เป็นพระเจ้าอย่างบุคคล, เป็นพระพรหม เป็นพระอิศวร ทำนองนั้น. แต่ถ้าเขา
เกิดมาพูดเสียใหม่ว่า เขาก็มิได้หมายถึงบุคคล เขาหมายถึงสภาวธรรมเหมือนกัน
ในความหมายอย่างนั้น; เราก็ไม่มีทางจะค้านเขาเหมือนกัน. แต่เดี๋ยวนี้
ตามที่เราได้ยิน ได้พึ่ง ได้เห็น ได้อ่าน ที่เขาพูดเขาเขียนกันอยู่ เขามีลักษณะ
เป็นบุคคลอยู่ และบางที่ก็เรียกว่าบุคคลเสียด้วย.

#### เมื่อเห็นใตรลักษณ์ จิตจะถอยจากสังบารทั้งปวง.

เอาละ, เป็นอันว่า ดูกันต่อไปอีกนิดหนึ่ง. เมื่อเห็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ก็เกิดความสะดวกดายหรือสบาย ต่อการลุถึงนิพพาน เรียกว่าธรรม เป็นที่สบายแก่พระนิพพาน.

ทำไมมันจึงเป็นอย่างนั้น ? มีคำอธิบายในมหานิเทส, คัมภีร์มหานิเทส นีเป็นคัมภีร์ที่อธิบายคำยาก ๆ ในพระไตรบีฏก เป็นพระไตรปีฏกส่วนที่อธิบาย คำยาก ๆ ที่มีอยู่ในพระไตรปิฎกนั้นเอง. ในคัมภีร์นิเทส ก็มีเขียนไว้ชัดเลยว่า
สพุพสงฺขารธาตุยา จิตฺตํ ปฏิวาเปตฺวา – ทำจิตให้ถอยออกมาเสียจากสังขารธาตุ
ทั้งปวง อมตาย ธาตฺยา จิตฺตํ อุปสํหริตฺวา – น้อมนำจิตนั้นเข้าไปสู่อมตธาตุ
เกิดความรู้ว่า เอตํ สนฺตํ เอตํ ปณีตํ – นั่นรำงับ, นั่นประณีต. ยทิทํ สพฺพสงฺขาร สมโถ สพฺพูปธิปฏินิสสฺคฺโค ตณฺหฺกฺขโย วิราโค นิโรโธ นิพฺพานํ ว่า นั่นแหละคือ
ธรรมเบ็นที่สงบระงับแห่งสังขารทั้งหลายทั้งปวง เบ็นที่สลัดทั้งออกไปเสียได้ขึ่งอุปธิ
ทั้งปวง เบ็นที่สั้นแห่งตัญหา เบ็นที่จางออกแห่งความยึดมั่นถือมั่น เบ็นความดับ
สนิท เบ็นนิพพาน.

"ให้จิตถอยออกมาเสียจากสังขารธาตุทั้งปวง" ถ้าใครยังจำคำอธิบายที่ อาตมาเคยอธิบาย เมื่อพูดถึงเรื่องธาตุ เรื่องสภาวธรรมเรื่องธาตุ เมื่อหลายเดือน มาแล้วได้ ก็จะเข้าใจคำนี้ได้ ว่า "จิตถอยออกมาเสียจากสังขารธาตุทั้งปวง."

สงขารธาตุทั้งปวง คือสงขารนั้นแหละ, สงขารคือสิ่งที่ไม่เป็นตัว เองได้ มีชัจจัยปรุงแต่ง ไหลเรื่อย คือไหลเรื่อยอย่างที่ว่าเมื่อตะก็นี้ นั้นเรียกว่า สงขารธาตุ. ขึ้นชื่อว่าเป็น สงขารธาตุต้องไหลเรื่อย เพราะมันเป็นเพียงกระแส แห่งการปรุงแต่งของสิ่งทั้งปวง; ฉะนั้นจึงมือนิจจัง ทุกขัง อนัตตาอยู่ในนั้น. เมื่อเห็น อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา จิตมันก็ถอยออกมาทันที เกลียดกลัว, ถอยหลังออกมาเสียจากสังขารชาตุ แล้วก็ทั้งปวงด้วย คือ ทุกชนิดต้วย.

นี่การ เห็นพระเจ้า คือสามัญญลักษณะ ๓ ประการนี้ จะทำให้บุคคล ผู้นั้น มีจิตที่ถอยหลังออกมาเสียจากสังขารธาตุทั้งปวง และน้อมจิตเข้าไปสู่ ธาตุอันเป็นอมตะ; นี่คือ ธาตุพระเจ้า ละ, ธาตุที่เป็นพระเจ้า, ไกวลย- ธรรมก็เรียก, หรืออมตธาตุก็เรียก, อสังขตะก็เรียก, นิพพานก็เรียก, แล้วแต่จะเรียก. มันเป็นอมตะก็แล้วกัน เพราะมันไม่ใช่สังขาร; ถ้าเป็น สังขารมันก็ต้องเป็นของตายได้, ถ้าเป็นอมตะ ก็ต้องพ้นจากความเป็นสังขาร เป็นอสังขตะ เป็นวิสังขาร.

น้อมจิตเข้าไปในอมตธาตุ เหมือนกับว่าเราเห็นข้างนี้เป็นอันตราย ข้างนี้มันเป็นยักษ์เป็นมาร เป็นสึ่งที่จะทำอันตราย ขบ กัด เคี้ยว กิน แล้ว ก็หันหลังให้สึ่งนั้น, แล้วก็หันหน้ามาผ่ายที่ตรงกันข้ามมาหาอีกผ่ายหนึ่ง ซึ่งไม่ เป็นอย่างนั้น. นี้เป็นกฎธรรมดาสามัญที่สุด เด็ก ๆ ก็ทำเป็น, สุนขัก็ทำเป็น, ถ้าเห็นว่าข้างนี้มันอันตราย มันก็หันกลับไปข้างโน้น ที่ไม่เป็นอันตราย.

ฉะนั้น ผู้ใดที่เห็น อนิจจัง ทุกขัง อนัตศา ในความหมายนี้ ใน
ฐานะที่เป็นไกวัลยธรรม ครอบงำอยู่ในที่ทุกหนทุกแห่ง จิตของเขาจะน้อม
ไปยังอมตธาตุ ที่ตรงกันข้าม; แต่ไม่ชี้หรือว่าไม่อาจจะชี้ว่า อยู่ทิศไหน ข้าง
ไหนทิศไหน แต่ออกมาเสียจากชาตุที่เต็มไปด้วยอนิจจัง ทุกขัง อนัตศา แล้วเข้า
ไปสู่ชาตุที่เป็นอมตะ ซึ่งตรงกันข้าม คือความไม่เป็นสังขาร แต่เป็นนิพพาน. ถ้า
จะเปรียบให้น่าหวัว ก็เหมือนกับว่า เมืองหนึ่งเต็มไปด้วยอันตราย ที่พระเจ้าสร้าง
ไว้; พอคนเข้าไปรู้จักเห็น เข้าใจถูกต้อง ก็สันหัววึ่งกลับ เข้าไปสู่อีกเมือง
หนึ่ง ซึ่งมันตรงกันข้าม.

นี้ก็ต้องเรียกว่า พระเจ้านี้ไม่ลำเอียงเลย ให้ไว้อย่างยุติธรรมที่สุด. เอ้า, ชอบอย่างนี้เอาอย่างนี้, ชอบอย่างนี้ก็เอาอย่างนี้, ในส่วนนี้ให้ไว้ อย่างเป็นสังขาร คือไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา เปลี่ยนแปลงไหลเรื่อย: ทีนี้ ผ่ายข้างโน้นให้ไว้เป็นความสงบเงียบ ไม่มีอาการอย่างนั้นเลย; เหลืออยู่แต่ว่า มันเป็นหน้าที่ของ บุคคล สัตว์ นั้น ๆ จะเห็นความเป็น อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ในส่วนนั้นให้ชัด, พอชัดก็กลัว กลัวก็หนึ, หนึ่มาอยู่ฝ่ายนี้ที่ไม่มีสัตว์บุคคล.

นี้คืออาการที่เรียกว่า นิพพิทา วิราคะ วิมุตติ เห็นความไม่เที่ยง เป็น
ทุกข์เป็นอนัตตา แล้วก็เกลียดชังด้วยใจจริงเลย, เมื่อระอาด้วยใจจริง, ก็
เรียกว่า นิพพิทา วิราคะก็ถอยกลับ จางออก ถอยกลับ มาทางผ่ายนี้ ก็หลุด
พ้นจากความเป็นอย่างนั้น มาอยู่ในความเป็นอย่างนี้ คือว่าง ออกมาเสียได้จาก
ความวุ่นวาย มาสู่ความว่าง ความสงบเงียบ ความไม่รบกวน.

นี่ต้องเรียกว่าของพระเจ้าทั้งนั้นแหละ : ที่ผิดก็ของพระเจ้า, ที่ถูก ก็ของพระเจ้า. ที่เป็นความทุกข์ก็ของพระเจ้า, ที่เป็นความดับทุกข์ก็ของ พระเจ้า, ที่เรียกว่า ไกวลัยธรรม เป็นธรรมอันเดียว มีในที่ทุกหนทุกแห่ง, มีประกาย หรือคลอดลูกออกมาเป็นทุกอย่าง ที่มนุษย์จะรู้จักได้, เป็นขันธ์ เป็นธาตุ เป็นอายตนะ เป็นสัตว์ เป็นอะไรแล้วแต่จะเรียกชื่อ ให้รู้จักว่าอะไร เป็นอะไร.

แล้ว อย่าไปหลงในส่วนที่ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตานี้ ถอน ตัวออกมาเสียได้; คือว่าถอนจิตออกมาเสียได้, ถอยออกมาเสียได้ ที่เรียกว่า ปฏิวาเปตฺวา – *ถอยออกมาเสียได้*, แล้วก็น้อมไปสู่ผ่ายที่เป็นอมตะ เป็น นิพพาน. คำว่า *นิพพาน* ก็เลย *เป็นเมืองพระเจ้า* เป็นบ้านพระเจ้าเป็นอาณาจักร พระเจ้าที่เข้าไปอยู่ได้ด้วยแล้วก็ไม่มีความทุกข์เลย *นี้พูดโดยสมมติ*. ถ้า *พูดโดย* ปรมัตถ์ ก็คือ จิตได้ลุถึงสภาวะอันหนึ่ง ซึ่งมีความทุกข์อีกไม่ได้.

## อย่ารู้จักนิพพานดุจคนตาบอดคลำช้าง.

คำว่า นิพพาน นั้นมันทำยุ่ง เพราะว่าความหมายมันมาจากภาษาชาวบ้าน ซึ่งแปลว่า การดับ ก็ได้ แปลว่า เครื่องดับ ก็ได้ แปลว่า ที่ดับ ก็ได้ แปลว่า ผล แห่งการดับ ก็ได้. คำว่านิพพาน, นิพพาน การดับ ก็หมายความว่า ร้อน ๆ ดับลงไปนี้ เย็นลงไป เรียกว่าการดับ. ที่เรียกว่านิพพานเบ็น เครื่องดับ ก็หมาย ความว่า ถ้ามาถึงนี่แล้ว มัน ช่วยดับให้. ธรรมะที่เป็นเครื่องมือทำกิเลสให้สิ้นนี้ เป็นที่ดับแห่ง ราคะ โทสะ โมหะ, ที่สิ้นแห่ง ราคะ โทสะ โมหะ, ที่สิ้น ไปแห่งกรรมทั้งหลาย, นี่แหละเรียกว่านิพพานเหมือนกัน. ทีนี้พอ ดับแล้ว สิ้น แล้วนั้นน่ะ เกิดเป็นความ เย็นสบาย ไม่ทุกข์ขึ้นมา; นี้ก็เรียกว่านิพพานอีก เหมือนกัน คือ เป็นผลแห่งการดับ.

ถ้ามองไม่ดีจะไม่เห็นทั้งหมด แล้วก็จะเห็นแต่บางแง่ แล้วก็จะเอาไป
เถียงกันเอาไปทะเลาะกัน ตามแบบประสาของคนที่แรกเรียน. คนที่แรกเรียน
ธรรมะแล้วก็มักจะเถียงกันมาก; เพราะแต่ละคนจับเอาไปได้มุมหนึ่ง ๆ เหมือน
กับดาบอดคลำช้างอย่างนั้น มันก็เถียงกันทะเลาะกัน ว่าช้างมันเป็นอย่างไร.
นี้ ระวังให้ดี; ธรรมะหรือไกวลัยธรรม ก็เป็นอย่างนั้น ในฐานะเป็นเหตุ
เป็นผล ในฐานะเป็นสังขารทั้งปวง ในฐานะเป็นกฎเกณฑ์ ที่ควบคุมสิ่งทั้ง
ปวงอยู่ กระทั่ง ในฐานะที่เป็นที่ดับสิ่ง เหล่านั้น และให้จิตใจหลุดพัน.

ถ้าใครเห็นกฎอันนี้ คือเห็นใกวลัยธรรม ก็เห็นทางที่ไปสู่พระเจ้า แล้วก็จะเห็นพระเจ้า แล้วก็จะเห็นผล ที่ได้จากการที่เข้าไปถึงพระเจ้า มัน เหมือนกันหมดเลย คือว่ามันมีประโยชน์ด้วยกันทั้งนั้น มันเป็นสิ่งเดียวกันโดย พฤตินัยอย่างนี้.

ถ้าว่าเห็นทางไปสู่พระเจ้านี้ มันก็หมายความว่า แน่นอนละที่มันไป ถึงพระเจ้าถ้าไม่อย่างนั้นไม่เรียกว่าเห็นทาง. ภาษาธรรมะเขามีความหมายพิเศษ กว่าภาษาชาวบ้าน; ถ้าว่าเห็นทางแล้วก็หมายความว่าเดินทางแล้ว จึงจะมีการ เห็นได้. ถ้าไม่เดินเสร็จแล้ว มันก็ไม่เห็นอะไรได้; ฉะนั้น การเห็นทาง ที่ จะไปสู่พระเจ้า มันก็คือเดินไปแล้ว แล้วก็เห็นพระเจ้าด้วย แล้วมีค่าเท่ากับว่า ได้ เห็นผลประโยชน์ อานิสงส์ ที่เข้าไปนังกันอยู่กับพระเจ้า คือ ภาวะที่ไม่มี ความทุกข์อีกต่อไป.

นี้เป็นกฎ เป็นความจริง หรือเป็นกฎ แล้วก็มีอยู่ทั่วไป ในที่ทุกหน
ทุกแห่ง จึงเรียกว่า ใกวัลยธรรม; คำนี้เป็นคำใหม่ อยากจะเอามาใช้ให้ง่าย,
มาใช้เพื่อให้เกิดความง่ายดายในการศึกษาธรรมะ; แล้วไม่ใช่ศึกษากันแต่ปาก.
ให้ศึกษาด้วยจิตใจ จนเกิดความรู้สึกแท้จริงคือเกลียดกลัว สึงที่ไม่เที่ยง เป็น
ทุกข์ เป็นอนัตตา, แล้วก็ไม่พยายามที่จะคิดหลบหลีกหาที่ที่ทำความชั่ว โดย
ที่คิดว่า ธรรมะหรือพระเจ้าตามไปไม่เห็น มองไม่เห็นนี้,

ให้เห็นเสียว่า ใกวัลยธรรมนี้มีอยู่ทั่วไป แม้ในทุกๆ ปรมาณูที่ประ-กอบกันขึ้นเป็นร่างกายเรา; ฉะนั้น เราไม่มีโอกาสที่ไปจะหลบไปทำบาปที่ ไหน ที่ให้พ้นไปจากการเห็นของพระเจ้า ที่อยู่ในรูปของกรรม หรืออยู่ใน รูปของธรรมะอื่น ๆ. นี่จะมีหิริโอตตัปปะ ไม่กล้าทำชั่ว, และจะเห็นว่าทุก คนเป็นพื่นองกัน ไม่ควรจะเบียดเบียนกันก็จะอยู่กันด้วยความเป็นผาสุก บัญหา ของมนุษย์ก็จะหมดกันเพียงเท่านี้; เมื่อไม่มีใครจะต้องเป็นทุกข์แล้ว บัญหา มันก็หมดเท่านั้น.

ฉะนั้น การเห็นธรรมะ นี้ เป็นอำนาจกระตุ้น ที่มีประโยชน์ที่สุด ให้เดินไปแต่ในทางที่ถูกต้อง, แล้วก็ไปที่จุดหมายปลายทาง คือไปมีชีวิตชนิด หนึ่ง ซึ่งไม่รู้จักความทุกข์, จะไม่มีความทุกข์อีกต่อไป กว่าร่างกายนี้มนั้ง แตกดับ; เรียกว่า นิพพานนี้มันต้องถึงได้ ก่อนที่ร่างกายจะแตกดับ. อย่า ไปคิดว่า อีกร้อยชาติพันชาติ หลังจากเข้าโลงแล้ว อีกร้อยชาติพันชาติจึงจะถึง; อย่างนี้มันเรียกว่าไม่รู้จักไกวลัยธรรม ที่มีอยู่แล้วในที่ทุกหนทุกแห่ง กระทั่งใน ตัวเอง แล้วเป็นคนคว้าน้ำเหลวโดยไม่รู้สึกตัว.

ขอให้ทำในลักษณะที่ว่า จะพบสิ่งนี้ได้ในเวลาอันสั้น เพราะได้มีอยู่แล้ว จริงเหมือนสิ่งที่มีอยู่ที่หน้าผาก เพียงแต่ว่ามองไม่เห็น ก็มองให้เห็นเสียสักหน่อย.

เอาละ, ไกวัลยธรรมในฐานะที่เป็นกฎแห่งสามัญญลักษณะ ควรแก่นามว่าพระเจ้า มีลักษณะอันจะพึงศึกษา สังเกต สำรวม ระวัง สังวร กัน ในลักษณะอย่างนี้.

ขอยุติการบรรยายในวันนี้ ไว้เฉพาะคอนนี้ ให้เป็นโอกาสให้พระกุณเจ้าทั้งหลาย ไค้สวคธรรมะเป็นที่ตั้งแห่งความเลื่อมใสในพระเจ้า ต่อไป.

ใกวลัยธรรม

- e -

พศ เมษายน พศัจ๖

# ใกวัลยธรรม ในฐานะกฎแห่งอิทัปปัจจยตา.

#### ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายเรื่อง**ไกวัลยธรรม** ในครั้งนี้นับเป็นครั้งที่ ๔ การ บรรยายเรื่องนี้ มีความมุ่งหมาย ที่จะซักซ้อมความเข้าใจกันอยู่เสมอ ด้วย เหตุที่ว่า ท่านทั้งหลายไม่เคยได้ยินได้พึ่งคำนี้มาแต่ก่อน หรือได้ยินได้พึ่ง ก็ยังไม่เข้าใจ ไม่เป็นที่คุ้นเคย. แต่ว่า เป็นคำที่มีประโยชน์อย่างอึ่ง มีความ สำคัญอย่างอึ่ง จึงต้องเอามาบรรยาย แม้จะเป็นการซ้ำซากอย่างน่าเบื้อหน่าย; ดังนั้นจึงต้องขอทบทวน โดยเฉพาะความหมายของคำคำนี้.

#### (ทบทวนคำบรรยายครั้ง ๑ - ๓ ถึงหน้า ๑๐๔.)

ไกวัลยธรรม แปลว่า สิ่งที่มีอยู่ในที่ทั่วไป หรือในที่ทุกหนทุกแห่ง. เมื่อพูดอย่างนี้ท่านทั้งหลายก็นึกออกไปนอกตัว: ไปในที่ใกลอันไม่ มีขอบเขต, ไปในเวลาที่ยาวนาน. ไปข้างหน้าข้างหลัง ไม่มีขอบเขต; และมักจะลืมว่า ในตัวเรานี้เอง และ ในเวลานี้แท้ ๆ ก็มีสิ่ง ๆ นี้ หรือ กำลังเป็นสิ่ง ๆ นี้ อยู่ด้วย เหมือนกัน.

เราไม่เข้าใจ คำว่า "พระเจ้ามีอยู่ในที่ทั่วไป หรือ พระธรรมมีอยู่ในที่ ทั่วไป หรือว่า กรรมหรือกฎแห่งกรรม เป็นต้น มีอยู่ในที่ทั่วไป"; แม้จะได้ยิน ใครบอกว่า มีอยู่ในที่ทั่วไป เราก็สักแต่ว่าพึ่งเท่านั้น. ดังนั้น เราจึงไม่ค่อยมื ธรรมะ ไม่ค่อยมีพระเจ้า, หรือว่าไม่ค่อยจะกลัวเกรงกฎแห่งกรรม.

แต่ถ้าเรารู้ถึง ความจริงในข้อที่ว่า สิ่งเหล่านี้มีอยู่ในที่ทั่วไป, หลีก เลี่ยงไม่ได้ รวมทั้งภายในตัวเราและภายนอกตัวเรา ให้เห็นชัดยึงขึ้นทุกที ก็จะ มีผลดี ในการที่ทำให้รู้จักกลัวบาปกลัวกรรม; จะทำให้รู้จักสิ่งที่มีอยู่ในที่ทั่วไป ที่พร้อมจะช่วยเหลือเราได้ ไม่ต้องไปพึ่งผีพึ่งสางที่ไหน. เดี๋ยวนี้เมื่อไม่เข้าใจสิ่งที่ มีอยู่จริงในภายใน ก็มองกันแต่ภายนอก; นี้คือการที่ไม่รู้จักสิ่งที่เรียกว่า ไกวลัยธรรม.

ไกวลัย์ หรือไกวลัยะ แปลว่า ทั้งหมดทั้งสิ้น; ที่เป็นส่วนเวลา ก็ เป็นทั้งหมดทั้งสิ้น, ที่เป็นส่วนเนื้อที่ ก็เป็นทั้งหมดทั้งสิ้น; ความที่เป็น อย่างนี้ หรือ มีอยู่อย่างนี้ เราเรียกว่า ไกวลัยธรรม คือสิ่งที่เป็นไกวลัย์ เป็น สิ่งที่สำคัญที่สุด ที่จะต้องรู้ แม้แต่ได้ยินได้พึ่งก่อนมีความรู้ รู้เรื่องนี้, แล้วก็ ต้องพยายามให้เห็นด้วยปัญญา รู้จักกลัว สิ่งสิ่งนี้, แล้วก็จะ ต้องเข้าถึง สิ่งสิ่ง นี้ ให้ได้ในที่สุด คือ *รู้ เห็น* แล้วก็*เข้าถึง* สิ่งสิ่งนี้ เพื่อความเป็นมนุษย์ที่ ถูกต้อง ที่สมบูรณ์ หรือที่แท้จริงของเรานั่นเอง.

ขอทบทวนลักษณะของสิ่งที่เรียกว่าไกวัลยธรรมนี้ ต่อไปอีกหน่อยหนึ่ง สึงที่เรียกว่า ไกวัลยธรรม แปลว่า สิ่งที่มีอยู่อย่างเดียวกันหมด, เป็นทั้งหมดของ ทุกสึง, แล้วเป็นอย่างเดียวกันหมด อยู่ในที่ทุกแห่งในเวลาทั้งหมด; สำคัญ ที่ว่ามัน เป็นปฐมเหตุ. สึงที่เรียกว่าปฐมเหตุนี้หมายถึงตันตอ หรือที่มา ที่ ออกมา ของสิ่งทั้งหลายทั้งปวง.

ถ้าถามว่า อะไรออกมาจากอะไร? หรือว่าซึ่งทั้งหลายทั้งปวง ที่เรา เห็นรู้กันอยู่นี้ ทั้งหมดนี้มันออกมาจากอะไร? ซึ่งไรเป็นซึ่งแรกที่ฮุด ที่เป็น แดนที่ออกมาแห่งซึ่งซึ่งนี้? นี้เราเรียกว่าปฐมเหตุ ซึ่งที่เรียกว่า ไถวัลยธรรม นั้น เป็นปฐมเหตุ.

ถ้าไม่เข้าใจก็พังกันต่อไป และก็ได้พูดทุกคราวว่า เป็นปฐมเหตุ อย่างไร? เพราะว่ามันมีอยู่ก่อนสิ่งใด ก่อนแต่จะมีสิ่งอะไรเกิดขึ้นมา สึ่งนี้ ได้มีอยู่แล้ว อย่างที่พระพุทธเจ้าท่านได้ตรัสไว้ และพระสงฆ์ทั้งหลายได้ สวดคณสาธยายเมื่อตะก็นี้ ว่า "พระตถาคตจะเกิดขึ้นก็ตาม จะไม่เกิดขึ้นก็ตาม ธรรมธาตุนั้นมีอยู่แล้ว คือธรรมธาตุที่เป็นอิทัปบัจจยตา เป็นกฎตายตัวว่า เมื่อมี สิ่งนี้สิ่งนี้เป็นบัจจัย สิ่งนี้สิ่งนี้ย่อมเกิดขึ้น" ดังนี้เป็นต้น. หรือ ธรรมธาตุ ที่ว่า สังขารทั้งปวงไม่เที่ยง สังขารทั้งปวงเป็นทุกขึ้ ธรรมทั้งหลายทั้งปวงเป็นอนัตตา.

หรือว่าเป็น กฎของอริยสัจจิ์สี่ ว่า ความทุกข์ต้องเป็นอย่างนี้อย่างนี้ อย่าง อื่นไม่ได้หรือไม่มี, เหตุให้เกิดทุกข์ ก็ต้องเป็นอย่างนี้อย่างนี้ อย่างอื่นไม่มี, ความดับสนิทแห่งความทุกข็ก็ต้องเป็นอย่างนี้อย่างนี้ เป็นอย่างอื่นไม่ได้หรือไม่มี, แม้หนทางให้ถึง ความดับสนิทแห่งความทุกข์ ก็ต้องเป็นอย่างนี้อย่างนี้ อย่างอื่น ไม่มี; อย่างนี้เป็นต้น.

มันเป็น กฎที่ตายตัว ที่เรียกว่า สจัจะ เป็น อมุสา คือไม่หลอก ไม่ มีความเปลี่ยนแปลงเป็นอย่างอื่น ซึ่งมีอาการเหมือนกับหลอก. กฎนี้เป็นกฎ ตายตัวว่า ต้องเป็นอย่างนี้ ๆ ในสิ่งทั้งหลายทั้งปวงที่มันจะต้องเป็นอย่างไร แล้วก็ เป็นอย่างนั้นตลอดไป ไม่เคยเปลี่ยนแปลง; ถ้ายังเปลี่ยนแปลงได้ ก็ไม่ใช่กฎ อันนี้ หรือไม่ใช่สิ่งที่เรียกว่าไกวลยธรรม.

สิ่งที่เป็น ไกวลัยธรรม ไม่มีการเปลี่ยนแปลง เป็นอย่างอื่นได้ จึง เรียกว่า อสังขตะ ในฐานะที่เป็นกฎ. อสังขตะ แปลว่า สิ่งที่อะไร ๆ ไปแตะต้อง มันไม่ได้, คือ สิ่งที่อะไร ๆ ไปทำความเปลี่ยนแปลงให้แก่มันไม่ได้ จึงเรียกสิ่ง นั้นว่าอสังขตะ ซึ่งแปลว่า สิ่งที่บัจจัยอะไร ๆ จะทำแก่มันไม่ได้.

ที่นี้เรา*จะเรียกสิ่งนี้โดยสมมติว่า "พระเจ้า"*. คนโง่รู้จักพระเจ้าว่า เป็นบุคคลหนวดยาว ถือไม่เท้าอยู่บนสวรรค์ นี้เป็นพระเจ้าของคนโง่; เด็กๆ ก็ได้รับคำแนะนำสั่งสอนมาแต่ในลักษณะอย่างนี้. พระเจ้า พระอินทร์ พระ- พรหม รูปร่างต่างๆกัน เป็นพระเจ้าของศาสนานั้นศาสนานี้ ก็ล้วนแต่เห็นเป็น รูปคนไปหมด มีลักษณะอย่างคน มีความรู้สึกอย่างคน รัก โกรธ เกลียด กลัว ได้อย่างคน; นี่มันพระเจ้าของคนโง่.

พระเจ้าที่แท้จริง คือสิ่งที่เรียกว่าไกวลยธรรม. เขาอธิบายลักษณะ ของพระเจ้าไว้ในศาสนาใหนอย่างไรก็ตาม ลักษณะนั้นมีแก่สิ่งที่เรียกว่าไกวลย-ธรรมอย่างครบถ้วน และลักษณะเหล่านั้น เป็นสิ่งที่มีไม่ได้แก่พระเจ้าชนิด ที่เป็นคนๆ และมีความรู้สึกอย่างคน.

ที่เขาเขียนรูปพระเจ้าให้เป็นคน มีความรู้สึกอย่างคนนั้น ก็เขียนโดยสมมติ ที่เรียกว่า ปุคคลาธิษฐาน; เพราะไม่รู้ว่าจะแสดงอารมณ์ของสึงนั้นอย่างไรได้ จึงต้องแสดงว่าเหมือนกับคน. เช่นว่ากฎตายตัวแห่งกรรมนี้ มัน ลงโทษคนอย่างไม่ไว้หน้าใคร, หรือให้รางวัลคนอย่างยุติธรรมที่สุด. ถ้าพูด ว่ากฎ มันไม่น่ากลัว มันรู้จักไม่ได้ สำหรับเด็ก ๆ หรือคนโง่; ฉะนั้นต้องพูด ให้เป็นพระเจ้าอย่างคน มีรูปร่างที่น่ากลัวก็ได้, แล้วมีอารมณ์โกรธได้, คือ ถ้าไปทำให้โกรธแล้วก็จะลงโทษเอา ถ้าไปทำให้รักแล้วก็จะให้รางวัล อย่างนี้ เป็นต้น. นี่พระเจ้าในความหมายสมมติก็เป็นอย่างนี้; แต่คนไม่เคยคิดว่ามัน เป็นสมมติ ถือเอาเป็นจริง ก็เลยมีพระเจ้าไม่ได้; จะมีสักที่ก็ขัดต่อความรู้สึกขัดแย้งอยู่ในตัวเอง.

ฉะนั้นมาศึกษาเรื่องไกวัลยธรรม แล้วก็จะรู้ได้ทันทีว่า ลักษณะ อาการ หรืออะไร ๆ ที่เขามีไว้ใช้แก่พระเจ้านั้น มีอยู่ในสิ่งที่เรียกว่าไกวัลย-ธรรม; เช่น*ลักษณะว่ามีอยู่ก่อนสิ่งใจ นี้ก็เป็นไกวัลยธรรม, เป็นสิ่งที่เป็น*  กฎตายตัว ไม่แก้ไข ไม่เปลี่ยนแปลงได้ สิ่งทั้งหลายต้องเป็นไปตามกฎนั้น สิ่งนั้น ก็เรียกว่าไกวัลยธรรม. ไม่มีใครทำอะไรมันได้ หรือเปลี่ยนแปลงได้, เป็น ของจริงอยู่ตลอดกาล, เป็นที่ออกมาแห่งสรรพสิ่งทั้งหลายทั้งปวง อย่างนี้. ไกวัลยธรรม มีลักษณะอย่างนี้ มีอยู่ในที่ทุกหนทุกแห่ง แล้วก็ตลอดเวลา มี อาการเหมือนกับว่า รู้ไปเสียทั้งหมด ใครจะไปทำอะไรลับหลัง ช่อนไม่ ให้เห็นอย่างนี้เป็นไปไม่ได้.

นี่ลองคิดดูว่า มันคืออะไร? *ถ้าเป็นคนมีความรู้สึกอย่างพระเจ้า*พระเจ้ามีความรู้สึกอย่างคน *อย่างนี้จะเอาหูเอาตาที่ใหนไปดูได้ทุกหนทุกแห่ง*;
ฉะนั้นต้องเป็นสึง ๆ หนึ่ง ซึ่งมีอำนาจครอบคลุมไปได้ทุกหนทุกแห่ง ไม่มีใคร ช่อนเร้นให้พ้นสายตาไปจากสึงนี้ได้.

นี้คือสึงที่เรียกว่า ไกวลัยธรรม แปลว่า กฎ โดยตรงก็แปลว่า กฎแห่ง ธรรม ซึ่งได้กล่าวมาแล้วในการบรรยายครั้งก่อน ๆ ว่ากฎนี้เราแบ่งออกเป็น ๓ ชนิด ตามพระบาลีที่มีปรากฏอยู่ : กฎที่ ๑ ก็เรียกว่า กฎแห่งสามัญญลักษณะ ได้อธิบายกันแล้วในการบรรยายครั้งที่แล้วมานี้เอง. กฎที่ ๒ เรียกว่า กฎแห่ง อิทัปบัจจยตา ซึ่งจะได้บรรยายในวันนี้. กฎที่ ๓ กฎแห่งจตุราริยสจัจ์ ซึ่ง จะได้บรรยายในวันต่อไป.

#### (เริ่มการบรรยายสามหัวข้อครึ่งนี้.)

ดังนั้น เป็นอันว่า ในวันนี้จะได้กล่าวโดยหัวข้อของเรื่องนี้ว่า **ใกวัลย**-ธรรมในฐานะที่เป็นกฎแห่งอีทปับ**จจยตา**; ถ้าจะ เรียกโดยสมมติปุคคลา- ชิษฐาน ก็เรียกว่า **เป็นพระเจ้าแห่งกรรมและวิบาก** ซึ่งก็รวมทั้งกิเลสด้วยเป็น ธรรมดาอยู่เอง.

ขอย้ำอีกที่หนึ่งว่า ถ้าเราจะไม่เรียกอย่างสมมติ ให้เป็นผู้เป็นคน อะไรขึ้นมา ก็เรียกว่า กฎแห่งอิทปีปัจจยตา. ถ้าเรียกโดยสมมติ ก็เรียกว่า พระเจ้า; แต่ว่าพระเจ้าของกฎแห่งกรรม คือว่า กระทำกรรมแล้วจะต้องมี ผลกรรม หรือจะต้องเป็นไปตามผล เป็นไปตามกรรมที่กระทำ อย่างนี้เป็นต้น.

ใกวัลขธรรมในฐานะที่เป็นกฎแห่งอิทัปบัจจยตา นี่คือหัวข้อ ของคำบรรยายในวันนี้. ถ้าจะเรียกพระเจ้า ก็เรียกว่าพระเจ้าองค์ที่ ๒. พระเจ้าองค์ที่ ๑ คือ พระเจ้าที่เป็นกฎของสามัญญลักษณะ, พระเจ้าองค์ที่ ๒ คือ พระเจ้าที่เป็นกฎของอิทัปบัจจยตา, พระเจ้าองค์ที่ ๑ ก็คือพระเจ้าที่เป็นกฎของ จตุราริยสัจจ์.

#### ความหมายลึกของใกวลัยธรรม.

นีขอ ทบทวนความหมายอันลึกซึ้ง ของสิ่งที่เรียกว่าใกวัลยธรรม
ซึ่งไม่เป็นที่คุ้นเคยแก่ท่านทั้งหลายหรือยังไม่คุ้นเคยแก่ท่านทั้งหลาย; ดังนั้นก็
จะได้กล่าวกันต่อไป อย่างซ้ำ ๆ ซาก ๆ ไม่กลัวว่าใครจะเบื้อหน่ายเพื่อให้คำคำนี้
ชิน, เคยซินแก่ท่านทั้งหลายในการพึ่งการได้ยิน จนเป็นสิ่งธรรมดาไป;
เหมือนกับคำบางคำ ที่เราได้พยายามกันมาอย่างยิ่ง ในเรื่อง ปรมัตถสภาวธรรม
เช่นคำว่า ตถตา อวิตถตา อนัญญลตา เป็นต้น; แล้วก็ยังมาใช้แก่สิ่งที่เรียกว่า
ไกวัลยธรรมนี้ อยู่อีกนั้นเอง.

ไกวลยธรรมเป็นตกตา คือว่าเป็นอย่างนั้น มันเปลี่ยนไม่ได้, เป็น อวิตกตา คือมันไม่เปลี่ยนเป็นอย่างอื่นได้, อนัญญกตา ไม่มีอยู่ โดยความ เป็นประการอื่น; ฉะนั้นจึงได้เรียกว่า ไกวลยะ ในส่วนเวลา คือ ไม่เปลี่ยน แปลง, มัน มีอยู่ในที่ทุกหนทุกแห่ง เป็นไกวลยะในส่วนเนื้อที่.

## ใกวลอธรรมก็มีในพุทธศาสนาอย่างมหายาน.

ทีนี้จะได้พูดกันต่อไปว่า ในพุทธศาสนาอย่างมหายาน ก็มีสิ่งที่เรา เรียกกันในที่นี้ว่า **ไกว**ัลยธรรม; แต่ใน พุทธศาสนาอย่างมหายาน นั้น เรียก สิ่งนี้ว่า อมิตาภะ บ้าง อมิตายุ บ้าง. อมิตาภะ แปลว่า *มีแสงสว่างที่คำนวณ* ไม่ได้ อมิตายุ แปลว่า *มีอายุที่คำนวณไม่ได้*.

ท่านทั้งหลายลองคิดดูเล่น ๆไปพลางว่า อะไรบ้าง ที่มันจะ มีแสงสว่าง มากจนคำนวณไม่ได้ และ มีอายุยาวนาน จนคำนวณไม่ได้? ในที่สุดก็จะรู้ว่า นั้นแหละคือ ใกวลัยธรรม อย่างที่เรากำลังพูด คือจะรู้ว่านั้นแหละเป็นพระเจ้า ที่แท้จริง ควรแก่คำว่าพระเจ้าที่แท้จริง; เพราะคำว่า พระเจ้านี้ ความหมาย ทั่ว ๆ ไป ก็คือสิ่งสูงสุด ไม่มีอะไรสูงกว่า. พระเจ้านี้เป็นอิสระที่สุด ไม่มีอะไร มาเป็นอิสระเหนือพระเจ้าอีกได้ คือว่า พระเจ้ามีอยู่ในที่ทั่วไป พระเจ้าไม่มีกำหนดเวลา ไม่มีกำหนดอายุ อย่างนี้เป็นต้น.

ฉะนั้นขอให้สังเกตดูให้ดีว่า พุทธศาสนาอย่างมหายาน ได้สร้างคำที่ สำคัญที่สุด ๒ คำนี้ขึ้นมาว่าอมิตาภะพุทธะ หรืออมิตายุพุทธะ; นี่หมายถึง องค์เดียวกัน สิ่งเดียวกัน แต่แยกความหมายให้เห็นเป็นสองอย่าง : อมิตาภะ อาภะ หรือ อาภา นี้แปลว่า แสงสว่าง, อมิตะ แปลว่า คำนวณไม่ได้, อมิตาภะ มีแสงสว่างคำนวณไม่ได้.

ที่ว่าคำนวณไม่ได้นี้ มันคำนวณไม่ได้ทุกทาง ทุกวิถิทาง; เช่น จะถามว่ามันเกิดมาตั้งแต่เมื่อไร แสงนี้? มันก็บอกไม่ได้. มันจะไปหมดลง เมื่อไร แสงนี้? มันก็บอกไม่ได้ว่า มันตั้งต้นเมื่อไร? จบเมื่อไร? มันแผ่ ไปเท่าไร? มันก็บอกไม่ได้ คำนวณไม่ได้, และมันสว่างมากน้อยเท่าไร นี้มัน ก็บอกไม่ได้ คือมันยิ่งกว่าพระอาทิตย์ กว่าดวงอาทิตย์สักหมื่นดวง แสนดวง ล้านดวง. แสงดวงอาทิตย์เรายังคำนวณได้ว่าเท่าไร; ถ้าหมื่นดวง แสนดวง เราก็คูณเข้าไป มันก็ยังคำนวณได้. แต่ว่าแสงสว่างของอมิตาภะนั้น มันถึง ขนาดที่คำนวณไม่ได้; เพราะฉะนั้นขอให้พึ่งความหมายอย่างนี้ไว้ทีก่อน เพื่อ จะสรุปใจความสั้น ๆ ว่า แสงสว่างที่คำนวณไม่ได้.

ส่วน อมิตายุ นั้นมันก็คล้าย ๆ กัน นี้ไปเล็งถึงอายุ คือเวลา เกิดเมื่อ ไร? ขึ้นเมื่อไร? อยู่ที่ไหน? เท่าไร? มันก็บอกไม่ได้ คำนวณไม่ได้. นี้มัน หมายถึงชีวิต คือชีวิตที่ ตั้งต้นเมื่อไรก็ไม่รู้, จะสิ้นสุดเมื่อไรก็ไม่รู้, ชีวิต จริง ๆ ชีวิตอย่างยิ่งสักเท่าไรก็ไม่รู้, นี่มันหมายถึง ชีวิตที่คำนวณไม่ได้ ว่ามือยู่ ชนิดที่คำนวณไม่ได้.

นี้คือความคิดอย่างมหายาน พุทธศาสนาอย่างมหายานได้ใคร่ครวญลึก ลงไป, ลึกลงไป จากคำทั้งหลายที่ปรากฏอยู่, ลึกลงไป ลึกลงไป *จนพบสิ่งนี้* เลยให้ชื่อว่า อมิตาภะ หรือ อมิตายุ.

#### ใกวลยธรรมมีความหมายพ้องกันกับคำในศาสนาคริสต์.

แล้วที่น่าสนใจเป็นพิเศษก็คือว่า มัน จะโดยเหตุบังเอิญอย่างไรก็ บอกไม่ได้ ในข้อที่ว่า มันไป พ้องกันเข้ากับหลักใจความที่สำคัญของศาสนา-คริสเตียน. ศาสนาคริสเตียนก็มีคำ ๒ คำนี้ คือคำว่า Light ที่แปลว่า แสงสว่าง, กับ Lite ที่แปลว่า ชีวิค, แล้วก็มีคำที่ตรงกันอย่างยิ่งอีกคำ ก็คือคำว่า Word คือ คำพูด ซึ่งตรงกับคำว่า กฎในที่นี้.

ใครสนใจก็ไปเบิดดูคัมภิร์ของผ่ายคริสเตียน ที่พูดถึงสิ่งนี้ไว้ใน บรรทัดแรก สองสามบรรทัดของคัมภิร์ ที่เรียกว่าโยฮัน ของคัมภิร์ New Testament ว่าแรกเริ่มเดิมที่ก็มีสิ่งที่เรียกว่า Word. The Word ซึ่งเขาแปลกันว่า พระคำ คำพูด. The Word นั้นคือ The Light คือแสง นี้ก็อยู่กับพระเจ้า. The Life ก็คือ Life คือชีวิต; ทั้ง Light ทั้ง Life ทั้ง ๒ อย่างนี้ ก็อยู่กับพระเจ้า, แล้ว เป็นอันเดียวกับพระเจ้า.

มันมา*ตรงกันได้อย่างน่าประหลาด กับคำว่า อมิตาภะ คือแสงอัน* คำนวณไม่ได้, อมิตายุชีวิตหรืออายุอันคำนวณไม่ได้ ของมหายานผ่ายพุทธ ซึ่ง กล่าวได้ว่า ไม่ได้เอาอย่างกันนะได้; และผ่ายพุทธนี้ก็ต้องมีอยู่ก่อน.

มัน เป็นที่เชื้อได้ว่า ความคิดของคนที่ฉลาดชั้นศาสดานั้นจะมอง เห็น ของ ๒ สิ่งนี้มาแล้วแต่ดึกดำบรรพ์ ว่ามีแสงสว่างซึ่งเหมือนเสวยอำนาจให้ สิ่งทั้งหลายทั้งปวงเป็นไป แล้วก็มีชีวิต คือความเป็นอยู่. ทั้ง The Light กับ The Life นี้ ต้องไปคู่ด้วยกันเสมอ; เช่น อย่างในทางที่พี่สิคส์นี้แสงสว่างเช่น แสงอาทิตย์นี้ ต้องคู่กับสิ่งที่มีชีวิต ต้นไม้ สัตว์ คน อะไรก็ตาม ที่มันมีชีวิต, แล้วมันต้องอยู่คู่กันกับแสงสว่างของดวงอาทิตย์; ในทางวัตถุมันยังเป็นอย่างนี้.

ที่นี้ถ้าพูดทางนามธรรมทางวิญญาณ ก็ต้องเรียก แสงสว่างขึ่งเป็น อำนาจปรุงแต่งให้เกิดขึ้น แล้วก็ มี Life คือความเป็นอยู่ ซึ่งที่เป็นอยู่; แล้วสิ่งนี้ เป็นอันเดียวกับ Word คือคำพูดซึ่งหมายถึงกฎ; ไม่ใช่คำพูดธรรมดา แต่หมาย ถึงคำบัญญัติ. โองการของสิ่งที่มีอำนาจสูงสุด กลายเป็นพระเจ้าไป คือคำ; คำของพระเจ้านั้นแหละ เรียกว่า The Word.

น็ก็ เหมือนกับในภาษาบาลีที่ว่า แรกเริ่มเดิมที่ก็มีพระธรรมนั้นอยู่ก่อน : 
ธมฺโม หเว ปาตุรโหสิ ปุพฺเพ – ธรรมะมือยู่ก่อนเว้ย ; เพราะฉะนั้นคำว่า
At the beginning The Word was นี้. ตั้งแต่แรกเริ่มเดิมทีเดียว The Word นั้นได้
มือยู่แล้วนี้เหมือนกัน คล้ายกับว่าไปเลียนแบบกันมาทุกตัวอักษร ; แล้วก็พูด
ถึง The Light คือแสงสว่าง ; แล้วพูดว่า แสงสว่างนี้เป็นอันเดียวกันกับ Life
คือชีวิต สองอันนี้อยู่กับ God คือพระเจ้า ; แล้วก็ประโยคท้ำยว่า เป็นพระเจ้า เสียเอง ; นี้คัมภีร์ใหม่ของคริสเตียน.

คัมภีร์เก่าของคริสเตียนบรรทัดแรก เยเนซิสก็ว่า พระเจ้าสร้าง
Light ก่อนสิ่งทั้งปวง สร้างก่อนดวงอาทิตย์ดวงดาวอะไรเสียอีก. Light นั้นมัน
ไม่ใช่แสงสว่างทางพี่สิคส์ อย่างนี้ มันคืออำนาจที่จะทำให้สิ่งต่าง ๆ เป็นไป;
ฉะนั้น เทียบกันได้กับ Word หรือกฎ ที่ให้สิ่งต่าง ๆ เป็นไป, หยุดอยู่ไม่ได้.

ฉะนั้นจึงเป็นที่น่าสนใจ ที่ว่าพุทธศาสนาอย่างมหายาน ก็มือมิตาภะ-พุทธะ แล้วก็มือมิตายุพุทธะเป็นคำสำคัญที่สุด ๒ คำ แล้วหมายถึงสิ่งเดียวกัน; ฉะนั้นเราควรจะสนใจว่า ในพุทธศาสนา แม้ฝ่ายมหายานนี้ก็มีพระเจ้า ในความหมายอย่างนี้, หรือมีไกวลัยธรรม ในความหมายอย่างนี้; เช่นเดียว กับฝ่ายเถรวาท ที่ได้อธิบายมาแล้วตั้ง ๒ ครั้ง ในการบรรยายครั้งก่อน ๆ.

ฉะนั้นอย่าไปติดพระเจ้า อย่าไปยึดถือพระเจ้าอย่างบุคคล มันจะ กลายเป็นคนโง่; แต่ให้ยึดถือพระเจ้า อย่างที่ไม่รู้ว่าเป็นอะไร แต่ว่ามิลักษณะ อย่างนี้ก็แล้วกัน : มีลักษณะที่เป็นกฎ บังคับสิ่งทั้งปวงได้, มีอยู่ในที่ทุก แห่งทุกเวลา มีคุณลักษณะที่คำนวณไม่ได้ ว่าเป็นแสงสว่างเท่าไรคำนวณ ไม่ได้ มีอายุเท่าไรก็คำนวณไม่ได้.

## อวโลกิเตศวรเป็นปุคคลาธิษฐานของธรรมที่ควรปฏิบัติ.

ที่นี้เมื่อเขาไปเขียนรูปภาพ ให้พระพุทธเจ้าอมีตาภะเป็นรูปอย่างคน เด็ก ๆ ก็เข้าใจพระเจ้านี้เป็นคนไปเสียอีก; แล้วคุณสมบัติของ พระพุทธเจ้า อมิตาภะเมื่อพูดอย่างธรรม ก็คือ ธรรมะต่าง ๆ ที่คนจะต้องประพฤติปฏิบัติน่ะ ถ้าปฏิบัติแล้วก็จะได้เข้าถึงพระพุทธเจ้าอมิตาภะ; นี้ก็เรียกว่า พระเจ้าอีกองค์หนึ่ง ซึ่งเรียกว่า อวิโลกิเตศวร. อวิโลกิเตศ — 2 — ร ที่เราเรียกง่าย ๆ ว่า อวิโลกิเตศวร เรียกให้สั้น ก็เรียกว่า โลเกศวร. เราปั้นรูปปั้นขยายใหญ่ ๆไว้ที่ตรงโน้น อยู่บน เสากลางบ่อน้ำนั้นแหละ.

อวโลกิเตศ-ว-ร หรือว่า อวโลกิเตศวร หรือว่า โลเกศวร เป็นรูป สมมติ, สมมติให้เป็นคน. สมมติของคุณสมบัติของธรรมะ ที่คนจะเข้าถึง พระพุทธเจ้าชื่ออมิตาภะ. พระพุทธเจ้าชื่ออมิตาภะ อย่างที่ออกชื่อมาแล้ว จะ เข้าถึงได้โดยทาง อวโลกิเตศ-ว-ร; คนต้องอาศัยพระอวโลกิเตศวรนั้น แล้วก็จะเข้าไปถึงพระพุทธเจ้าชื่ออมิตาภะ หรืออมิตายุได้.

นี่ขอให้สังเกตดูว่า ที่รูปอวโลกิเตศวร ทุกรูป เขา จะมีรูปพระพุทธเจ้า เล็ก ๆ อยู่ที่หน้าผาก เหนือหน้าผาก ในช่องเล็ก ๆ เป็นอย่างน้อย, หรืออาจจะมี ที่อื่นอีก อย่างน้อยต้องมีอยู่ที่ตรงนั้นองค์หนึ่ง; พระพุทธเจ้าองค์นั้น คือแทน พระพุทธเจ้าอมิตาภะ. อวโลกิเตศวร ก็เลยคล้าย ๆ กับว่า เป็นที่รองรับ หรือว่า เป็นสะพาน หรือว่า เป็นสื่อหรืออะไร แล้วแต่จะเรียก ที่จะทำให้คนเข้าถึง พระพุทธเจ้าอมิตาภะ.

ถ้า พูดอย่างไม่สมมติ กัน ก็ต้องพูดว่า คุณสมบัติหรือคุณธรรม ที่ เราประพฤติแล้ว จะเข้าถึงความไม่ตาย จะเข้าถึงอมิตาภะ คือ แลงสว่างคำนวณ ไม่ได้, เข้าถึงอมิตายุ คืออายุที่คำนวณไม่ได้ คือ ความไม่ตาย คือนิพพาน อะไรทำนองนี้ ด้วยกันทั้งนั้น, คุณสมบัตินั้นชื่อว่า อวโลกิเตศวร.

นี่เมื่อรู้จักซึ่งที่ไม่รู้จักตาย รู้จักซึ่งที่คำนวณไม่ได้อย่างนี้ เข้าไปทุก แง่ทุกมุมเรื่อยๆไป เดี๋ยวก็จะรู้จักไกวัลยธรรม; ไกวัลยธรรมที่เราเรียกตรงๆ ไม่ปรุงแต่งไม่สมมติอะไรกันให้มาก. ถ้าไปปรุงแต่งเข้า ก็เรียกว่า พระพุทธเจ้า อมิตาภะ บ้าง พระพุทธเจ้าอมิตายุ บ้าง; ถ้าถือเรื่องพระเจ้าอะไร แล้วก็เลย มีข้อปฏิบัติที่จะพาเข้าไปหาพระเจ้านั้น ๆ อีก ก็เลย สมมติข้อปฏิบัตินั้น ให้เป็น พระเจ้าองค์อื่นขึ้นมาอีก เลยถือพระเจ้ากันใหญ่.

ข้อนี้ก็ต้องเห็นใจ เพราะว่าในที่บางแห่ง บางถิ่น บางสมัย คน, ขออภัยพูดว่ายังโง่มาก; พูดอย่างอื่นไม่เข้าใจ ก็ต้องใช้พูดอย่างปุคคลา-ชิษฐาน กันเรื่อยไป. ในโลก หรือว่าในประเทศอินเดียทั้งหมด สมัยนั้นก็ตาม เถอะ มันมีคนมาก แล้วคนที่จะเข้าใจคำพูดตรง ๆ นี้ไม่กี่คน คนนอกนั้นต้องพูด อย่างสมมดิทั้งนั้น เพราะว่าเขาถือพระเจ้ากันมาแล้วทั้งนั้น.

## พุทธสาสนาฝ่ายมหายานสร้างพระเจ้าเพื่อเข้าถึงง่าย.

ที่นี้ทางพุทธศาสนา จะมานอนรอให้คนฉลาด แล้วคนจะเข้าถึงสึงนี้ มันก็ไม่ไหวซี; มันก็หนีไปหมด มันก็หนีไปหาศาสนาอื่น ที่มีพระเจ้าให้ถือ กันได้ง่าย ๆ หมด. ฉะนั้น พวกมหายาน เขาเป็นผู้ที่มีความคิด และเป็นห่วงคน เหล่านี้ จึงได้สร้างขึ้นมาในพุทธศาสนานี้ ให้มีพระเจ้าขึ้นมาบ้าง เรียกว่า อมิตาภะ หรือ อมิตายุ. นี่พระเจ้าแท้จริง มีแสงสว่างไม่จำกัด มีอายุไม่ จำกัด.

นี้ยงยาก, ยงยากอีก ยงเข้าถึงไม่ได้อีก; ยงยากเกินไปนัก ก็ สร้างให้รองลงมาอีก ให้มันง่ายลงมาอีกหน่อย ให้มันใกล้ลงมาอีกหน่อย ก็ สร้างอวโลกิเตศวร คือ พระอิศวรนั่นแหละ. ในผ่ายฮินดูเขา มีพระอิศวร อย่างไร เราก็มีพระอิศวรอย่างนั้นขึ้นมาบ้างเหมือนกัน; อวโลกิต – อี – ศ – ว–ร นั้นเรียก พระอาโลกิตอิศวร คือพระอิศวร, พระเป็นเจ้าผู้มองดูโลกอยู่ตลอด เวลานี้. มันยังค่อยง่ายหน่อยนะ. เข้าถึงอวโลกิเตศวรนี้ยังค่อยง่ายหน่อย, ง่ายกว่าที่จะเข้าถึงอมิตาภะหรืออมิตายุ; ถึงอย่างนั้นก็ยังเข้าไม่ค่อยถึง ก็เลย ฝากไว้ในรูปเป็นบุคคลก่อน เหมือนเป็นรูปอย่างที่ปั้นไว้นั้นแหละ.

ก็ไปศึกษาดูที่ว่า จะต้องทำอย่างไรจึงจะเข้าถึงอวโลกิเตศวร? ทำ
อย่างไร อวโลกิเตศวรจึงจะช่วย? นี้อาชิ้มเขาบอกว่า ออกชื่ออมิตาภะเท่าไรก็
ไม่ทราบ? คือว่าวันหนึ่งออกชื่ออมิตาภะกี่หมื่นก็แสนครั้งก็ไม่ทราบ? เป็น
เดือนเป็นปีไป, อย่างนี้ก็จะเข้าถึงพระอมิตาภะ. ฉะนั้นพวกนี้ เขาก็จะสวด
แต่ว่า นโม อมิทอฮุด, นโม อมิทอฮุดเท่านั้น ว่าข้าพเจ้าขอไหว้พระอมิตาภะ นี้
วันหนึ่งไม่รู้ก็ร้อยก็พันครั้ง. ให้มีความเชื่อมาก แล้วก็เชื่ออย่างยิ่งเลยว่า พอ
เขาดับจิตลง ก็จะมีรถมารับดวงวิญญาณของเขา ไปอยู่ในโลกของพระอมิตาภะ
ที่เรียกว่าสุขาวดี, สุขาวดี ที่เป็นประเทศหนึ่งซึ่งมีพระพุทธเจ้าอมิตาภะครองอยู่.

นี้มันก็เป็นเรื่องที่ง่ายที่สุดแล้ว; แต่ขออภัยอย่าใช้คำว่าโง่ที่สุดเลย มันน่าเกลียด มันไม่มีอะไรง่ายกว่านั้นแล้ว. ถ้าเขาเชื่อจริงเขาทำได้; เพราะ ว่า เขาออกชื่ออมิตาภะ นั่งจุดสูปเทียนใหว้อมิตาภะ ออกชื่ออมิตาภะ อยู่วันหนึ่ง เป็นพัน ๆ ครั้งนี้ เขาก็ต้องเป็นคนที่มีจิตใจที่มีสรัทธา เชื่อแน่ ไม่ทำชั่ว ไม่ ทำบาป ไม่ทำกรรม โกหกไม่เป็น เบียดเบียนใครไม่ได้ หลอกลวงใครไม่ ได้. ถ้าอาซึมเป็นอย่างนั้นจริง ดูจะดีกว่าพวกเราที่นั่ง ๆ อยู่ที่นี่ ที่ยังโกหกได้ หลอกลวงได้; เพราะไม่สามารถจะนั่งว่า อมิตาภะ นโม อมิทอฮุด วันหนึ่ง หลาย ๆ ร้อยครั้งพันครั้ง ก็ได้นะ. อย่าประมาทนะ. มีความเชื่อมันก็ช่วยได้ สำหรับ คนที่มันไม่อาจจะมีปัญญา ก็ต้อง ใช้ความเชื่อ; แต่ถ้าคนที่จะใช้ความเชื่อด้วยปัญญาด้วย มันก็จะดีขึ้น จนกว่า จะสามารถจะใช้ปัญญาล้วนๆรู้ว่าอมิตาภะคืออะไร? อมิตายุคืออะไร? จะเข้าถึง ได้อย่างไร? ไม่ต้องปั้นเป็นรูปคน ก็รู้จักได้.

อวโลกิเตศวร นี้ก็เหมือนกัน อยู่ขนาบข้างของพระพุทธเจ้าอมิตาภะ ก็

บั้นเป็นรูปคน ผ่ายอีกข้าง เป็นผู้หญิง เรียกว่าปรัชญาปารมิตา แต่ผู้หญิงนี้ไม่ค่อย
สำคัญ: ที่มีอวโลกิเตศวรนี้แหละสำคัญมาก; พบรูปปั้นทุกหนทุกแห่งเป็น
สำริดสวยงามที่สุด อย่างองค์นั้น. <sup>\*\*</sup> ไปถึงเมืองจีนเขาเรียก กวนอิม. อวโลกิเตศวร โดยเอาเรื่องที่ง่าย ๆ ที่ว่าเด็ก ๆ เข้าใจได้ หรือคนทั่วไปเข้าใจได้ เรียกว่า
กวนอิม เนี้ย เป็นชื่อของธรรมะที่ละเอียดอ่อน ที่จะทำให้คนเข้าถึงธรรมะอันลึก
คือ อมิตาภะ, อมิตาย.

นี่ฝ่ายมหายาน เขาอุตส่าห์ มีพระเจ้า ชื่ออมิตาภะหรืออมิตายุ ที่เป็น พระเจ้าสูงสุด, แล้วมีพระเจ้าผู้ช่วย รอง ๆ ลงมา คือ อวโลกิเดศวร. เขามี สิ่งที่ยิ่งกว่าพระเจ้า หรือมีพระเจ้าสูงสุดคืออมิตาภะ; แล้วมีพระเจ้าที่รองลงมา ที่จะช่วยได้ระดับเดียวกับพระอิศวรนี้ เขาเรียกอวโลกิเต ศ—ว—ร, มีพระเจ้าสูง สุด ที่จะต้องอาศัยพระเจ้าธรรมดา ๆ นี้ เข้าไปหาอิกที่หนึ่ง. เรื่อง โลกุตตระ เรื่อง อสังขตะ เรื่องอะไร ยกไว้ผ่ายอมิตาภะ อมิตายุ ทั้งนั้น; ส่วนที่จะมีตัวตน ปฏิบัติดี ปฏิบัติขอบ ปฏิบัติให้ถูกใจพระเจ้าที่สุด นี้ก็ มีพระเจ้าองค์ที่เรียกว่า อวโลกิเตศวร.

<sup>\*</sup> หมายถึงรูปปั้นอวโลกิเคควร ที่อยู่บนเสา เชิงเขา ที่สวนโมกข์.

ฉะนั้นใครจะไปใหว้อวโลก็เตศวร ไปทำให้ถูกใจอวโลก็เตศวร ก็ ต้องบำเพ็ญธรรมะ ที่เป็นลักษณะของอวโลก็เตศวรนั้น คือบริสุทธิ์ บัญญา เมตตา ขันติ อธิษฐาน อะไรทำนองนี้, คือ มีศีล มีปัญญา มีความบริสุทธิ์ มีความอดทน ล้วนแต่เป็นบารมีทั้งนั้น.

บารมี คือว่า ทำให้คนดีขึ้น ๆ ดีขึ้น ๆ จนกว่าจะเต็มเปี่ยม ก็เรียกว่า บารมี: ต้องมีอันนั้นไปใหว ไปเป็นเครื่องสักการะบูชาอวโลกิเตศวร แล้ว อวโลกิเตศวรจึงจะอุ้มพาไปหาพระพุทธเจ้าอมิตาภะ.

ทีนี้มันก็น่าหวัว ที่ว่าพอเขาจะพูดให้มันถูกกว่านั้น ก็ว่ามัน อยู่ที่หน้า ผาก ของแกแล้วนี้ แกมันคลำไม่เห็น มันมองไม่เห็น. เพียงแต่ประพฤติถูก, เพียงแต่กลับหน้ามือเป็นหลังมือเท่านั้นก็พบ ไม่ต้องวิ่งไปที่ไหน ให้มันลำบาก ยากเย็น ประพฤติให้ถูกต้อง นั่งอยู่ที่นี่ ตรงนี้ มันก็เปลี่ยนเป็นถูกต้อง.

แต่ถ้าไม่มองเห็น มันก์เหมือนกับไม่มีอยู่ที่นี่; ต้องช่วยกันขนไปที่นั้น ขนมาที่นี่, ต้องทำพิธีอย่างนั้นอย่างนี้เรื่อยๆไป. นี่เพราะความเชื่อ เพราะ ความที่อยากจะไปให้ถึง.

ที่นี้อยากจะเปรียบเทียบที่มันน่าหวัวว่า มีพระเจ้าอยู่ชั้นหนึ่งแล้ว พระเจ้าชั้นพระอิศวรนี้คืออวโลกิเตศ — ว — ร นี้ เพื่อจะขนกลับไปหาพระเจ้าที่ แท้จริง คืออมิตาภะพุทธะหรืออมิตายุพุทธะอีกที่หนึ่ง. ดูความฉลาดลึกซึ้ง ของพุทธบริษัทอย่างมหายาน กันบ้างซึ้.

... ... ... ...

อไหว ไกว*ัลยธรรม* 

### พุทธศาสนาฝ่ายเดรวาหมีใกวัลย์เสมือนพระเจ้า.

ที่นี้ถ้าว่าเป็นเถรวาท ไม่อยากจะมีปุคคลาธิษฐานมากอย่างนั้น ก็ต้อง พูดตรงๆ อย่างที่อาตมากำลังพูด กำลังบอก ว่า มีสิ่งๆ หนึ่ง เรียกว่าไกวลัยธรรม มีอยู่ในที่ทุกแห่ง ทุกเวลา ทุกสถานที่, นอกตัวเราในตัวเรา ทุกๆ อณูที่ ประกอบกันขึ้นเป็นคนคนหนึ่ง ก็ มีสิ่งที่เรียกว่าไกวลัยธรรม. ข้างนอกตัวเขา ทุกๆ อณูที่ประกอบกันอยูเป็นโลกเป็นจักรวาล นี้ก็มีสิ่งที่เรียกว่าไกวลัยธรรม.

นี้ก็หมายความว่า มันเป็นกฎอันหนึ่ง ที่มีอยู่ตลอดกาล ตลอด อนันตกาล เรียกว่าพระเจ้าก็ได้; จะเรียกเป็นไทยก็เรียกว่าพระเจ้า, เรียก อย่างภาษาฝรั่งก็เรียกว่า God.

เมื่อสิ่งที่เรียกว่า ใกวลัยธรรม นั้น มีค่าเท่ากับพระเจ้า มีค่าเท่ากับ God; ฉะนั้นทุกคนก็ต้องมี ทุกชีวิตต้องมีพระเจ้า ทุกชีวิตต้องมีสิ่งที่เรียกว่า God. นี้ก็เลย: คนที่พูดว่า เราไม่ถือพระเจ้า, เราไม่มีพระเจ้านั้น มันก็ กลายเป็นคนโง่ ที่ไม่รู้จักตัวเอง. เพราะว่า พระเจ้านั้นคือกฎสูงสุด ที่ บันดาลให้สิ่งทั้งหลายเป็นไป แล้วควบคุมสิ่งนั้น ๆ อยู่; ฉะนั้นแล้วคนทุก คนไม่ยกเว้นใคร มันก็เกิดขึ้นโดยกฎอันนี้ ถูกกฎอันนี้ควบคุมอยู่.

ฉะนั้น ทุกคนทุกสัตว์ ที่มีชีวิตนั้นมี God มีพระเจ้าที่สร้างขึ้น และ ควบคุมอยู่; แต่ไม่ใช่พระเจ้าอย่างที่เขาพูดกันสำหรับเด็กๆ หรือคนโง่; เป็น พระเจ้าอย่างที่เข้าใจยาก มันยิ่งกว่านามธรรมไปเสียอีก คือมันเป็นกฎ. กฎที่ สร้างรูปธรรม สร้างนามธรรมขึ้นมา นั้นแหละคือพระเจ้า เป็นปฐมเหตุมีอยู่ ก่อนสิ่งใด; อะไรๆก็แก้ไขกฏไม่ได้; แต่กฏนี้บีบบังคับสิ่งทั้งหลายทั้งปวง ให้เป็นไปได้.

พระโองการของพระเจ้า ของไกวัลยธรรมนี้บงัคบัสิ่งทั้งหลายให้เป็น ไปได้; ฉะนั้น ทุกชีวิตจะมีสิ่งที่เรียกว่าพระเจ้า หรือกฎอันนี้อยู่ ในฐานะที่ สร้างเขาขึ้นมาควบคุมเขาอยู่ สิ่งสถิตอยู่ในตัวเขา ในทุก ๆ อณูแห่งชีวิตของเขา. ฉะนั้นจะเป็นคนโง่ที่สุด ที่จะพูดว่า "ข้าพเจ้าไม่มีพระเจ้า ข้าพเจ้าไม่เชื่อพระเจ้า ข้าพเจ้าไม่ถือพระเจ้า;" เพราะว่าเขาเป็นคนโง่ที่สุด ไม่รู้ว่าพระเจ้านั้นคือ อะไร.

### ไกวลัยธรรมคือพระเจ้าในฐานะเป็นกฎ.

เดี๋ยวนี้มาบอกให้รู้ว่า ไกวัลยธรรมนั้นแหละคือพระเจ้า; แม้ที่สุด แต่พวกคอมมูนิสต์ ที่เขาว่าไม่มีศาสนาไม่มีพระเจ้านี้ กำลังโง่ในเรื่องนี้. มัน ไม่มีใครหรือไม่มีอะไร ที่จะไม่มีพระเจ้า; ถ้ามัน มีความเป็นไปตามกฎอันใด อันหนึ่งอยู่แล้ว ก็เรียกว่า นั้นแหละคือพระเจ้าละ บังคับเขา สร้างเขา ควบ คุมเขา. ที่นี้คนคนไหนบ้างล่ะ ที่ไม่ได้มีอะไรปรุงแต่งขึ้นมา แล้วควบคุมอยู่ ให้เป็นไปตามกฎเกณฑ์อันนั้น. ทุกคนมีกฎเป็นผู้สร้างขึ้นมา และควบคุม เขาอยู่ จึงว่าทุกคนมีพระเจ้า; มีพระเจ้าในฐานะที่เป็นกฎ, กฎในฐานะ ที่เป็นพระเจ้า.

ตรงนี้อยากจะสันนิษฐานกันเล่นสนุกๆ เพราะมันน่าหวัวมากทีเดียว. เมื่ออาตมาจะคุยกับฝรั่งที่เขาถามว่า ในพุทธศาสนามี God หรือไม่? ก็บอกเขา ว่า ในพุทธศาสนาก็มี God; แต่เราเรียกสั้นที่สุดเรียกเร็ว ๆ ไม่เรียกว่า God เรา เรียกว่า กฎ แล้วอธิบาย ๆ ๆ ผลสุดท้ายเหมือนกัน God, ก็เลยหัวเราะกันใหญ่.

ที่ว่าสันนิษฐานนี้หมายความว่า คำว่า กฎ: กกับ ฎนี้ มัน ประหลาดที่สุด ที่อ่านว่ากฎนี้; จะเป็น ฏ หรือ ต ก็ได้ มันแปลว่า กฎ. มันเทียบกันได้กับคำที่ไปเป็นคำฝรั่งบางคำ เช่น กะตะนี้กต หรือ มะตะ, มะตะที่แปลว่าตาย หรือ อมตะ ที่แปลว่าไม่ตายนี้ ตะ ตัวนี้แหละ แสดงความ เหมือนกันอย่างยิ่ง. เช่น มะตะ แปลว่า ตาย ภาษาฝรั่งเขาเรียกว่า mortal: mortal คือ มะตะ น่ะ มันแปลว่าตาย แล้วก็ Immortal คือ อมตะ ที่แปลว่าไม่ตาย. มะตะ อมตะ หรือ กตะ อกตะ นี่ เลยเหมือนกันเลย. ฉะนั้นจะเป็นภาษา ที่ถ่ายทอดกันไปแต่ครั้งไหนก็รู้ไม่ได้ เลยไปตีคลุมตีกินเอาว่า God ของคุณ มาจากกะตะของผ่ายตะวันออก เขาก็ไม่มีทางจะค้าน ก็เรียกว่ากฎเลย.

กฎ นั้น คือพระเจ้า ในพวกเราก็มี God: แต่ *เราไม่ เรียกยาว ๆ ว่า* "กอด", *เราเรียกสั้น ๆ ว่า "กด"* (กฎ) ก็เลยไม่ต้องพูดอะไรกันอีก เพราะ ว่ามันก็เถียงกันไม่ได้.

ในเมื่อยึ่งอธิบายไปก็ยึ่งเห็นว่า พระเจ้านี้มีลักษณะเหมือนกัน มี อยู่ก่อนสิ่งใด สร้างสิ่งทั้งหลาย ควบคุมสิ่งทั้งหลาย. นี่อย่ากล้าพูดว่า เราไม่ มีพระเจ้านะ: คือ เรามีพระเจ้าชนิดที่เราไม่เรียกว่าพระเจ้า, แล้วก็จะเก่ง กว่าพระเจ้า ชนิดที่เขาเรียกกันว่าพระเจ้า เสียด้วยซ้ำไป.

ฉะนั้นการที่เรามาแยกศาสนาในโลกออกเป็น ๒ ประเภท ว่าศาสนา ประเภทมีพระเจ้า ศาสนาประเภทไม่มีพระเจ้าอย่างนี้ เดี๋ยวนี้อาดมารู้สึกว่า โง่ที่สุด เลย: แล้วอาตมาก็พลอยโง่กับเขาไปด้วยพักหนึ่งเหมือนกัน คือ ไปแบ่ง ศาสนาในโลกออกเป็นศาสนาที่มีพระเจ้า กับ ศาสนาที่ไม่มีพระเจ้า.

เดี๋ยวนี้มามองเห็นว่า ทุกศาสนายอมรับสิ่ง ๆ หนึ่ง ซึ่งมีอยู่ก่อน ทุกสิ่ง แล้วบันดาลให้สิ่งทั้งหลายเป็นไป ควบคุมให้สิ่งทั้งหลายเป็นไป; แต่ว่าพวกหนึ่งเรียกว่าพระเจ้า, พวกหนึ่งไม่เรียกว่าพระเจ้า เท่านี้มันไม่ทำ ความแตกต่างให้กันได้. เพราะนั่นเมื่อยอมรับสิ่งที่มีอยู่อย่างเหมือนกันทีเดียว แล้วที่ว่าเรียกว่าพระเจ้า หรือจะไม่เรียกพระเจ้า, อันไหนมันถูก; มันก็ไม่ถูก ด้วยกันทั้งนั้น.

ถ้าเขายอมรับว่า คำว่า พระเจ้าคือสิ่งสูงสุด เป็นที่ออกมาแห่งสิ่ง
ทั้งหลาย แล้ว ก็มีพระเจ้ากันทั้งนั้น แหละ. มีพระเจ้าผู้สร้าง สำหรับกฎที่เป็น
ใกวลยธรรมนี้ คือสิ่งที่สร้างให้สิ่งทั้งปวงเกิดขึ้น, แล้วเปลี่ยนแปลงไป ใหล
เชี่ยวเป็นเกลียวไปนี้. ทำไมจะไม่เรียกว่าพระเจ้า? ทำไมจะเรียกไม่ได้ ?
ถ้าจะเรียก จะเรียกว่าอะไร? ในเมื่อคำว่า "พระเจ้า" มันแปลว่าสูงสุด เป็น
ปฐมเหตุ เป็นอิสระเหนือสิ่งใด มันก็มีเหมือนกันทั้งนั้น. เอาความหมายแล้ว
แต่ว่า จะเห็นได้ว่า มัน มีสิ่งสึงหนึ่ง ซึ่งเหมือนกัน เขาเรียกว่าพระเจ้าก็ตามใจ.
เราไม่เรียกว่าพระเจ้าก็ตามใจ! แต่สึงนั้นมันเหมือนกัน.

ฉะนั้นจึงขอประนีประนอมกันสักหน่อยว่า อย่าทะเลาะกันเรื่องนี้ เลย; ถ้าจะมาเรียกเหียว่า "ใกวัลยธรรม" เราก็ไม่ต้องเถียงกัน. คนที่ว่า ไม่มีพระเจ้า ก็ต้องยอมรับว่ามีใกวัลยธรรม, คนที่ว่ามีพระเจ้าก็ต้องยอมรับว่ามี ไกวัลยธรรม; คือสึงหนึ่ง ซึ่งอะไรก็ไม่รู้ ไม่มีใครบอกได้. มันเป็นสิ่งที่โคร บัญญ์ติให้ไม่ได้ว่า มันเป็นอะไร; แต่มันเป็นสิ่งที่มีลักษณะอย่างนี้ มีหน้าที่ อย่างนี้.

มีลักษณะ คือ อยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง เป็นแม่ของสิ่งทั้งปวง เป็นที่ไหลออก มาแห่งสิ่งทั้งปวง แล้ว ควบคุมสิ่งทั้งปวง อยู่ในที่ทุกหนทุกแห่ง ทุกเวลา ทุก สถานที่ จะเรียกว่าอะไร? ถ้าจะเถียงกันเรื่องยอม หรือไม่ยอมเรียกว่าพระเจ้า ก็ตามใจ: แต่ขอให้ เรียกว่าไกวลัยธรรมตามตัวตรง ๆ ไว้ที่ก่อน ว่าสิ่งสิ่งหนึ่ง ซึ่งเป็นสิ่งเดียวกันหมดทั่วทุกหนทุกแห่ง ไม่มีที่สิ้นสุด ทั้งโดยเวลาและโดยเนื้อที่. พวกมหายานก็เรียกไว้ดีแล้ว ว่า อมิตาภะ, อมิตายุ : เป็นแสงสว่างที่คำนวณ ไม่ได้, เป็นอายุที่คำนวณไม่ได้.

นี่แหละคือ กฎ ซึ่งทำหน้าที่หมดทุกสิ่งทุกอย่าง ทุกแง่ทุกมุม เป็น เพียงสิ่งเดียวที่เป็นปฐมเหตุ เป็นที่ออกมาของสิ่งทั้งหลาย เรียกว่ากฎ.

# กฎที่เป็นใกวัลยธรรมนี้เหนือสิ่งอื่นใด.

ทีนี้ กฏ ที่จะพูดต่อไปถึงสิ่งที่เรียกว่ากฎนี้ ในฐานะที่เป็นไกวัลย-ธรรม ก็ต้องพูดทบทวนซ้ำอีกว่า สิ่งที่เรียกว่ากฏนี้ ถ้าเป็นของธรรมชาติอย่าง ที่ว่านี้ เป็นไกวัลยธรรมอย่างที่ว่านี้ มันก็เหนือสิ่งอื่นหมด. แต่ถ้ามันเป็น กฎหลอก ๆ เช่น กฎหมาย กฎโรงเรียน กฎหมู่บ้าน กฎที่คนสร้างขึ้นอย่างนี้ ไม่แน่ ; ไม่ใช่กฎอย่างเดียวกันนี้ ; นี่มันกฎมนุษย์ สร้างขึ้น. มนุษย์เองนั้นก็ยังไม่รู้จักตัวเอง แล้วจะไปตั้งกฎ ฉะนั้นกฎที่มนุษย์ ตั้งขึ้นนี้ มันก็ไปตามเรื่องของมนุษย์ ไม่จริง ไม่เด็ดขาด ไม่ตายตัว ; ดังนั้น จะ จริงอยู่ได้ก็เพียงแค่ยอมรับสมมติตามกฎนั้น หรือมีอำนาจมาบังคับให้ใช้กฎ นั้นอยู่ได้ แล้วมันก็เปลี่ยน กฎอย่างนี้ไม่ใช่กฎ.

แต่ว่า กฎของธรรมชาติ; กฎที่มือยู่ในลักษณะที่ว่า "พระพุทธเจ้า จะเกิดขึ้น หรือพระพุทธเจ้าจะไม่เกิดขึ้น กฎอันนั้นมือยู่แล้ว" อย่างนี้ก็เรียกว่า ตายตัว ไม่มเปลี่ยนแปลง. กฎที่ ๑ คือกฎแห่งสามัญญลักษณะ, กฎที่ ๒ คือ กฎแห่งอิทัปบัจจยตา, กฎที่ ๑ คือกฎจตุราริยสัจจ์, อย่างนี้เป็นต้น. วันนี้เรา พูดถึงคำว่า กฎ ในฐานะที่เป็นพระเจ้าองค์ที่ ๒ เรียกว่า กฎแห่งอิทัปบัจจยตา ตามที่ปรากฏอยู่ในพระบาลี ที่พระสงฆ์สวดเมื่อตะก็นี้ เรื่องปฏิจจสมุปบาท ว่า ตถาคตจะเกิดหรือไม่เกิด นี้เป็นอย่างนี้อยู่ตลอดเวลา เป็นตถตา หรือเป็นตถา เป็นอย่างนั้นอย่างนั้นอย่างนั้นอย่างนั้นอย่างนั้นอย่างนั้นอย่างนั้นอย่างนั้นอย่างนั้นอย่างนี้มีแล้ว

## ใกวลยธรรม ในฐานะเป็นกฎแห่งอิทป์ปัจจยตาโคยตรง.

เอาละ, ที่นี้จะพูดกันถึงใกวลัยธรรม ในฐานะเป็นกฎแห่งอิทปั-ปัจจยตาโดยตรง. กฎนี้มีเป็นพระบาลี ๒ บรรทัดฅวัหนังสือที่พิมพ์ แล้วเคยพูด dula ใกว๊ลบรรรม

เคยบรรยายกันมาพักใหญ่แล้ว ในเรื่องปฏิจจสมุปบาท ราวปีก่อนโน้น : เดี๋ยวนี้ จะพูดใหม่ในแง่ที่เป็นไกวัลยธรรม หรือเป็นกฎแห่งอิทัปปัจจยตา.

กฎ นั้นมีเป็นพระบาลี ว่า อิมสุม สติ อิท โหติ –เมื่อสิ่งนี้มีอยู่ สิ่งนี้ ย่อมมี, อิมสุสุปุปาทา อิท อุปุปชุชติ –เพราะสิ่งนี้เกิดขึ้น สิ่งนี้ย่อมเกิดขึ้น, อิมสุม อสติ อิท น โหติ –เมื่อสิ่งนี้ไม่มี สิ่งนี้ย่อมไม่มี, อิมสุส นิโรธา อิท นิรุชุณติ →พราะการดับแห่งสิ่งนี้ สิ่งนี้ย่อมดับ; มีเท่านี้เอง, แล้วก็เรียกว่า ตถตา คือ ความเป็นอย่างนั้น, อวิตถตา –ความไม่ผิดไปจากความเป็นอย่างนั้น, อนญุญุถตา –ความไม่เป็นไปโดยประการอื่น, อิทปุปจุจยตา คือ ความที่เมื่อมีสิ่งนี้สิ่งนี้เป็นปัจจัย สิ่งนี้สิ่งนี้ย่อมเกิดขึ้น. พระบาลีมีเท่านี้ แสดงลักษณะของ กฎอิทัปปัจจยตา ในฐานะที่เป็นพระเจ้าสูงสุดเด็ดขาดยิ่งกว่าสิ่งใด, ควบคุมโลกในแง่ที่ เรียกว่ากฎแห่งกรรม.

เรื่อง กฎแห่งกรรม นี้ มันเป็นหน้าที่ของพระเจ้าส่วนนี้ : หน้าที่ ส่วนนี้ของพระเจ้าองค์นั้น พระเจ้าที่เป็นกฎแห่งกรรม หรืออิทัปปัจจยตา : เมื่อ มีสิ่งนี้ สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น, เพราะไม่มีสิ่งนี้ สิ่งนี้จึงไม่เกิดขึ้น.

เกี่ยวกับเรื่องกรรมนี้ มีมากกว่าที่คนเขาเข้าใจกัน; คือคนเขาเข้าใจ กันแต่เรื่องว่ากรรมดีกรรมชั่ว, อุตส่าห์ทำดีจะได้ดี แล้วก็ทำชั่วก็ต้องทนรับชั่วนี้. แต่ว่ากฎแห่งกรรมมีมากกว่านั้น คือ ถ้าปฏิบัติถูกต้องตามกฎแห่งกรรมแล้ว จะอยู่เหนือกรรมโดยประการทั้งปวง คือ เหนือกรรมดีเหนือกรรมชั่ว; นั่นแหละจะเข้าไปถึงตัวพระเจ้าได้. ถ้ายังมัวป้านเปี้ยนๆ อยู่ เดี๋ยวดีเดี๋ยวชั่ว เดี๋ยวดีเดี๋ยวชั่ว ไปตาม
กรรมตีกรรมชั่วนี้ ก็เรียกว่า ยังไม่ถึงขี้ฝุ่นที่เท้าของพระเจ้า; ต่อเมื่อสามารถ
ปฏิบัติให้จิตใจรู้แจ้งในความจริงข้อนี้ คือพระเจ้านั้นแหละจนจิตใจไม่ยึดมั่นถือมั่น
ไม่มัวดีมัวชั่วอยู่ มีจิตใจอยู่เหนือดีเหนือชั่ว นั้น อันนี้ จะถึงระดับที่เรียกว่า
เข้าถึงตัวพระเจ้าอิทัปปัจจยตา. ไม่มัวพูดว่าดีว่าชั่วอยู่; พูดแต่เพียงว่า มัน
จะเกิดขึ้น หรือมันจะดับลงก็ตาม ตามเหตุตามปัจจัยของมันเท่านั้น

แล้วเมื่อมันมี กฎอิทัปปัจจยตา อยู่อย่างนี้; ถ้าเราเข้าถึงแล้ว เรา สามารถที่จะปฏิบัติ ในลักษณะที่จะไม่ไปมัวดีมัวชั่ว มัวกระโดตโลดเต้น มัว หัวเราะร้องให้ มัวได้มัวเสีย มัวแพ้มัวชนะอยู่ มันไม่น่าสนุกเลย. มันจะต้อง โพลงขึ้นไปอย่างเดียวกับพระเจ้า คืออยู่เหนือหมด เหนือแพ้เหนือชนะ เหนือได้ เหนือเสีย เหนือดีเหนือชั่ว เหนือบุญเหนือบาป เหนือความเป็นหญิงเหนือความ เป็นชาย เหนืออะไรทุกอย่างที่เป็นคู่ ๆ. นี่เรียกว่ารู้จักพระเจ้าอิทัปปัจจยตา.

#### วิธีที่จะเข้าถึงพระเจ้าอิทัปปัจจยตาคือการศึกษา.

ทีนี้เรา เอาละ จะเข้าถึงพระเจ้าอิทัปปัจจยตากันโดยวิธีใด? นี้พุด กันอย่างนี้ก่อน จะไปมัวพูตว่าพระเจ้าอิทัปปัจจยตาคืออะไร ? เดี๋ยวจะว่าเอาเปรียบ. หาวิธีที่จะว่า "เข้าถึงพระเจ้านี้กันอย่างไร?" ทีก่อน.

สิ่งที่เป็นเครื่องมือ สำหรับให้คนเราเข้าถึง สิ่งที่เข้าถึงยาก หรือลึก ซึ้งเร้นลับน่ะมันมีอยู่. เครื่องมือที่จะให้มนุษย์เราเข้าถึง สิ่งที่ยังไม่เคยรู้จัก ไม่เคยเข้าถึง นี้มีอยู่: เพราะฉะนั้นต้องหาเครื่องมือมา ต้องสร้างเครื่องมือขึ้น, หรือเครื่องมือนี้ ถ้าจะเรียกกันสั้น ๆ อย่างกำบั้นทุบดิน ก็ว่า คือการศึกษา ไม่มี อะไรมากไปกว่านั้น. พูดออกมาก็ต้องเรียกว่ากำบั้นทุบดิน แต่นี้มัน ยากอยู่ตรง ที่ว่าคนเราไม่ค่อยรู้จักสิ่งที่เรียกว่าการศึกษา.

ยกตัวอย่างง่าย ๆ ในพุทธสาสนานี้ คำว่า การศึกษาหมายถึงการ
ปฏิบัติ; ไม่ใช่การเรียนที่โรงเรียนจากครูบาอาจารย์. ภาษาไทยเมื่อพูดถึง
ศึกษา, ศึกษา ก็หมายถึงเรียนในโรงเรียน เรียนในมหาวิทยาลัย เรียนจาก
ครูบาอาจารย์ อยู่ข้างหอสมุดห้องสมุด นี่อย่างนี้การศึกษา. แต่ถ้าในภาษา
ศาสนา โดยเฉพาะพุทธศาสนา คำว่าศึกษา หมายถึงการปฏิบัติ อยู่ที่กาย
วาจา ใจ: ปฏิบัติศิล ก็ได้ ปฏิบัติสมาธิ ก็ได้ ปฏิบัติบัญญา ก็ได้; ทำ
อยู่อย่างนี้ คนเดียวแท้ ๆ เลย เรียกว่าการศึกษา ไม่ต้องทำกับครูบาอาจารย์หรือ
ห้องสมุด. นี้เป็นตัวอย่างที่เรียกว่า คำพูดนี้มันดิ้นใด้ กำกวม ฉะนั้นต้องพูด
กันให้แน่นอนว่า การศึกษามันมือะไรเป็นหลัก? มีอะไรเป็นหัวใจ?

# การศึกษาจะเกี่ยวถึงความรู้กับสติบัญญา.

เอาละ เราพูดถึงเรื่องการศึกษา อย่างทั่วๆไปในโลกนี้ก่อนก็ได้; เพราะมันเป็นเครื่องมือเป็นอุบายอันหนึ่งได้เหมือนกัน แต่ขอให้เข้าใจให้ถูก รู้จัก แยกกันเสียให้ดี. ถ้าพูดถึง การศึกษา มันจะมีคำโผล่ขึ้นมา ๒ คำ ที่ทำให้ เป็นปัญหา คือ ความรู้ คำหนึ่ง, และ สติปัญญา อีกคำหนึ่ง. คำว่า ความรู้ หมายถึงที่ว่า อุตส่าห์ท่องจำ, อุตส่าห์ เล่าเรียนให้ มันรู้, รู้จักพระคัมภีร์ทั้งหลายนี้; เราได้ความรู้, ที่นี้สิ่งที่เรียกว่า สติบัญญา นั้น ไม่ใช่สิ่งนั้น ไม่ใช่ความรู้ ไม่ใช่ตัวความรู้; มันติกว่าความรู้ มันมีประโยชน์กว่าความรู้; จับมาให้ท่องพักเดียวก็ได้ความรู้ แต่ไม่มีสติบัญญา มันยังโง่เท่าเดิม. นี่เอามาท่องหนังสือสัก ๒—๓ เล่ม มันก็มีความรู้เท่าที่มันเขียน ไว้ในหนังสือ; แต่ยังไม่มีสติบัญญา มันยังโง่อยู่ ยังเท่าเดิมอยู่. มันต้อง ทำอะไร อันหนึ่ง ให้ความรู้นั้นกลายเป็นสติบัญญา หรือความไหวพริบ.

ฉะนั้น สติบัญญา นี้ ต้องเล็งถึงอุบายอันหนึ่งที่จะหาความรู้ แล้วก็ ใช้ความรู้; หาความรู้มาให้ได้ แล้วก็ได้ความรู้ไว้ แล้วก็ใช้ความรู้นั้นด้วย

นี่ผมพูดอย่างนี้ก็พอจะพึ่งออก ว่ามันไม่ใช่สึงเดียวกัน สติบัญญามัน จะหาความรู้มา แล้วมันจะมีความรู้ไว้ แล้วมันก็ใช้ความรู้นั้นให้เป็นประโยชน์ นี่มันเรื่องของสติบัญญา; ส่วนเรื่อง ความรู้นี้ มันมีลักษณะว่ามัน เป็นเรื่องของ การสะสม. ในห้องสมุดเต็มไปด้วยหนังสือ มีความรู้อยู่ในหนังสือ ก็ไปกอบโทยเอามา; ฉะนั้นคำว่าความรู้ หรือ knowledge นี้ มันเป็นเรื่องสะสม ยิ่งทำมาก ยิ่งโง่ก็ได้; ยิ่งทำมากยิ่งกลายเป็นบ้าหอบฟาง ความรู้ท่วมหัวเอาตัวไม่ รอด กลายเป็นเรื่องบ้าหอบฟางไปหมด. นี้ความรู้นั้นยังไม่ปลอดภัย ยังไม่ แน่ว่าจะเอาตัวรอดได้; แต่สติบัญญานั้นจะมีประโยชน์ มีเท่าไรจะใช้ได้ เท่านั้น จะไม่เกิน. นี้หมายความว่าในทางที่ถูกต้อง ในทางสุจริด ไม่ใช่คดโกง.

สติบัญญา มันจะแยกแขนงออกไป คือ มองเห็นสิ่งที่มันแฝงกันอยู่ กับความรู้; เอาออกมาให้ได้ เอามาใช้เป็นประโยชน์ให้ได้. มันไม่ใช่ตัว ความรู้; ไม่ใช่การสะสมความรู้ แต่มันเป็นตัวไหวพริบ อันหนึ่ง ที่จะหาความ รู้มา หรือมีความรู้ไว้หรือใช้ความรู้ไป. นี้เราจะเรียกว่าสติปัญญา จะเรียกว่า intelligence หรือว่า intellect แล้วแต่จะเรียก. อย่าเอาไปปนกับคำว่า knowledge แล้วทั้งสองอย่างนี้เอาไปรวมกันเข้า เราจึงจะเรียกว่าการศึกษา education เป็น การ ศึกษาโดยมีส่วนประกอบคือความรู้และสติปัญญา สำหรับจะมี และจะใช้ จะประกอบกระทำให้การศึกษานั้นสำเร็จ.

ฉะนั้นถ้าใครมี สติปัญญา ไม่ใช่เพียงแต่มีความรู้อย่างเดียว. คน นี้ชื่อว่ามีการศึกษา แล้วคนนี้จะ สามารถศึกษา ตามความหมายในพุทธศาสนา คือการปฏิบัติ; เพราะเขามีปัญญาสำหรับเอาความรู้ไปทำเป็นการปฏิบัติได้ แล้วจึงจะมีการปฏิบัติขึ้นมา เป็นการเข้าถึงตัวของสิ่งสิ่งนั้น.

นี่วิธีการอันนี้ เราจะเอามาใช้สำหรับจะศึกษา ให้เข้าถึงตัวของ พระเจ้า คือ อิทัปปัจจยตาหรือไกวัลยธรรม. เราต้องการจะเข้าถึงพระเจ้า หรือไกวัลยธรรม เราต้องมีการศึกษาชนิดที่ถูกต้อง อย่างที่เรียกว่า มัน ประยุกต์ได้; ไม่ใช่ว่ามาเรียนกันจนเป็นบ้าหอบฟาง.

เรามีการศึกษาชนิดที่ว่า มีความรู้ให้เป็น material ของสติปัญญา, สติปัญญาใช้สิ่งเหล่านั้นให้เป็นประโยชน์; อย่างนี้แล้วเราจะมีการเรียนรู้อย่าง ความรู้ด้วย แล้วมีการเห็นแจ้งอย่างสติปัญญาด้วย; แล้ว มีการเข้าถึงด้วยสติปัญญานั้น.

การเข้าถึงตัวธรรมะ อันมีไกวัลยธรรมเป็นคันนี้ เป็นการใช้ให้ เป็นประโยชน์ได้ตามที่เราต้องการ. ในที่นี้เรา ใช้กฎเกณฑ์ของอิทัปปัจจยตา, นี้ใช้พระเจ้าเลย เอา พระเจ้ามาใช้เลย, ให้เป็นประโยชน์ตรงตามที่พระเจ้าต้องการจะให้เราใช้. นี่ พูดนี้ เป็นคำพูดเปรียบนะ เดี๋ยวจะเป็นเรื่องฟังเป็นคำหยาบคาย.

พระเจ้าท่านต้องการให้เราใช้พระเจ้า จนเรากลายเป็นพระเจ้า ไป เป็นอันเดียวกันกับพระเจ้า เรื่องก็จะจบ. เพราะความจริงเราถือว่าเป็นพระเจ้า กฎเกณฑ์นี้เราถือว่าเป็นพระเจ้า กฎเกณฑ์ที่ถูกต้องคือไกวัลยธรรมนี้ถือว่า เป็นพระเจ้า มีอยู่ในที่ทุกหนทุกแห่ง ในฐานะที่เป็นกฎเกณฑ์; เราต้องเรียนรู้ เราต้องเข้าถึง เราต้องใช้มัน.

สิ่งที่เราเรียกว่าพระเจ้า แต่เราใช้คำว่า "ใช้มัน" ก็แปลว่าใช้พระเจ้า คือใช้กฎเกณฑ์ที่เป็นตัวพระเจ้า, ใช้พระเจ้าที่เป็นตัวกฎเกณฑ์, ประพฤติ ปฏิบัติให้มันเกิดการเปลี่ยนแปลงขึ้นในจิตใจ ในกาย วาจา ใจ นี้ จนกลายเป็น พันจากโลก พันจากโลกิยธรรมทั้งหลาย มีจิตใจอยู่กับพระเจ้า คืออยู่เหนือ เหนือโลกทั้งปวง; นี่เรียกว่าอยู่กับพระเจ้า.

นี้เป็นวิธี หรือหนทาง หรืออุบาย ที่ว่าเราทำอย่างไร จึงจะเข้าถึงตัว อิทัปปัจจยตา ในฐานะที่เป็นไกวัลยธรรม หรือเป็นพระเจ้าก็ตาม.

#### ใช้กฎของอิทัปปัจจยตาให้ถูกต้องแล้วมนุษย์จะกลายเป็นพระเจ้า.

เอ้า, ทีนี้ เราได้บันได ได้เครื่องมือ ได้เรือแพ ที่จะไปหาพระเจ้ากัน บ้างแล้ว, เราจะใช้พระเจ้าทำเราให้กลายเป็นพระเจ้าไปเสียอีก; ก็ดูที่ตัว พระเจ้ากันอีกทีดีกว่า คือคำว่าอิทัปปัจจยตา. อิทัปบัจจยตา อย่างที่มีบาลีว่าเมื่อตะก็นี้ คือกฎเกณฑ์ว่า เมื่อมีสิ่ง นี้เป็นบัจจัย สิ่งนี้สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น; เพราะเกิดขึ้นแห่งสิ่งนี้ สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น, เพราะ คับลงแห่งสิ่งนี้ สิ่งนี้จึงคับลง. ต้องใช้กฎเกณฑ์อันนั้นแหละ คือพระเจ้า คือ ใช้พระเจ้าอย่างนั้นแหละ เพื่อจะพาไปหาพระเจ้าที่เป็นจุดรวม. ต้องรู้หลักของ อิทัปบัจจยตา ใช้กฎเกณฑ์ของอิทัปบัจจยตาให้ถูกต้อง จึงจะเป็นพระเจ้า กลาย เป็นพระเจ้า ใช้พระเจ้าทำเรามนุษย์นี้ ให้เป็นพระเจ้าไปเสียที.

เมื่อพูดถึงคำว่า "อิทปีปัจจยตา" เป็นกฎที่กว้างที่สุด ไม่มีขอบ เขตอย่างเดียวกันอีก คือถ้าเป็นแสงสว่าง ก็เป็นแสงสว่างที่ไม่มีจำกัด, ถ้าเป็น ชีวิตเป็นอายุ ก็เป็นอายุที่ไม่จำกัด; เพราะฉะนั้นมันจึงไม่มีเรื่องแบ่งเป็นดีชั่ว บุญบาปอะไร มันเป็นกฎกลาง ๆ. ฉะนั้นใช้ให้ทำผิดก็ได้, เราจะใช้ไปใน ทางที่เกิดเดือดร้อน เกิดเป็นทุกข์ก็ได้, นี่ก็เป็นพระเจ้าไปอีกแบบหนึ่ง คือ พระเจ้าลงโทษ.

กฎธรรมะทั้งหลายนี้ จะใช้ให้เกิดความทุกข์ขึ้นมาก็ได้, ใช้ให้ เกิดความดับทุกข์ก็ได้, เป็นพระเจ้าองค์เดียวกัน คือเป็นกฎ กฎเดียวกัน เขามีไว้อย่างนั้น ๆ. เมื่อเราทำอย่างนี้ก็ได้ความทุกข์, ทำอย่างนี้อีกอย่างหนึ่ง ก็ได้ความดับทุกข์; แม้เรื่องที่ว่า เป็นเรื่องวัตถุแท้ ๆ แล้วก็ไม่เกี่ยวกับความดับ-ทุกข์เลยนี้ มันก็ยังอิทัปบัจจยตาอยู่นั้นแหละ.

# ตัวอย่างอิทป์บัจจยตาที่ยังเกิดผลเป็นความทุกข์.

เราดูกันที่เรื่องวัตถุล้วนๆ เช่น *เอาวัตถุมาศึกษา มาประกอบ* มากระทำ มาอะไรกันเข้า *ตามกฎเกณฑ์ของอิทัปบัจจยตา แล้วก็พุ่งโพล่งไปดวงจันทร์ได้* ไป เหยียบดวงจันทร์เล่นได้. นี่เรื่องวัตถุล้วนๆถูกประกอบกระทำไปตามกฎเกณฑ์ แห่งอิทัปบัจจยตา เกิดยานพาหนะเอาคนไปดวงจันทร์ ไปเหยียบดวงจันทร์ เล่นได้นี้ แต่มันก็ไม่แสดงวี่แววแห่งสันติภาพ เห็นไหม? ใช่ไหม? นี่มองดู อย่างนี้กันก่อน ว่ายังไม่เกี่ยวกับสันติภาพ จะไปดวงจันทร์ได้สักกี่ร้อยครั้งพัน ครั้ง มันก็ยังไม่เกี่ยวกับสันติภาพในโลก.

หรือว่าเดี๋ยวนี้ มองดูกันแคบเข้ามา ในทางร่างกาย คือวัตถุที่มีชีวิต คือร่างกายของเรา วัตถุแต่มีชีวิต เราก็อาศัยกฎเกณฑ์ แห่งอีทัปบัจจยตา; เพราะ ว่าในเนื้อในตัวของร่างกายมันมีตัวอีทัปบัจจยตา เป็นอยู่เป็นอยู่ อยู่แล้ว แล้วมี กฎเกณฑ์อันนี้ครอบงำอยู่แล้ว เราก็จัดให้มันถูก. เมื่อจัดถูกต้องทางร่างกาย มันก็ได้ร่างกายที่มือนามัยดี; ร่างกายที่มือนามัยดี พอที่จะตายมันก็ไม่ตาย เจ็บไข้ก็หายไป.

นี่หยูกยาอะไรต่างๆนี้ มันเป็นไปตามกฎเกณฑ์ของอิทัปปัจจยตา; แก้โรคได้ ป้องกันไม่ให้เด็กๆ ตายได้ ก็มีเด็กมากขึ้น จนต้องคุมกำเนิดแล้วเห็น ไหม? ปัญหาเรื่องคุมกำเนิดนี้เพิ่งเกิดมา *เมื่ออิทัปบั๋จจยตาในทางอนามัยมันคีมาก* เกินไป คนเด็กๆไม่ได้ตายมากเหมือนสมัยโบราณนี้; มันก็ไม่มีสันติภาพ ยัง ไม่มีสันติภาพ ยังไม่มีสันติสุข ยังยุ่งอยู่ด้วยการคุมกำเนิด อย่างนี้เป็นต้น.

ทีนี้ไปดู*ในทางจิตใจ* ลึกขึ้นไปอีก การค้นคว้าทางจิตใจ การเป็นไป ทางจิตใจ ทำจิตใจให้เจริญ ให้ฉลาดเฉลียวไปตามทางโลก ๆ; เดี๋ยวนี้คนก็ ฉลาดมาก มีการเรียนอย่างที่เรียกว่ามหาศาล แล้วก็มี*จิตใจเฉลียวฉลาด* ก้าวหน้า ทางจิตใจ แล้วก็*คนอันธพาลเต็มโลก*. คนอันธพาลคือคนเอาเปรียบคนอื่น มุ่งมาดแต่จะเอาเปรียบคนอื่น ได้ รบราฆ่าพื้นกันเป็นพวกเป็นหมู่ มีการศึกษามาก *มีสติบัญญาสูงก็รบกันเก่ง* ฆ่า กันได้ที่หนึ่งเป็นแสนเป็นล้านก็ได้ต่อไปนี้ เพราะว่ามันมีสติบัญญาสูง.

หรือว่าที่ไม่รบกัน มันก็มา *อุ่มหลงในเรื่องของกิเลสตัณหา*, เห็น แต่ความสนุกสนานเอร็ดอร่อย ทางเนื้อ ทางหนัง ทางตา ทางหู ทางจมูก ทาง ลิ้น ทางกายนี้ คือเรื่องกามารมณ์นี้ สูงขึ้นไปพรวดพราดในโลกนี้; *เพราะ* ความก้าวหน้าในทางจิตใจ ตามกฎเกณฑ์แห่งอิทัปบัจจยตา ไม่ใช่กฎเกณฑ์อื่น แต่เขาใช้มันในลักษณะอย่างนี้มันก็ให้ผลอย่างนี้.

เดี๋ยวนี้ ด้วยอำนาจของอิทัป ขี่จจยตา ในค้านจิตใจนี้ ก็ทำให้ โลกนี้เต็ม ไปด้วยผู้เห็นแก่ตัว อย่างเฉลียวฉลาดยิ่งกว่าครั้งดึกดำบรรพ์. คนครั้งดึกดำบรรพ์ เห็นแก่ตัว ก็ถูกแล้ว แต่ไม่เห็นแก่ตัวมากมายเหมือนคนสมัยที่มีการศึกษาเจริญ. นี่เรียกว่า กฎอิทัปบัจจยตา นี้ ใช้กันอย่างไรก็ได้ มันเป็นไปได้อย่าง ไม่มีขอบเขตจำกัด.

ถ้าเหลือบดู ในทางสังคม เดี๋ยวนี้การสังคมในโลกนี้ ก็มีแต่เป็นพรรค เป็นผ่าย หมายมั่นบั๊นมือที่จะเอาเปรียบกัน หรือว่าจะยกพวกไปรบฆ่าพันกัน. ความสามคคิชื่อกันได้ด้วยเงิน ไม่ใช่เป็นคุณธรรมอันหนึ่งที่ประเสริฐแล้วเดี๋ยวนี้: เมื่อท่อนนี้ความสามคคิเป็นคุณธรรมอันหนึ่ง ซึ่งไม่ซื้อกันด้วยเงิน.

นี่อิทัปปัจจยตาช่วยให้เราเก่งถึงขนาดว่า ซื้อความสามัคคึกนั้นได้ด้วย เงิน สามัคคึกนแล้วก็ยกพวกดีกัน: แม้ในมหาวิทยาลัยบางแห่ง ก็ยกพวกตี กันระหว่างนิสิตบางคณะ; อย่างนี้เป็นต้น. นี่ก็เรียกว่ามัน ฉลาดที่จะโง่ มัน ก้าวหน้าไปตามกฎเกณฑ์ของอิทปีบีจจยตา.

## ใช้อิทัปข้อจยคาไปเพื่อผลพ้นทุกข์.

เอาละ, เรามันสู้ไม่ไหวแล้ว เราจะต้องทำไปในทางที่มันพลิกตรง กันข้าม คือจะใช้อิทัปบัจจยตาในผ่ายที่ตรงกันข้าม คือไม่ทำให้เกิดอาการที่ไม่ น่าปรารถนอย่างนี้ขึ้น; ใช้กระแสอิทัปบัจจยตาชนิดหนึ่ง เพื่อจะทำลายกระแส อิทัปบัจจยตาชนิดหนึ่งให้หายไป, หรือจะสร้างกระแสอิทัปบัจจยตาชนิดอื่นขึ้น มาแทนอย่างนี้. นี่เรา จะเลิกความชั่ว หรือสิ่งที่ไม่พึงปรารถนา; แล้วก็จะ มาสร้างความดีที่น่าปรารถนา แล้วก็ไม่พ้นไปจากกฎเกณฑ์แห่งอิทัปบัจจยตา.

อย่าลืมว่า ที่ใหนๆเขาก็พูดกันว่า ความขั้ว ความร้าย ความเลวนี้
พระเจ้าให้มา, พระเจ้าประทานลงมานี้. ถ้าพูดอย่างคริสเตียน พูดอย่างอะไร
ก็ตามเถอะ : ที่แผ่นดินถล่ม ภูเขาไฟระเบิด น้ำท่วมใหญ่ ตายกันมากๆนี้ก็
พระเจ้าให้มา, เป็นความประสงค์ของพระเจ้า, พระเจ้าลงโทษหรือบันดาล
ให้มา ส่งลงมา.

ทีนี้เราไม่ต้องการอย่างนั้น เราก็ต้องทำอย่างอื่น คือจะใช้พระเจ้านั้น แหละ เปลี่ยนแปลงพระเจ้า. นี่พึ่งดูก็น่าหวัว ไม่น่าเชื่อ ใช้พระเจ้าฆ่าพระเจ้า กันเองก็ได้. เมื่อเราไม่ต้องการอย่างนี้ เราก็อาจจะทำให้เกิดอย่างอื่นขึ้น มาได้; เพราะว่าพระเจ้ามีความหมายกว้าง จนเป็นอะไรได้ทุกอย่าง เรียกว่า ใกว ัลยธรรมนี้เป็นใด้ทุกอย่าง, มันเป็นกฎเกณฑ์ที่ ในตัวมันเองไม่เป็นดี เป็นชั่ว ไม่เป็นบุญเป็นบาป.

มัน มีกฎเกณฑ์ แต่ เพียงว่า ถ้าทำอย่างนี้ อย่างนี้จะต้องเกิดขึ้น, ถ้าทำ อย่างนี้ อย่างนี้จะต้องเกิดขึ้น, ถ้าทำอย่างนี้ อย่างนี้จะต้องเกิดขึ้น; ไม่มีพูด ถึงว่าดีหรือขั้ว ผิดหรือถูก. ที่ว่าดีหรือชั่ว ผิดหรือถูก สุขหรือทุกข์ บุญหรือ บาป น็มนุษย์เพิ่งว่าที่หลัง ไม่เกี่ยวกับไกวลัยธรรม หรือไม่เกี่ยวกับพระเจ้า.

พระเจ้าที่แท้จริงมีหน้าที่แต่ว่า ทำอย่างนี้แล้วก็อย่างนี้จะเกิดขึ้น, ทำอย่างนี้แล้วอย่างนี้จะเกิดขึ้น. หรือ ถ้าไม่มีอย่างนี้แล้ว อย่างนี้จะไม่มี, ถ้าอย่างนี้ดับลงไป อย่างนี้ก็จะดับด้วย; ไม่เรียกกันว่า บุญบาป สุขทุกข์ ดีชั่ว อะไร. แต่มนุษย์เอง มนุษย์หลังๆนี้ เมื่อเขาไม่ชอบอย่างนี้ ตกลงกัน แล้ว ก็เรียกว่ามันชั่วมันบาป อย่างนี้เรียกว่ามันดี เราช่วยกันทำขึ้นมา.

ฉะนั้นเราจึงมีคำพูด ที่จะพูดได้ว่า ใช้พระเจ้าฆ่าพระเจ้า หรือใช้ พระเจ้าเปลี่ยนพระเจ้า แล้วแต่จะพูด. พระเจ้าที่อยู่ในรูปของที่ไม่นำปรารถนานี้ เราก็ขจัดออกไปเลี้ยได้ ตัวยพระเจ้าที่อยู่ในรูปของนำปรารถนา. ถ้าเลยนั้นไปอีก ก็ว่ามันเหนือความปรารถนาหรือความไม่ปรารถนา เป็นพระเจ้าที่บริสุทธิ์.

อิทป์บัจจยตาก็มีแต่เพียงว่า ถ้าทำอย่างนี้ อย่างนี้จะเกิดขึ้น, ถ้า ทำอย่างนี้อย่างนี้จะเกิดขึ้น; ก็ไปคว้าเอาเองชี ว่าทำอย่างไรล่ะ อย่างที่เรา ต้องการควรจะเกิดขึ้น? ถ้าเราเป็นคนโง่ เราก็ไปทำสึงที่ไม่ควรจะเกิดให้มัน เกิดขึ้นมา เหมือนกับในโลกเดี๋ยวนี้มันไปทำสึงที่ไม่ควรจะเกิดขึ้นในโลกนี้ ให้มัน เกิดขึ้นมาในโลก แล้วมันกำลังเดือดร้อน. ฉะนั้นต้องไปค้นกันเสียใหม่ว่า ถ้า ทำอย่างนี้ แล้วอย่างนี้มันจะเกิดขึ้น, ถ้าทำอย่างนี้ แล้วอย่างนี้มันจะเกิดขึ้น, ถ้าทำอย่างนี้ แล้วอย่างนี้จะเกิดขึ้น ให้หมดนะ: แล้วเลือกเอาแต่ที่ควรจะ เกิดขึ้น.

ถ้าทำอย่างนี้ อย่างนี้จะเกิดขึ้น, ทำอย่างนี้ อย่างนี้จะเกิดขึ้น; นั่นไม่ใช่ของเล็กน้อยนะ เป็นของที่ใหญ่เต็มไปหมดทั้งสากลจักรวาล, หรือ เกินกว่าสากลจักรวาลก็ได้; เรียกไกวัลยะ เป็นอมิตาภะ อมิตายุ; อย่า ลืมเสีย. เดี๋ยวพอผมพูดอย่างนี้เลยกลับหตเหลือนิดเดี๋ยว ว่าแค่นี้เท่านี้ ในโลก นี้แล้ว มันผิด.

กับาวนาน จนพันจากคำว่ายาวนาน คือคำนวณไม่ได้. เวลาที่รู้ว่าตั้งต้นเมื่อไร แล้วดับเมื่อไร นี้คำนวณได้; อย่างนี้ยังไม่ใช่ สิ่งนี้. สิ่งนี้ ไม่มีการตั้งต้น แล้วไม่มีการหยุดหรือจบ; เพราะฉะนั้นมันอยู่เหนือเวลา. แต่เขาก็ต้องเรียก ว่า เวลาที่คำนวณไม่ได้ ใช้คำว่า "เวลาที่คำนวณไม่ได้," แต่สิ่งนั้นไม่ใช่เวลา สิ่งนั้นไม่ใช่อายุ ไม่ใช่มีอายุที่คำนวณได้เท่านั้นเท่านี้, และสิ่งนั้นไม่ได้เป็น เนื้อที่ ที่ว่ากว้างเท่านั้น ยาวเท่านี้ สูงเท่านี้; หรือเป็นแสงสว่างก็เหมือนกัน มีอำนาจปรุงแต่ง ผลกัไส สึงทั้งหลายที่คำนวณไม่ได้.

นี่ อีทปัปจายตาเป็นกฎ ที่ว่า เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จะมี, เมื่อสิ่งนี้ไม่มี สิ่งนี้จะไม่มี. หรือถ้าพูดเป็นเรื่องเกี่ยวกับการกระทำก็ว่า เมื่อทำอย่างนี้ อย่างนี้จะเป็นปฏิกิริยา ออกมา, เมื่อทำกิริยาอย่างนี้ ปฏิกิริยาอย่างนี้จะออกมา เมื่อทำอย่างนี้ อย่างนี้จะเกิดขึ้น, เมื่อทำอย่างนี้ อย่างนี้จะเกิดขึ้น; ล้วน แต่เป็นเรื่องกิริยากับปฏิกิริยา แล้วมันกว้างขวางใหญ่โต วัดไม่ได้ คำนวณไม่ได้

## อำนาจของอิหปับจจอตาทำให้เกิดปฏิกิริยา.

ทีนี้เราจะมองอิทัปปัจจยตาตัวใหญ่กันก่อน ส่วนใหญ่ที่สุด อิทัป-บัจจยตาส่วนใหญ่ที่สุดนี่. เอ้า, คุณต้องคำนวณเอาด้วยการคำนวณอย่างนั้น ข็นต้นตั้งแต่ ทีแรก นี้ ไม่มีอะไรเลย มีแต่กฎแห่งอิทัปบัจจยตา นั้นอยู่.

พึ่งออกใหมว่า ที่แรกไม่มีอะไรเลย นอกจากอิทัปบัจจยตา คือกฎ แห่งอิทัปบัจจยตา; เหมือนที่คัมภีร์พวกคริสเตียนว่า At the beginning the Word was นี่ว่าจุดตั้งต้นนั้น The Word นั้นได้มีอยู่แล้ว คือกฎได้มีอยู่แล้ว. ที่นี้เรา ก็ว่ากฎอิทัปบัจจยตามันได้มีอยู่แล้ว; คือกฎอิทัปบัจจยตาจะได้ทำให้เกิดอะไรขึ้น ในความว่าง ในที่ว่างอันไม่มีอะไร. มันก็ต้องมีการกระทำของกฎนี้ หรือกฎนี้ แสดงอำนาจออกมาอย่างนี้ มันจึงเกิดสิ่งทั้งหลายขึ้นมาตามลำดับ.

แล้วคนที่แย้ง เขาก็แย้งว่า รู้ได้อย่างไร? รู้ได้อย่างไรล่ะว่าทำไมคุณ ถึงว่าที่แรกมันไม่มีอะไรเอาเลย? คุณก็ยอมรับอยู่แล้วว่า ที่แรกมันก็มิได้มีอะไร มีแต่สิ่งที่ไม่เห็นตัวสิ่งหนึ่ง คือกฎนี่ กฎหรือ God หรือพระเจ้า หรืออิทัปบัจจยตานี้; นี้ด้วยความผสมกันแห่งเวลา หรือว่ากฎนี้ ตามที่เวลากับกฎ หรือเขตอวกาศ กับเวลา โดยการกระทำกิริยาของกฎ เกิดปฏิกิริยาเป็นอะไรออกมาเรื่อยๆๆนี้.

พึ่งดูคล้ายกับว่าเอาเปรียบ มันมีแต่ space กับ time, space กับ time อาศัยกฎอิทัปบัจจยตากระทำลงที่เวลาและเนื้อที่ space น่ะ มันก็เกิดอะไรออกมา, อะไรออกมา, อะไรออกมา แทนที่จะว่างอยู่อย่างที่แรก.

## ดูกฎแห่งอิทป์บั้จจยตา ทำให้เกิดธาตุต่างๆ.

เอาละ, ที่นี้มันได้ ตั้งต้นเกิด เป็นสิ่งที่เรียกว่า ธาตุทั้งหลาย ออก มา : ธา – ตุ, ธาตุ. ก่อนนี้ไม่มีธาตุอะไร นอกจากอิทป์บัจจยตา หรือ ธาตุว่าง หรือธาตุอสังขตะ; ผลที่สุดก็ทำให้เกิดธาตุนั้นธาตุนี้ออกมา: เป็น รูปธาตุ เป็นนามธาตุก็มี เป็นประเภทกามธาตุก็มี รูปธาตุก็มี อรูปธาตุก็มีนี้ หรือว่าเป็นนิโรธธาตุ เพื่อการดับแห่งกาม แห่งรูป แห่งอรูป นั้นก็มี.

นี่คำว่า "ธาตุ"ในภาษาบาลี มันมีอย่างนี้ ในธรรมะมีอย่างนี้ ไม่ใช่ ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม อย่างเดียว; นั้นมันธาตุเด็กๆ เรียนที่หลัง. ธาตุที่แรก ก็แยกเป็น รูปธาตุ อรูปธาตุ นิโรธธาตุ ทำนองนั้น; แล้วพวก รูปธาตุนี้ จึงจะมาแยกเป็นธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลมอะไรขึ้นมา; แล้ว ก็มีธาตุนานาชนิดเกิดขึ้น เป็นนามธาตุด้วย เป็นรูปธาตุด้วย. แล้วมันไปผสม กัน ระหว่างรูปธาตุกับอรูปธาตุ คือระหว่างรูปกับนาม แล้วก็เกิดธาตุอื่น ๆ ออก มาเรื่อย ไม่มีช้ำ, ไม่มีช้ำ, ไม่มีช้ำ; เพราะไม่มีช้ำมันจึงมากขึ้น ๆ. คำ บรรยายเรื่องปรมัตอสภาวธรรม บีที่แล้วมานั้น อธิบายเรื่องนี้ไว้ละเอียดลออแล้ว; สนใจก็ไปหาอ่าน หาพึ่งดู.

เอาเป็นว่า เดี๋ยวนี้ ที่แรกไม่มีอะโรเลย นอกจากพระเจ้า คือกฎ-เกณฑ์แห่งอิทปับจจยตา. ที่นี้เวลาล่วงมา อวกาศก็มีอยู่ ปฏิกิริยากระทำกัน ขึ้นระหว่างสิ่งทั้ง ๓ นี้ คือ พระเจ้าอิทปับจจยตากับเวลาและอวกาศนี้ ก็เกิด สิ่งทั้งปวงขึ้นมาตามลำดับ เกิดเป็นธาตุนานาธาตุขึ้นมา.

นี้ ธาตุนี้ต่อมามันก็ ทำให้เกิดอื่นต่อไปอีก เช่น เกิดโลกธาตุ ที่เขา เรียกกันว่า เรื่องโลกธาตุ คือธาตุที่จับกลุ่มกันเป็นโลก. ก่อนนี้มันเป็นสักว่าธาตุ กระจัดกระจายไป เดี๋ยวนี้ธาตุมันเกิดจับกลุ่มกันเป็นโลก เป็นโลกธาตุหนึ่ง ๆ.

คำนี้ดูจะตรงกับคำว่า "ระบบสุริยจักรวาลนี้" ที่ว่าโลกชาตุหนึ่ง ๆ. ในบาลีที่พูดกันติดปากว่า มีสามหมื่นโลกชาตุ; คล้าย ๆ จะพูดว่า สามหมื่น ระบบสุริยจักรวาล ที่มีดวงอาทิตย์เป็นแม่ แล้วมีอะไรแวดล้อมดวงอาทิตย์อยู่กลุ่ม หนึ่ง ๆ นี้เรียกว่าโลกชาตุหนึ่ง, ส่วนโลกเรานี้มันเป็นขี้ผู่นนิดเดียว เมื่อไป เทียบกับว่าโลกชาตุคืออะไรนี้.

นี่ชาตุทั้งหลายก็จับกลุ่มกันเป็นโลกธาตุได้ ที่นี้โลกธาตุมันก็มากขึ้น.
ระบบสุริยจักรวาลหนึ่ง ก็มีดวงอาทิตย์เป็นแม่, แล้วมีดาวอื่น ๆ เป็นบริวาร มัน มากขึ้น; แล้วปฏิกิริยาที่กระทำต่อธาตุ โดยกฎแห่งอิทัปบัจจยตา มันก็ยังคง ทำต่อไป: มันก็ เกิดการเปลี่ยนแปลงขึ้นเรื่อยไปไม่หยุด ในส่วนผสมของ โลกธาตุ.

เช่นถ้าคุณจะตั้งบัญหาว่า ก็ที่แรกว่าโลกออกมาจากดวงอาทิตย์ เป็น ไฟออกมา เย็นเป็นก้อนแข็งเหมือนกับหินชนิดหนึ่ง แล้วทำไมมามิต้นไม้ มี สตร์มิคนอย่างนี้ได้ล่ะ? อย่างที่เรียนมา ว่ามีปฏิกิริยากันเรื่อยมา ระหว่าง
ความร้อนความหนาว, ระหว่างวัตถุนั้น, ระหว่างการกระทำของน้ำ ของ
ความชื้น ของแสงอาทิตย์ อะไรเรื่อยๆมา จนเกิดการเปลี่ยนแปลง เป็นน้ำขึ้น
มา; ในน้ำเกิดมีสึงที่มีชีวิตขึ้นมา เป็นพืชขึ้นมา เป็นสัตว์ขึ้นมา. นี้เรียกว่า
ไม่มีอะไร นอกจากอิทัปบัจจยตาทำงานอยู่เรื่อย, พระเจ้าอิทัปบัจจยตาทำงานอยู่เรื่อย อย่างที่ให้เป็นว่าสะเก็ดหนึ่งหลุดมาจากดวงอาทิตย์; หรือจะไม่
เชื่ออย่างนั้น ก็ว่ามันออกมาจากความหมุนของเนบูลาอะไรก็ตาม มันออกมาเป็น
ดวงไฟดวงหนึ่ง แล้วเย็นลง แล้วกระทั่งมันมีสัตว์มีคนอย่างนี้; มันด้วยฝีมือ
ของพระเจ้าอิทัปบัจจยตานี้.

นี่เรียกว่ามองกันส่วนใหญ่มันเป็นอย่างนี้ แล้วมัน มีความผันผวนอย่าง นำกลัว ไม่มีที่ลิ้นสุดของธรรมชาติทั้งหลาย ที่ค่อยเกิดขึ้นๆ ที่เรียก สสาร และกำลังงาน; สองอย่างนี้ ถูกกระทำปฏิกิริยา โดยกฎแห่งอิทัปปัจจยตา อยู่เรื่อย สสารพลังงานนี้ก็ ผลิตอะไรออกมาเรื่อย, ผลิตอะไรออกมาเรื่อย ไม่มี ที่สิ้นสุด.

นี้ ก็ไปเรียนกันเอง ได้ละเอียดลออดีกว่าให้ผมพูด. ผมพูดได้แต่เพียง ตามหลักของธรรมะในพระพุทธศาสนา ที่ว่า อิทปัปจจยตาไม่ยอมให้อะไรตายตัว อยู่ได้; มีปฏิกิริยาต่อสึงรอบด้าน แล้วสึงรอบด้านก็ส่งปฏิกิริยาตอบ. เพราะ ฉะนั้นของใหม่ ๆ ก็เกิดขึ้น ตั้งแต่ไม่มีอะไรเลย มาจนมีธาตุขึ้นมา, แล้วมามีโลกธาตุ, แล้วโลกธาตุที่เป็นเพียงดวงไฟ ก็กลายเป็นของที่เย็นลง, แล้วมี สึงที่มีชีวิตอย่างนี้: นี่ล้วนแต่อยู่ได้อำนาจของอิทป์บัจจยตา. ถ้าจะมีพระเจ้า ผู้สร้างโลก ก็คืออิทป์บัจจยตา; ฉะนั้นเรียกอิทป์บัจจยตานั้นว่าพระเจ้า นั้น

ถูกที่สุด, พระเจ้าคือกฎ หรือ God ก็แล้วแต่จะเรียก; แต่มันคือกฎ หรือ กฎแห่งอิทปีปัจจยตา ที่ไม่มีอะไรต่อต้านมันได้.

นึ่มองกัน ส่วนใหญ่ที่สุดหยาบ ๆ กว้าง ๆ ที่สุด ว่ามัน ไม่เคยมือะไร มี แต่ความเวิ้งว้าง แต่มันมีกฎแห่งอิทัปบัจจยตา; แล้วออกมาเป็นธาตุทั้งหลาย, แล้วออกมาเป็นโลกธาตุทั้งหลาย, แล้วออกมาเป็นความเปลี่ยนแปลงอย่างรุนแรงของส่วนประกอบของโลกธาตุเหล่านั้น. มันก็มีความผันผวนตามธรรมชาติเรื่อย สสารและพลังงานก็สร้างอะไรขึ้นมาเรื่อย ประกอบให้เป็นสิ่งต่าง ๆ ไม่หยุดหย่อน; นี้เรียกว่ามองส่วนใหญ่ ส่วนหยาบที่สุด.

# ดูอิทป์บัจจยคาตั้งแค่เริ่มวิวัฒนาการ.

ที่นี่มองให้แคบเข้ามา ให้มันเล็กลงมาอีก ก็จะเรียกว่า เป็น เรื่องของ วิวัฒนาการ. ไปศึกษาเรื่อง blology เรื่อง evolution วิวัฒนาการของสิ่งที่มีชีวิต แล้ว *เป็นพืช* แล้ว *เป็นสัตว*์ แล้ว วิวัฒนาการเรื่อยมาจนเป็นมนุษย์.

ที่แรกก็มีแต่น้ำ—ในน้ำเกิดสภาพชีวิต — เกิดสภาพชีวิตเป็นพืช — เกิด สภาพชีวิตเป็นสัตว์ — แล้วเป็นสัตว์เชลล์เดียว — สัตว์หลายเชลล์ กระทั่งจะเป็น สัตว์น้ำ — แล้วเป็นสัตว์ครึ่งบกครึ่งน้ำ — เป็นสัตว์บกโดยสมบูรณ์ — กระทั่งสัตว์บิน ไปบนฟ้า; นี้ถูกต้องที่สุด. เชื่อเขาเถอะว่า พระเจ้าสร้าง; แต่ว่ามันเป็น พระเจ้าอิทปีบ้จจยตา. อย่างที่พระพุทธเจ้าท่านเรียก ตถตา อวิตถตา อนญีญถตา นี้คือพระเจ้าอย่างที่พระพุทธเจ้าท่านเรียก มันสร้างสิ่งเหล่านี้ขึ้นมา. ถ้าจะเรียกว่าพระเจ้าร่วมกันมันก็ได้ ไม่ต้องทะเลาะกัน; เพราะมันเป็นพระเจ้า จริง ๆ คืออิทัปปัจจยตา.

แล้วก็อย่าลืมนะ ขอเดือนไว้บ่อยๆ เดือนไว้เสมอ : มันไม่ใช่คน มันไม่ใช่สัตว์ที่มีความรู้สึกอย่างคน มันเป็นอะไรก็ไม่รู้; พระเจ้านั้นเป็น อะไรก็ไม่รู้ เราไม่มีทางที่จะเรียกพระเจ้าว่าเป็นคน หรือเป็นสัตว์ หรือ เป็นอะไร จะเรียกได้แต่เพียงว่า เป็นกฎที่มีอำนาจมากที่สุด. แล้วมันก็ สร้าง วิวัฒนาการเรื่อยมา : ในทางวัตถุ เกิดพืช เกิดสัตว์ เกิดสัตว์สูงสุด, แล้วในทางจิตใจ ก็เกิดระเบียบ เกิดวินัย เกิดวัฒนธรรม เกิดศาสนาคำสั่งสอน กระทั่งเกิดการปฏิบัติเพื่อบรรลุมรรค ผล นิพพาน.

นี้มันก็เป็นมา โดยกฎเกณฑ์แห่งอิทัปบัจจยตา ที่ทำให้ เกิดวิวัฒนา
การทางวัฒนธรรม ทางศาสนา บรรลุมรรค ผล นิพพานในที่สุด. ที่ต่ำกว่านั้น
ก็ เกิดกฎหมาย เกิดกฎเกณฑ์ต่าง ๆ, เกิดความเจริญก้าวหน้าวิวัฒนาการทางวัตถุ;
เดี๋ยวนี้เรียกกันอย่างเทิดทูนที่สุดว่าเทคโนโลยี่. นี้ที่แรกใครมันบอก? มันก็
มาโดยการศึกษา จากพระเจ้าอิทัปบัจจยตา, พระเจ้ามอบให้. นี่วัฒนธรรม
ในทางวัตถุ ก็คือวิวัฒนาการทางวัตถุ เรียกว่าวัฒนธรรมทางจิดใจ ทั้งหมดนี้
เป็นไปด้วยอำนาจของพระเจ้า คือกฎแห่งอิทัปบัจจยตา. นี่เวลาไม่พอ ที่จะพูด
ให้มันละเอียดกว่านี้; ก็พูดรวบรัด.

## ดูอิทัปบั้จจยตาเชิงวิวัฒนาการเกี่ยวกับตัวคน.

ทีนี้ขอให้มองให้ละเอียด เล็กเข้ามาอีก แคบเข้ามาอีก ปลีกย่อยเข้า มาอีก ฉะนั้นมองในคนคนหนึ่งดีกว่า ว่ามีความเติบโตของร่างกาย, ใครมัน หยุดเต็บโตหรือหยุดเปลี่ยนแปลงได้ ? แต่ละวันละคืนร่างกายนี้มันเปลี่ยนแปลง : แรก ๆ เรียกว่า เต็บโต, ต่อมาเรียกว่า คงที่ ต่อมาเรียกว่า แตกสลาย ชรา ตาย ; นี้เรียกว่าความเต็บโตของร่างกาย.

การ วิวัฒนาการส่วนสมอง ส่วนจิตใจ ของคนแต่ละคน การ ประกอบการงาน ทำอะไรสำเร็จขึ้นมา; อย่างจะทำรถยนต์ขึ้นมาสักคันอย่างนี้ เต็มไปด้วยกฎแห่งอิทปีบี่จจยตา มากมายหลายแขนง หลายส่วน หลายระบบ; จะทำรถยนต์ขึ้นมาได้สักคันหนึ่ง ระบบมันมากกว่าทำบ้านเรือนสักหลังหนึ่ง. เราจะผลิตอะไรขึ้นมาสักอย่างหนึ่ง มันไม่หลีกหนึไปจากกฎเกณฑ์อันนี้ได้.

นีขอให้มองดูให้ดี คือมันเป็นไปเองตามธรรมชาติ มันก็ไม่
หลีกจากกฎเกณฑ์ อันนี้; ที่มนุษย์จะทำขึ้นมา ส่วนของมนุษย์ ก็ไม่พ้นไป
จากกฎเกณฑ์อันนี้. อย่างเลวที่สุด แม้ว่าจะหุงข้าวกินสักหม้อหนึ่งนี้; ไม่มี
อะไรที่นอกไปจากกฎเกณฑ์ของอิทปีปัจจยตา. นับตั้งแต่ไม้พื้น นับ
ตั้งแต่ถ่านไฟ หรือว่าข้าวสาร หรือน้ำ หรือหม้อ ก็สุดแท้ มันจะเป็นเรื่อง
ของอิทปีบัจจยตาไปทั้งนั้น. นี่พระเจ้าควบคุมมากถึงในครัว: จะหุงข้าวกิน
สักหม้อหนึ่ง ก็ไม่พ้นไปจากอำนาจของพระเจ้าได้.

ดูที่ความเจ็บไข้ ก็เหมือนกันอีกแหละ; ที่เราบ่วยนั้นบ่วยนี้ เจ็บ นั้นเจ็บนี่ แม้แต่เป็นฝีเม็ดหนึ่งนี้ มันก็ไปตามกฎเกณฑ์ของอิทัปบัจจยตา. พระเจ้ามาเป็นเจ้าหน้าที่อยู่ทุกๆ อณู ทุกๆ ปรมาณู; แล้วก็ไปอ้างว่าเป็นผีสาง เทวดา นี้มันคนโง่ มันไม่มองพระเจ้าอิทัปปัจจยตาเลย. ถ้าว่าจะไปมีผีสาง เทวดาเข้ามาเกี่ยวข้อง ก็ต้องเป็นผีสางเทวดาที่เกิดมาจากอิทัปปัจจยตา สายที่เป็น ความโง่อีกสายหนึ่ง ไม่พ้นไปจากนั้น.

แม้แต่เด็ก ๆ จะเรียน กอ ขอ ให้ได้สักตัวหนึ่ง ก็*ไม่พ้นจากกฎเกณฑ์ แห่งอิทัปบั้จจยตา,* ชาวบ้านไม่รู้หนังสือจะสานตะกร้าขึ้นมาสักใบหนึ่งมันก็ *ไม่พ้นจากกฎเกณฑ์ของอิทัปบั้จจยตา*.

หรือกระทั่งมีอะไรออกนอกลู่นอกทางออกไปนี้ เช่น *เกิดความนิยม* แบบอิปปี ก็ไม่พ้นไปจากกฎเกณฑ์ของอิทัปบัจจยตา; ทำให้โง่ จนไม่รู้ว่า ผม ที่ยาวรุงรังเหม็นสาบนั้น มันไม่มีประโยชน์อะไร มันเสียเวลาเปล่า ๆ. นี่ก็ทำให้เกิดระบบฮิปปี อะไรทำนองนี้ขึ้นมา : เป็นยาเสพติดบ้าง อะไรบ้าง, แล้ว เกิดระบบโสเภณีทางวิญญาณ คือสตรีเพศชอบอวดอวัยวะที่ไม่ควรอวด มีลักษณะ มันหมายให้เขาหลงใหล อย่างนี้เรียกว่าโสเภณีทางวิญญาณ สาว ๆ ก็มี แก่ ๆ ก็มี นี่มันก็ *ไม่พ้นจากกฎเกณฑ์แห่งอิทัปบัจจยตา* ให้ในโลกนี้มันเต็มไปด้วยโสเภณีทาง วิญญาณ ทำความลำบากยุ่งยากให้มากในเรื่องศีลธรรม.

เตี๋ยวนี้เราดู หนังสือพิมพ์บางฉบับ ชั่วสืบปีมานี้ มันผิดกันลิบลับเลย หนังสือพิมพ์ หยิบมาฉบับหนึ่งทั้งด้านหน้าด้านหลัง มีแต่ข่าวประเภทอันธพาล ทั้งนั้น ซึ่งเมื่อ ๑๐ ปีก่อน มันไม่มีอย่างนี้ นี่มันก็*เพราะอิทัปบัจจยตา*.

กฎเกณฑ์ของอิทปับจจยตา เป็นอย่างนี้ ทำให้เกิดการปรุงแต่งใน จิตใจ ไปในทางกิเลสตัณหามากขึ้น; ฉะนั้นอิทปับจจยตาผ่ายเกิดทุกข์จึงได้ เปรียบ, อีทปีบัจจยตาผ่ายที่ให้เกิดความทุกข์กำลังได้เปรียบ, อิทปีบัจจยตา ผ่ายที่จะหยุดความทุกข์นั้นกำลังถอยกำลังอยู่.

## **ต้องใช้อำนาจอิทป์บั๊จจยตาผ่ายดับทุกข์มาแก้บั๊ญหา**

เอ้า, ที่นี้เรารู้ชัญหาแล้ว รู้ข้อเท็จจริงเกี่ยวกับชัญหา ก็หาทาง แก้ปัญหา โดยวิธีที่เขาเรียกกันแต่โบราณว่า เกลือจิ้มเกลือ หรือว่า หนามยอกก็ ต้องเอาหนามบ่ง; เพราะว่ามันเป็นอันเดียวกัน คืออิทปับจจยตา. ผ่ายนี้ มันเป็นหนาม, แล้วเอาผ่ายที่เป็นหนามเป็นอิทปับจจยตา มางัดหนามนั้นขึ้นมา. มันก็สำเร็จประโยชน์ได้นี้; เรียกว่าเราเอาพระเจ้าฆ่าพระเจ้า, หรือเอา พระเจ้าสร้างพระเจ้า ก็แล้วแต่จะเรียก.

ที่นี้ อิทัปบัจจยตาที่จำเป็นที่สุด ที่สำคัญที่สุด ที่เราจะต้องสนใจ เป็นพิเศษ ก็คือ เรื่อง ปฏิจจสมุปบาท; ที่อาตมาได้บรรยายแล้วอย่างละเอียด ที่สุดตั้ง ๑๐ กว่าครั้ง นั่นแหละเรื่องปฏิจจสมุปบาท ว่า: เมื่อตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ มันยังมีอยู่, มันก็มีรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐพพะ ธัมมารมณ์มา กระทบ ตามกฎเกณฑ์แห่งอิทัปบัจจยตา; แล้วมัน จะปรุงอะไรขึ้นมาเรื่อย ตามกฎเกณฑ์แห่งอิทัปบัจจยตา, ถ้าเราไม่ฉลาด มันก็เกิดทุกข์; ถ้าเรา ฉลาดพอ มันก็ไม่เกิดทุกข์ แต่เกิดประโยชน์ ที่ควรจะต้องการ.

อย่างเมื่อ ตาเห็นรูป สมมติว่าเห็นรูปสวยอะไรอย่างนี้ ถ้าไม่ฉลาดมันก็ เกิดกิเลส; ถ้าฉลาดมันก็จัดการอย่างใดอย่างหนึ่ง จนได้ประโยชน์ที่ไม่ต้องเกิด กิเลส หรือไม่เกิดทุกซ์.

## สึกษาให้รู้ทันกระแสอีทป์บั้จจยตาจะดับทุกบ์ได้.

ไปสนใจให้มากที่สุด เรื่องกฎเกณฑ์แห่งอิทัปปัจจยตาโดยตรง ที่ เกี่ยวกับชีวิต ของคนทุกคน และเนื่องอยู่ในตัวคนนั้น; ว่า อาศัยตากับรูป เกิดจักษุวิญญาณ, ธรรม ประการนี้เรียกว่าผัสสะ. เพราะผัสสะเป็นบัจจัย ย่อมเกิดเวทนา คือความรู้สึกรักหรือเกลียด หรือชอบใจ หรือไม่ชอบ; ตอน นี้แหละจะไปหาอันตราย หรือจะไปหาความรู้ คือการศึกษา มันก็ตอนนี้แหละ. ถ้า มีสติพอ มันก็จัดให้ เป็นไปในการศึกษา และมีประโยชน์ได้; ถ้ามัน เผลอไป มัน โง่ไป มันก็กลายเป็นเรื่องกิเลสตัณหา มันก็เกิดทุกข์.

ฉะนั้นเราก็จะ ต้องศึกษาเรื่องอิทปบัจจยตากันให้แตกฉาน เพื่อ บิดมัน, หรือ บ้องกันเสียเลยดั้งแต่ที่แรก ไม่ให้มีทางเข้ามาได้, หรือว่าถึง คราวที่จะบิดกันไว้ เมื่อบ้องกันที่แรกไม่ได้แล้ว มันเข้ามาแล้ว ก็กันไว้. ที่นี้ ถ้าว่ากันไว้ก็ไม่ไหวแล้ว มันมีกำลังมากก็ทดๆ ทดกระแสของมันเลี้ยวให้ไปทางที่ เป็นประโยชน์; ถ้าว่าเก่งที่สุดก็ตัดต้นตอ ต้นเหตุแห่งกระแสนั้นเสีย.

กระแสแห่งอิทัปบัจจยตาเป็นอย่างนี้ เมื่อปล่อยไปตามธรรมชาติของ
บุคคลที่ ไม่ได้ศึกษา ไม่ได้ยินได้พึ่งคำของพระอริยเจ้า มันจะมีลักษณะอย่างนี้
คือ จะไปแต่ในทางกิเลสและเกิดทุกข์. วิชาความรู้มันก็เพื่อข้องกันไม่ให้ไป
ทางนั้น; ถ้าป้องกันไม่ไหว ก็กันไว้ก่อน กันไม่ไหว ก็ทดกระแสให้เลี้ยวไป
ในทางที่ปลอดภัย พร้อมกันนั้นก็ถือโอกาสทำลายรากเหง้าของมันเสีย.

นี่ อิทปับจจยตาคือพระเจ้า จะมาในรูปไหน ก็แล้วแต่ว่าสิ่งสิ่งนี้ คือคนเรานี้ จะรับเอาหรือจะจัดขึ้น; แล้วสิ่งสิ่งนี้คือคนเรา มันก็คือของ พระเจ้า คือของธรรมชาติ เป็นมาตามกฎของธรรมชาติ มาเกิดความรู้สึกคิดนึก ตามกฎเกณฑ์ของธรรมชาติ; ฉะนั้นต้องรับผิดชอบตัวเอง. สมมติว่ากลุ่มนี้ คือคนคนหนึ่งนี้, สมมติว่ากลุ่มนี้ มันเป็นมาตามกฎเกณฑ์อย่างนี้ มันก็รับผิด ชอบตัวเอง คือ จะต้องรู้เท่าทันสึงทั้งหลาย ที่จะมาเกี่ยวข้องกับกลุ่มนี้ อย่าให้ เกิดความทุกข์ขึ้นมาได้.

ถ้าอยากจะเดินไปในกระแสแห่งโลกิยะ เป็น *พราวาสครองบ้านครอง* เรือน ก็ต้องศึกษาส่วนนี้ให้มันพอ สำหรับที่จะไม่เกิดความทุกข์ยากลำบากมากเกิน ไปนัก; แต่ที่จะไม่ให้เป็นทุกข์เลยนั้น มันทำไม่ได้ถ้าเป็นพราวาส. ถ้าอยาก จะหลีกออกไป เป็นผู้ไม่ครองเรือน มันก็ต้องศึกษาอีกแบบหนึ่ง ซึ่งมันง่ายกว่า ที่จะหลีกเลี่ยงหลีกกฎเกณฑ์อันนี้ ไม่ให้เกิดทุกข์.

แต่แล้วก็ยังมีเหมือนกันอยู่ดรงที่ว่า พราวาสหรือว่าบรรพชิด ก็ต้อง รู้จักบ้องกันกระแสแห่งก็เลสโดยตรง คือความ เห็นแก่ตัว แล้วเกิด โลภะ โทสะ โมทะ อยู่ด้วยกันทั้งนั้น. ถ้าไปทำถึงส่วนนั้นแล้วมันก็เรียกว่ามันพ้นขอบเขต ของพราวาส หรือของบรรพชิดแล้ว คือต้องการจะไปนีพพานกันแล้ว. ถ้า พราวาสก็ต้องการจะชนะก็เลส บรรพชิตที่ต้องการจะชนะก็เลส อันนี้มันเลิกกัน เลิกไม่เป็นพราวาส ไม่เป็นบรรชิตกันแล้ว; มันต้องการจะเป็นคนระดับหนึ่ง ที่จะไปสู่นิพพาน ตามกฎเกณฑ์แห่งอิทปีบ้จจยตา ในส่วนโลกุดตระนั้น.

น็ถ้าว่า ยังอยากจะอยู่ในโลก สมมติเรียกว่าโลกิยะ, นี่สมมติเรียก : เป็นไปตามกระแสที่ว่ายังรักกิเลสอยู่นี้ กิเลสชั้นละเอียด ; ก็รู้จักมีความรู้ รู้จัก ใช้ความรู้ ให้มันพอเป็นไปได้ คือมีความทุกข์น้อย.

## ทุกสิ่งต้องเป็นไปตามกฎของพระเจ้า.

นี่เรียกว่าพระเจ้าท่านมีให้อย่างนี้ แต่ที่เรา จะไม่เกี่ยวข้องกับพระเจ้า นั้น เป็นไปไม่ได้; ไม่มีทางที่จะเป็นไปได้ ที่จะไม่เกี่ยวข้องกับพระเจ้า และไม่เป็นไปตามกฎของพระเจ้า เช่นอิทป์บัจจยตาเป็นต้นนี้มันเป็นไปไม่ได้. อย่าไปคิดเลยบัวยการ, อย่าไปมัวดื้อพระเจ้า, อย่าไปมัวโกหกพระเจ้า, บิดพลิ้วพระเจ้า, หลีกเลี่ยงหน้าที่ที่จะทำต่อพระเจ้านี้บ่วยการ; เพราะฉะนั้น ต้องชื่อตรง ต้องแน่ลงไปทีเดียวว่า เราจะทำอะไร โดยความบริสุทธิ์ใจ ที่ว่า จะเอาความดับทุกข์กันเพียงเท่าไหน? เท่าไร? ก็ทำไปอย่างนั้น, แล้วมันก็ก้าวหน้า ๆ จนดับทุกข์ได้หมดสักวันหนึ่งเป็นแน่.

นี่ ตัวพระเจ้านี้ท่านแบ่งภาคได้นับไม่ไหว ออกมาเป็นกฎ อย่างนั้นอย่าง นี้ : กฎตัวใหญ่ กฎเกณฑ์อันใหญ่ เป็นพระเจ้าองค์ใหญ่, แยกออกมาเป็น กฎสามัญญลักษณะ ก็มี, แยกออกมาเป็นกฎอิทัปบัจจยตาก็มี ซึ่งกำลังพูดกัน วันนี้, แยกออกมาเป็นกฎแห่งจตุราริยสัจจ์ ก็มี ซึ่งจะพูดกันวันหลัง.

## ไกวัลยธรรมคือพระเจ้าควบคุมทุกสิ่งตามกฎแห่งกรรม.

เป็นอันว่าเรารู้จักไกวลยธรรม ที่มีอยู่ในที่ทุกหนทุกแห่ง แล้วก็ ไม่จำกัดเวลา ตั้งแต่ครั้งไหนก็ไม่รู้; มันไม่มีเวลา ไม่จำกัดเวลา มันมีอยู่ก่อน สิ่งใดหมด. ก่อนที่สิ่งทั้งหลายจะมี สิ่งนี้มีอยู่แล้ว, แล้วก็เป็นมา ตาม อำนาจตามกฎของสิ่งนี้เรื่อยมาจนบัดนี้, แล้วจะเป็นไปต่อไปข้างหน้าอีกเท่าไร ก็ไม่ทราบ ไม่มีใครรู้อายุของพระเจ้า ซึ่งมีอายุที่คำนวณไม่ได้.

บัญหาก็เหลืออยู่แต่ว่า คนคนหนึ่งกว่าจะตายลงไปนี้ ควรจะทำอะไร? ก็ควรจะรู้จักดับทุกข์ สุดความสามารถที่จะดับได้ โดยอาศัยร่วมมือกับพระเจ้า คือทำให้ถูกต้องตามกฎเกณฑ์ของอิทปับจจยตา.

นี่คือ อิทัปบัจจยตา ในฐานะเป็นพระเจ้า พูดโดยสมมติ; ถ้า พูดโดยปรมัตถ์ ก็ในฐานะที่มันเป็นความจริง เป็นสัจจะ เป็นอสังขตะ คือ เป็นกฎ; และโดยเหตุที่มันอยู่ อย่างไม่มีการคำนวนได้ด้วยเนื้อที่ ด้วยเวลา ตัวยอายุอะไรนี้ เลยต้องเรียกว่า ใกวลัยธรรม คือสิ่งซึ่งเป็นไกวลัย์ ไม่จำกัด เวลาเนื้อที่ มีอยู่ในที่ทุกแห่ง ในเวลาทุกกาล; เป็นของที่สม่ำเสมอเด็ดขาด ตายตัว มีอยู่ในทุก ๆ อณูทุก ๆ ปรมาณู ทุก ๆ อณูที่ประกอบกันขึ้นเป็นร่างกาย ของเรา และทุก ๆ ขณะแห่งจิต ที่จะปรุงเป็นขณะแห่งจิตขึ้นมาได้.

จงรู้จักสิ่งนี้ ซึ่งมันมือยู่เป็นเนื้อเป็นตัวกันเสียที. อย่าเอาธรรมะ ไว้ที่วัด และตัวเองไว้ที่บ้าน. ธรรมะนั้นเป็นไกวลัยธรรม คือมือยู่ในทุก ๆ อณูของทุก ๆ สิ่งที่มีชีวิต ที่ไม่มีชีวิตอะไรก็ตาม; ถ้ารู้จักอย่างนี้แล้วก็จะ ง่ายขึ้น ในการที่จะปฏิบัติให้ถูกต้อง และมีความทุกข์น้อยลง.

นี้คือคำบรรยายในวันนี้ เรื่องไกวัลยธรรมในฐานะที่เป็นกฎแห่ง อิทัปบัจจยตา หรือ จะสมมติเรียกว่าพระเจ้า ที่เป็นผู้ควบคุมสิ่งทั้งหลาย เป็น กฎแห่งกรรม; กระทำสิ่งใดลงไป จะต้องเกิดผลสะท้อนออกมา อย่างสาสม กันเสมอ ในรูปของกิริยาและปฏิกิริยา ตามกฎเกณฑ์แห่งอิทัปบัจจยตาอย่างนี้.
พระพุทธเจ้าท่านได้ตรัสสอนไว้อย่างนี้ ท่านไม่เคยทรงใช้คำว่าไกว้ลยธรรม (แต่
อาตมาพิจารณาความทั้งหลายทั้งหมด ที่พระองค์ได้ตรัสไว้แล้ว ก็จะพูดให้พังง่าย
จึงใช้คำว่าไกว้ลยธรรม คือสึงที่มีอยู่ในที่ทุกหนทุกแห่ง ทุกเวลา ทุกสถานที่หลีก
เลี่ยงไม่ได้: เข้าใจกันให้ดีนะ.

การบรรยายวันนี้ พอสมควรแก่เวลาแล้ว ขอยุคิการบรรยาย ให้พระสงฆ์ ทั้งหลาย ได้สวดคณสาธยาย ข้อความอันกล่าวสรรเสริญคุณของพระธรรมของพระองค์ ในโอกาสต่อไป.

ในบาดีบางแห่ง (ขันธ. ส. ๑๗/๗๖/๑๑๗), ครัสเรียกพระอรหันค์ว่า "เกพลี" คือ เกวลี, แปลว่า ผู้มี หรือถึงซึ่ง เกวละ คือไกวัลย์นั้นเอง, ทำนองเคียวกับกำว่า คลากค =ผู้ถึงซึ่ง คลา หรือคลคา ซึ่งได้แก่ไกวัลย์นั้นอีกเหมือนกัน. แต่ไม่มีกำอธิบายเรื่องนี้โดยเฉพาะ, จึงเบ็นเรื่องที่ผู้สนใจจะก้องกันกว้าและสังเกตเอาเอง = - ผู้บรรยาย.

ไกวัลยธรรม

- @ -

๕ พฤษภาคม ๒๕๑๖

ไกวัลยธรรมในฐานะที่เป็นกฎแห่งจตุราริยสัจจ์.

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

ในการบรรยายเรื่องไกวลัยธรรม เป็นครั้งที่ ๕ นี้ อาตมาจะได้ กล่าวโดยหัวข้อว่า ใกวลัยธรรมในฐานะที่เป็นกฎแห่งจตุราริยสจัจ์.

#### [ทบทวนคำบรรยายครั้งก่อนถึงหน้า ๑๕๘.]

เกี่ยวกับเรื่องนี้ จะต้องขอ ทบทวนไว้เสมอ เพื่อให้เข้าใจถึงสิ่งที่ เรียกว่าไกวัลยธรรม. ผู้ที่ไม่เคยได้ยืนคำคำนี้เลยก็ยังมี; แม้แรกจะได้ยืนก็ ยังไม่เข้าใจ เพราะความแปลก หรือว่ายังมองไม่เห็น. เนื่องจากอาตมามีความรู้สึกดังที่กล่าวให้พึ่งแล้วเรื่อย ๆ มาว่า พวกเรา เข้าใจถึงธรรมะกันไม่ได้ ก็เพราะไม่รู้จักมองให้ลึกซึ้ง ให้เห็นถึงสิ่งที่มีอยู่จริง ชนิดที่เรียกว่าเป็นไกวลย์ คือมีอยู่ในที่ทั่วไปทุกหนทุกแห่งไม่ยกเว้นอะไร; และโดยเฉพาะอย่างยึงในเนื้อในตัว ในทุก ๆ ปรมาณูของเรา มันก็มีสิ่งนี้อยู่. แต่เราก็ไม่เคยมอง, หรือมองก็ไม่เห็น, เรียกว่ามองกันหยาบ ๆ; ยึงหลับตา มองก็ยึงไม่เห็น.

และยังมีความหมายว่า มัน มีอยู่ตลอดเวลา อย่างที่เรียกว่าไม่เกี่ยวกับ เวลา เพราะว่าสึงที่เรียกว่าไกวลัยธรรมนี้ ไม่ได้มีการเกิดขึ้น หรือไม่ได้มีการ ดับลง แม้ว่าจะมีการทรงตัวอยู่ก็ทรงตัวอยู่ในลักษณะอย่างอื่น, คือ ทรงตัวอยู่ ในลักษณะที่เป็นอสังขตธรรม คือไม่ต้องมีเหตุบัจจัยปรุงแต่ง. มันเป็นการมี อยู่อย่างแปลกประหลาดกว่าสึงทั้งหลายทั้งปวง จึงมีอยู่ได้ อย่างที่ไม่เกี่ยวกับเวลา, คือไม่มีความเป็นอดีต หรือเป็นบัจจุบัน หรือเป็นอนาคต เกี่ยวกับสิ่งสิ่งนี้ จน เรียกว่าเป็นนิรนัดร หรือคำนวณไม่ได้.

นี้คือ ลักษณะของสิ่งที่เรียกว่าไกวลย์ มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง อย่างที่ น่าประหลาดน่าอัศจรรย์: ว่ามันมีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง จนกระทั่งว่า "พระพุทธ-เจ้าจะเกิดขึ้นหรือจะไม่เกิดขึ้น สิ่งนี้ก็มีอยู่แล้ว" สิ่งที่เรียกว่าธรรม จะปรากฏ แก่คนทั้งปวงหรือไม่ก็ตาม สิ่งนี้ก็ปรากฏอยู่แล้ว ตั้งแต่ยังไม่มีสุริยจักรวาล, หรือ ไม่มีสิ่งใด ๆ ที่มนุษย์รู้จักกันอยู่ สิ่งนี้ก็มีอยู่แล้ว.

นี่คือความหมายของคำว่า ไกวัลยธรรม คือ สิ่งที่มีอยู่ตลอดเวลา สิ่ง ที่มีอยู่ในที่ทุกหนทุกแห่ง, มิลักษณะเหมือนกับที่เขาเรียกกันอย่างอื่นว่า พระเจ้า. ดังนั้นจึงถือโอกาสที่จะเรียกสิ่งนี้ว่าพระเจ้าไปเสียด้วย เพื่อจะให้รู้ว่า มันมีลักษณะเหมือนกับพระเจ้านั้นอย่างไร.

ถ้าคนเราจะคิดกันบ้างว่า สิ่งที่เรียกว่าพระเจ้านั้น มีอยู่ก่อนสิ่งใด, เป็นที่ออกมาแห่งสิ่งทั้งปวง, มีอยู่ตลอดเวลาอย่างนี้; พระเจ้าจะเป็นสิ่งที่มี รูปร่างเหมือนคน หนวดขาวถือไม้เท้ายาวอย่างนี้มันจะได้หรืออย่างไร? ทุกคน ก็จะเห็นว่ามันเป็นไปไม่ได้.

ถ้าอย่างนั้นพระเจ้ามีรูปร่างอย่างไร? ลองเดาเอาก็ พอจะรู้ได้ว่า ไม่เหมือนกับอะไร, และ ไม่อาจจะบัญญัติรูปร่างของพระเจ้า ว่าเป็นอย่างไร; นอกจากเป็นสิ่งสิ่งหนึ่ง ซึ่งมีอยู่ตลอดเวลาในที่ทุกหนทุกแห่ง, แล้วมีอยู่อย่าง เฉียบขาด ในฐานะที่เป็นกฎ เช่น กฎของธรรมชาติ เป็นต้น: ที่พระพุทธเจ้า ท่านตรัสถึงสิ่งนี้แล้ว ท่านเรียกแต่เพียงว่าธาตุเฉย ๆ คือ ธา — ตุ หรือธาตุ เฉย ๆ, บางที่ก็ขยายออกไปเป็นธรรมธาตุ; อย่างที่เราสวดบทแปลนี้.

นี่มันมีอยู่อย่างนี้ เป็นกฎที่ทำให้สิ่งต่าง ๆ เป็นไป แล้วมันก็อยู่ ในสิ่ง ต่าง ๆ อย่างว่าในเลือดในเนื้อของเรา ก็มีกฎแห่งอิทัปบั๋จจยตา อยู่ทุก ๆ อณู ทุก ๆ ปรมาณู; ในเลือดในเนื้อในจิตในใจของเรา ก็มีกฎแห่งสามัญญลักษณะ อยู่ ทุก ๆ อณู ทุก ๆ ปรมาณู; หรือว่าในเลือดในเนื้อของเรา ก็มีกฎแห่งจตุราริยสัจจ์ สิ่งประจำอยู่ทุก ๆ อณู ทุก ๆ ปรมาณู.

ทำไมเราจึงโง่เกินไป จนถึงกับมองไม่เห็น ว่ามันอยู่ที่ไหน? มัน อยู่อย่างไร? มาบอกกันแล้วมาบอกกันอีก ก็ยังไม่เห็นอยู่นั้นแหละ; และ พระพุทธเจ้าท่านก็ได้พยายามอย่างยิ่ง อย่างพระบาลีที่เอามาสวดไปแล้วเมื่อตะก็นี้ ว่า "ค่ ตอาคโต อภิสมพุชฺณติ อภิสเมติ – ได้รู้เฉพาะ ได้เข้าถึงเฉพาะ ซึ่งสิ่งนั้น". ท่านรู้แล้วก็นำมาบอก นำมาแสดง นำมาเบิดเผย แต่งตั้งไว้บัญญัติไว้, ทำให้เป็นของที่เหมือนกับการหงายของที่คว่ำ ว่ามันเป็นอย่างนั้น ๆ : เราก็ยัง ไม่รู้อยู่นั้นเอง.

ดังนั้นจึงเห็นว่า เป็นสึงที่ต้องเอามาพูดกัน จนกว่าจะรู้; พูด อย่างนั้นไม่รู้ ก็ต้องพูดอย่างโน้น, พูดอย่างโน้นไม่รู้ ก็ต้องพูดอย่างนี้, พูด กันไปทุกอย่างทุกทาง ที่จะให้มีการรู้จักสึงๆ นี้กันให้จนได้. อย่างที่เอามาพูดใน การบรรยายชุดนี้ ก็เรียกสิ่งนี้ว่า **ไกวัลยธรรม** แม้จะเป็นคำที่แปลก ก็แปลก แต่ชื่อคือเลือกชื่อที่มีความเหมาะสม จะทำให้เข้าใจได้ง่ายขึ้น; ความหมายก็ ตามเดิม คือ *เรื่องสามัญญลักษณะ เรื่องอิทัปบัจจยตา* และ *เรื่องจตุราริยสัจจ์ ใน ฐานะที่เป็นกฎ*.

[ทบทวนกฎ : สามัญญูลักษณะ, อิทัปบัจจยตา, จตุราริยสัจจ์.]

สำหรับคำว่า กฎ นี้ ก็ควรจะเข้าใจกันได้แล้วว่า หมายถึงอะไร. แต่ อย่าไปหมายถึงกฎที่มนุษย์ทำขึ้น เช่นกฎหมายเป็นต้น กฎโรงเรียน กฎของ วัด อะไรนี้. กฎอย่างนี้ไม่ใช่กฎ เป็นแต่เพียงข้อบังคับอะไรที่มนุษย์ตั้งขึ้น ตามความสะดวก ตามความเหมาะสม เฉพาะเวลาเฉพาะแห่ง มันจึงเป็นไกวัลย์ ไปไม่ได้.

สำหรับ กฎที่เป็นไกวลัย์ คือตลอดเวลา ตลอดที่ทุกหนทุกแห่งนั้น มันเป็นกฎของธรรมชาติ หรือกฎของธรรมธาตุ หรือกฎของธรรม หรือจะ เรียกว่ามันเป็นธาตุอันหนึ่งซึ่งมือยู่ก่อนธาตุโด ๆ อยู่ในรูปของกฎ: ก็หมายความ ว่า มันมีความตายตัว ตถา คือ ความเป็นอย่างนั้น, อวิตถา คือ ความไม่ผิด ไปจากความเป็นอย่าง นั้น, อนัญญถา คือ ความไม่เป็นไปโดยประการอื่น ก็มี อยู่มากด้วยกัน ในข้อที่ว่า เราจะเพ่งเล็งกันในส่วนไหน.

ถ้าเพ่งเล็งกันใน ส่วนที่ควบคุมสิ่งทั้งหลายให้เปลี่ยนแปลงไป : ความ ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา อย่างนี้ ก็เรียกว่า กฎแห่งสามัญญลักษณะ ; มีลักษณะเหมือนพระเป็นเจ้าผู้สร้างขึ้นมา ; หมายความว่า กฏนี้ไม่ยอมให้สิ่ง ใดอยู่นึ่ง ทำให้สิ่งทุกสิ่งเปลี่ยนไป. ทีนี้การเปลี่ยนไปมันไม่เหมือนเดิม มันก็มีของสิ่งใหม่ ๆ เกิดขึ้น จึงถือว่า กฎ กฏนี้เป็นเหมือนกันกับพระเจ้าผู้สร้าง.

ทีนี้ กฎแห่งการปรุงแต่ง ว่าเมื่อมีสิ่งนี้เป็นบัจจัย สิ่งนี้จะเกิดขึ้น ตรงหรือสมควร หรืออนุรูปแก่เหตุบัจจัยนั้น ๆ ที่เรียกว่า กฎแห่งอิทปับจจยตา หรือปฏิจจสมุปบาท นี้ ควบคุมสิ่งทั้งหลายให้เป็นไปตามบัจจัย. กฎอย่างนี้ ก็เหมือนกับพระเป็นเจ้าผู้ควบคุมโลก; ถ้าจะเรียกอีกที่ก็เรียกว่า กฎแห่ง กรรม ที่ควบคุมสัตว์ทั้งหลายทั้งปวง ในแง่ของการกระทำกรรม, หรือรับ ผลแห่งกรรม เป็นต้น.

ส่วน กฎที่กำลังจะกล่าวถึงในวันนี้ คือ กฎเรื่องจตุราริยสัจจ์ นั้น เป็นกฎที่เกี่ยวกับความทุกข์, และความดับทุกข์โดยตรง. ถ้าจะเปรียบกับ พระเป็นเจ้า ก็เหมือนกับพระเป็นเจ้าแห่งความรอด แห่งความหลุดรอด หรือ จะช่วยให้หลุดรอดจากความทุกข์ทั้งปวง; แล้วจะเรียกว่ากฎก็ได้ เพราะ เป็นการพูดอย่างธรรมชาติธรรมดา. แต่ถ้าจะเรียกให้มันเป็นของขลังของศักดิ์

สิทธิ์ขึ้นมา ก็เรียกว่าพระเบ็นเจ้า. สำหรับคนที่ไม่อาจจะรู้จักธรรมะโดย ธรรมชาติอย่างลึกซึ้งก็เรียกว่าพระเบ็นเจ้า เพื่อว่าจะให้เขาได้มีความสะดุ้งกลัว จะ ได้ไม่ทำอะไรไปอย่างหวัดๆหรือประมาท จนเกิดความทุกข์ขึ้นมา อย่างนี้.

สรุปความได้ว่า สิ่งที่เรียกว่า ใกวัลยธรรม ที่ตั้งอยู่ในที่ทุกแห่ง และ ตลอดเวลานั้น สามารถจะมองดูได้ในลักษณะที่เป็นกฎ อย่างน้อยก็ ๓ อย่าง คือเท่าที่มันสำคัญหรือจะเรียกว่าเป็นพระเจ้าขึ้นมา ๓ องค์ : กฎแห่งสามัญญ-ลักษณะ ก็สร้างสิ่งต่าง ๆ ขึ้นมา. กฎแห่งอิทัปบัจจยตา ก็ควบคุมสิ่งต่าง ๆ อยู่. กฎเรื่องจตุราริยสัจจ์ ก็เป็น กฎสำหรับทำความดับทุกข์ คือรอดออกมาจาก ความทุกข์. ๒ ชนิดแรกได้กล่าวมาแล้ว ในการบรรยายครั้งที่แล้วมา ๒ ครั้ง : ในวันนี้จะกล่าวถึงกฎที่ ๓ คือ จตุราริยสัจจ์.

#### [เริ่มคำบรรอาอตามหัวข้อครั้งนี้.]

....

คำว่า ไกวัลยธรรม แปลว่า ธรรมชาติ หรือธรรมดาอันหนึ่ง ซึ่งมี ความเป็นไปหรือมีอำนาจ หรือมีอะไรก็สุดแท้ ตลอดไปในที่ทุกหนทุกแห่ง ใน ที่นี้เรียกว่า เป็นกฎแห่งอริยสัจจ์ หรือ จตุราริยสัจจ์.

เราจะมองจตุราริยสัจจ์ในฐานะเป็นไกวัลยธรรมก็ได้, จะมอง ไกวัลยธรรมในฐานะเป็นกฎแห่งจตุราริยสัจจ์ก็ได้, แต่มันก็ไม่พ้นไปจาก ความ หมายที่สำคัญที่สุด คือ ธรรมะที่เป็นกฎสำหรับประพฤติตามแล้ว จะรอดตัว ออกมาได้จากความทุกข์ทั้งปวง.

ใกวัลยธรรม

## ความหมายใกวัลยธรรมในฐานะ จตุราริยสัจจ์.

ที่นี้ก็จะได้กล่าวถึง ซึ่งที่เรียกว่าจตุราริยสัจจ์. อตุราริยสัจจ์ แปลว่า
ความจริงอันประเสริฐ ๔ ประการ ตามตัวหนังสือก็ว่าอย่างนี้. สัจจะ แปลว่า
ความจริง, อริยะ แปลว่า ประเสริฐ, จตุ แปลว่า สี่, จตุอริยสัจจ์, จตุราริยสัจจ์
– ความจริงอันประเสริฐสี่ : ว่า ความทุกข์ต้องเป็นอย่างนี้ ๆ, เหตุให้เกิดขึ้นแห่ง
ความทุกข์ ต้องเป็นอย่างนี้ ๆ, ความดับไม่เหลือแห่งความทุกข์ต้องเป็นอย่างนี้ ๆ,
วิธีปฏิบัติทำสัตว์ให้ลุถึงความดับไม่เหลือแห่งทุกข์ ต้องเป็นอย่างนี้ ๆ.

พังดูแล้วมันเหมือนกับว่า โครเบ็นผู้กล่าว หรือเป็นผู้บัญญัติ หรือ เป็นผู้แต่งตั้ง เป็นผู้ควบคุมอยู่สักคนหนึ่ง? เพราะมัน มีลักษณะที่แสดงว่า ต้อง : ต้องเป็นอย่างนี้, ต้องเป็นอย่างนี้. *ใครเป็นผู้สั่งให้เป็นอย่างนั้น?* นันแหละคือ ความหมายของคำว่าไกวลยธรรม ในฐานะที่เป็นเหมือนกับ พระเจ้าผู้สั่ง.

ตอนนี้ขอแทรกข้อความที่อยากจะเตือนซ้ำ ๆไว้เสมอว่า *เรากำลังจะ* ทำความเข้าใจอันดีต่อกันและกัน ในระหว่างศาสนาทุกศาสนา; แม้ศาสนาที่ถือ ว่ามีพระเจ้า เราก็มีพระเจ้า. และ ใครเป็นผู้ออกกฎอันนี้? ก็คือ พระเจ้า. แล้วกฎอันนี้ มีมาตั้งแต่เมื่อไร? ก็มีมา ตั้งแต่ก่อนพระเจ้าเสียด้วยข้ำไป; เพราะ มนุษย์เพิ่งรู้จักพระเจ้า, เพิ่งพูดคำว่าพระเจ้า, แต่ว่าคำว่ากฎนี้จะมีอยู่ก่อนนั้น.

นี้อาจจะทำความ เ**ข้าใจแก่ชาวคริสเตียนได้ดีที่สุด** ที่พูดว่า แรก เริ่มเดิมที่พระโอวาท หรือพระคำหรือพระโองการได้มีอยู่แล้ว At the beginning the Word was. ขอให้ช่วยจำกันไว้ว่า ชาวคริสเตียนเขาถือตายตัว อย่างนี้ ว่า แรกเริ่ม เดิมที่ พระคำได้มีอยู่แล้ว. พระคำนี้ คำของใคร? ใครสั่ง ว่าพระคำนั้นน่ะ อยู่กับพระเจ้า, พระคำสร้างสิ่งทั้งปวง, ไม่มีสิ่งใดที่ไม่ได้ถูกพระคำนี้สร้างขึ้น? พระคำอยู่กับพระเจ้า, พระคำนั้นเป็นพระเจ้า เป็นชีวิตเป็นแสงสว่าง คือเป็น อะไรหมดไปเลย.

รวมความแล้วก็ว่า มีพระคำ หมายถึงคำพูดของใครคนใดคนหนึ่ง ซึ่งพูดไว้บัญญัติไว้ตายตัว. เราไม่เรียกว่าพระคำ เฉย ๆ เราเรียกว่า กฎ. ถ้า เรียกคำว่ากฎนี้ให้ยาว ก็จะกลายเป็น God, ก็กลายเป็น God ของศาสนาคริสเตียน ได้

นี่พูดไว้ทุกที่ เดือนไว้ทุกที่ ว่าต่อไป เราจะต้องต่อรองกันในข้อนี้ เพื่อทำความเข้าใจอันดี ซึ่งกันและกันในระหว่างศาสนา จนถึงกับว่า ทุกศาสนา มีพระเจ้าแต่เรียกชื่อไม่เหมือนกัน; แม้เรียกชื่อไม่เหมือนกัน แต่มีลักษณะ อาการ อิทธิพลหรือมีอานุภาพอะไรเหมือนกัน คือ ในฐานะที่มีอยู่ก่อน สิ่งใด สร้าง สิ่งทั้งปวง ควบคุม สิ่งทั้งปวง แล้วก็มีระบบ อันหนึ่ง สำหรับจะ ช่วยให้ สัตว์ทั้งหลายทั้งปวง รอดออกมาเสียได้จากความทุกข์. นี่เราเรียกว่า กฎแห่ง สามัญญลักษณะ กฎแห่งอิทปีบีจจยตา กฎแห่งจตุราริยสัจจ์.

ทีนี้สำหรับ กฎแห่งจตุราริยสัจจ์ นี้ ก็เป็นกฎที่จะช่วยคนให้ออกมา เสียจากความทุกข์. ความทุกข์ก็เป็นไปตามกฎ : กฎอันหนึ่งทำให้เกิดความ ทุกข์ และมีความทุกข์, แล้วก็มีกฎอีกอันหนึ่ง ที่จะช่วยคนออกมาเสียจาก ความทุกข์; เมื่อประพฤติตามกฎอันนี้ ความทุกข์ก็จะไม่ปรากฏ แก่สัตว์หรือ สังขารกลุ่มนั้น.

ถ้าพูดให้เป็นธรรมะยิ่งไปกว่านั้น ก็คือว่า ถ้าไม่ทำอย่างนั้น ผล อย่างนี้ก็จะไม่เกิดขึ้น ตามกฎแห่งอิทปิบัจจยตา, และ เมื่อมีสิ่งนี้เป็นบัจจัย สิ่งนี้ย่อมเกิดขึ้น; มันก็ ตรงกันข้ามได้. เมื่อทางที่จะมีความทุกข์เป็นไปอย่างนั้น, ทางที่จะไม่มีทุกข์ มันก็เป็นมาอย่างนี้. นี่เรียกว่า กฎทั้งหลายมันเป็นกฎในแง่มุมต่าง ๆ กัน; แต่แล้วในที่สุดก็เหมือนกัน ตรงที่ว่า ควบคุมสิ่งทั้งปวง มีอยู่ก่อนสิ่งใด.

เรา ควรจะรู้จักกฎเหล่านี้ ที่มีอยู่ในเลือดในเนื้อ ในทุกปรมาญ ในตัวเรา แล้วเราก็ยังไม่รู้; หรือถ้าจะพูดก็พูดว่า พระเจ้ามีอยู่ในเลือดใน เนื้อ ในทุกปรมาญแห่งเนื้อหนังร่างกายชีวิตของเรา เราก็ไม่รู้จักพระเจ้า; แล้วเราก็มาทะเลาะมาเถียงกัน ว่าแกมีพระเจ้าฉันไม่มีพระเจ้า ก็บ้าเลยทั้ง ๒ ผ่าย. ควรจะรู้ให้มากกันยึง ๆ ขึ้นไป จนถึงกับไม่ต้องเถียงกันไม่ต้องทะเลาะวิวาทกัน; เพราะว่าสิ่งที่เรียกว่าไกวลยธรรมนั้นแหละ จะเป็นเครื่องช่วยปรับความเข้าใจกัน ในข้อนี้ ที่จะไม่ต้องเถียงกัน.

## จตุราริยสจัจเป็นกฎใช้ได้เฉพาะสิ่งที่มีความรู้สึก.

ที่นี้เรื่อง จตุราริยสัจจ์ นี้ มันเป็นสัจจะในฐานะที่เป็นกฏ ที่มีอยู่ใน ทุกสิ่ง และ โดยเฉพาะที่มีความรู้สึกได้; นี่ก็ เป็นกฎอันหนึ่ง แล้ว ที่จะต้องพูด กันเสียด้วย ว่าเรื่องจตุราริยสัจจ์นี้เป็นกฏ แต่จะใช้หรือ จะมีได้แก่สิ่งที่มีความ รู้สึกเท่านั้น. ถ้าสิ่งใดไม่มีความรู้สึกก็ไม่เกี่ยวกับจตุราริยสัจจ์; เพราะว่า สิ่งที่ ไม่มีความรู้สึกนี้ ไม่มีความทุกข์ ไม่มีปัญหา. พระพุทธองค์จึงได้ตรัสไว้โดย เฉพาะว่า "เราบัญญัติจตุราริยสัจจ์ สำหรับสัตว์ที่กำลังมีความรู้สึกอยู่". คนเรา นี่แหละ ถ้าตายแล้วก็หมดเรื่องอริยสัจจ์; แต่เมื่อมีชีวิตอยู่ มันรู้สึกอะไรได้ โดยเฉพาะรู้สึกในเวทนาทั้งหลายได้ ก็ต้องมีกฎเรื่องอริยสัจจ์เข้ามาเกี่ยวข้อง.

ที่เรียกว่า สัจจ์ ก็คือ จริง, จริง ก็คือ ไม่มุสา. ถ้าจะจริงอย่างไม่ มุสาก็ต้อง เป็นอสังขตะ คือไม่มีอะไรมาแตะต้องได้; ไม่อยู่ โต้อำนาจการแตะ ต้องของสิ่งใด นี้ก็เรียกว่าอสังขตะ. ฉะนั้นบรรดาสิ่งที่เป็นกฎทั้งหลายแล้ว ต้องเป็นสิ่งที่รวมอยู่ในอสังขตธรรมทั้งนั้น. ข้อนี้ก็ กล่าวไว้ในพระไตรปิฎก ว่าสัจจะทั้งหลายย่อมเป็นอสังขตะ.

ทีนี้ ทำในจึงเรียกว่าอริยะ. ที่แปลว่าประเสริฐ? สัจจะมีมากมาย หลายร้อยหลายพันสัจจะก็ได้; แต่ถ้า สัจจะใดเกี่ยวกับความดับทุกข์ได้ สัจจะ นั้นต้องประเสริฐ. เพราะคนเรามันดีอยู่ที่ไม่มีความทุกข์; ฉะนั้นสิ่งใดหรือ ระบบไหน ที่มันช่วยดับทุกข์ได้ ก็ต้องถือว่าประเสริฐ.

คำว่า อริยะ มีความหมายคลุม ๆ หรือรวม ๆ ว่า ประเสริฐ. ที่นี้ประเสริฐ นั้นมันแยกออกไปได้เช่น อริ กับ ยะ, ยะ ก็แปลว่า ไป, อริ ก็ จากข้าศึก, ไปเสียจากข้าศึก เรียกว่า อริยะ ก็ ประเสริฐ; อย่างนี้เป็นต้น, เรามาเรียกกัน ว่า พระอริย เจ้า ก็แปลว่า คนที่เขาไปเสียได้จากข้าศึก คือกิเลสหรือความทุกขึ้. อริยสัจจ์ นี้ก็เหมือนกันคือ ธรรมะที่เป็นของจริง ที่เป็นเครื่องข่วยให้ไปเสียจาก ข้าศึก คือกิเลสหรือความทุกขึ้.

ทีนี้ ทำไมจึงเติมคำว่า จตุ คือ สี่ อย่างเข้ามาข้างหน้า? นี้เป็น การบัญญ์ตีของพระพุทธเจ้า อย่างที่ท่าน ได้ตรัสไว้ แล้วว่า "ตถาคตรู้พร้อมเฉพาะ แล้วก็เอามาเบิดเผย มาบัญญัติขึ้นไว้ มาแต่งตั้งขึ้นไว้, ปญฺณเปติ ปฏฺธเปติ
– บัญญัติขึ้นไว้ แต่งตั้งขึ้นไว้".

เดี๋ยวนี้เพื่อให้มันง่ายแก่ทุกคน จึงบัญญัติหรือแต่งตั้งขึ้นไว้เป็น ๔ อย่าง เรียกว่า อริยสัจจ์สี่ : ที่ ๑ คือ ความทุกข์. ที่ ๒ คือ เหตุให้เกิดทุกข์. ที่ ๓ คือ ความดับแห่งทุกข์. ที่ ๔ คือ ทางให้ถึงความดับแห่งทุกข์. นี้มัน ชัดเจนดี มันง่ายดี เป็น ๔ : แต่ถ้า จะย่น ก็ เหลือ ๒ คือ ทุกข์ กับ เหตุให้เกิด ทุกข์, ความดับทุกข์ กับ ทางให้ถึงความดับทุกข์. บางที่ พระองค์ก็ ตรัส แต่เพียงว่า "ฉันบัญญัตเฉพาะ ความทุกข์กับความดับทุกข์ "เท่านั้น โดยรวม เอาเหตุให้เกิดทุกข์ เข้าไปไว้ในเรื่องของความทุกข์ และรวมเอาทางของความดับทุกข์ เข้าไปไว้ในเรื่องของความดับทุกข์ นั่นเอง.

#### กฎแห่งอริยส์จัจ์ ๔ เป็นใกวัลย์เพราะเป็นตดตา.

ที่นี้ดูกันในข้อที่ว่า มันเป็นไกวลัยธรรมอย่างไร? กฎแห่งอริยสัจจ์
ทั้ง ๔ นี้เป็นไกวลัยธรรมในฐานะที่ว่า เป็นอย่างนั้น ไม่เป็นอย่างอื่น คือ
บาลีที่เรียกว่า ตลา – ความเป็นอย่างนั้น, อวิตลา–ความไม่ผิดไปจากความเป็นอย่าง
นั้น, อนัญญลา–ความไม่เป็นไปโดยประการอื่น; แม้ตัวหนังสือจะต่างกันถึง
๓ คำ มันก็ความหมายเดียว อันเดียวคือต้องเป็นอย่างนั้น เป็นอย่างอื่นไม่ได้
เดี๋ยวก็จะดูกันว่าเป็นอย่างไร?

ความทุกข์ก็ต้องเป็นอย่างนั้น ไม่เป็นอย่างอื่น ไม่ผิดไปจากความ เป็นอย่างนั้น. เหตุให้เกิดทุกข์, หรือ ความดับทุกข์, หรือ ทางให้ถึงความ ดับทุกข์, ก็มีลักษณะเฉพาะ ๆ ๆ ว่า ต้องเป็นอย่างนั้น.

ถ้าเพ่งเล็งถึง กิริยาที่จะต้องประพฤติปฏิบัติ ความทุกขึ้มันก็เป็นตัว ทุกข์ที่ทนยาก. เหตุให้เกิดทุกข์ ก็คือ ตัณหา ได้แก่ ความอยากที่มาจากความโง่; ความอยากที่ไม่ได้มาจากความโง่นั้น ไม่เรียกว่าตัณหา. ที่นี้ ความดับทุกข์ นั้น คือดับเหตุของทุกข์เสีย คือ ดับตัณหาเสีย. ทางให้ถึงความดับทุกข์ นั้น ก็คือ การปฏิบัติที่ถูกต้องอยู่ตลอดเวลา ซึ่งมักจะแยกออกเป็น ๔ อย่างหรือ ๔ ประการ เรียกว่า มรรคมืองค์แปด รวมกันเข้าเป็น ๑ ทาง ประกอบอยู่ด้วยองค์ ๔; ต้อง เป็นอย่างนี้ เป็นอย่างอื่นไม่ได้. จริงไม่จริง? ใครอยากค้านก็ค้าน.

อยากจะพูดด้วยคำตรง ๆ ว่าพระพุทธเจ้าท่านมีใจนักเลง ยึงกว่าพวก คุณทั้งหมดที่นั่งอยู่ที่นี่ คือว่าท่านปล่อยให้ค้าน, ท่านกล้าให้ค้าน ยอมให้ค้าน ยอมให้ไม่เชื่อ; เช่นว่า "ฉันพูตออกไป แก*ไม่ต้องเชื่อ* ไปคิดดู ไปพิจารณาดู ไปอะไรดู ต่อเมื่อมัน*รู้สึกด้วยใจของตัวเองว่า เป็นอย่างนั้น จึงค่อยเชื่อ*".

ทีนี้อาตมาก็เอาคำของพระพุทธเจ้ามากล่าว; ฉะนั้นจึงอยู่ในฐานะที่ ว่า เปิดโอกาสให้ค้าน ไม่ต้องเชื่อ ยอมให้ค้าน อยากล้อก็ได้ หรือว่าเลยไป กว่านั้น อยากจะดำบ้างก็ได้. แต่ขอให้สนใจเท่านั้นแหละ นี้ไม่สนใจ; แม้ แต่ให้ด่าก็ยังไม่สนใจ. ถ้าอย่างนี้ละก็หมดทาง คือไม่มีปัญญาที่จะทำให้เข้ามา เกี่ยวข้องกันได้.

## ดูทุกขอริยสจัจ กฎข้อที่หนึ่งที่ว่า ต้องเป็นอยางนั้น.

ทีนี้สำหรับความทุกข์ **ข้อที่แรก** เรียกว่า **ทุกขอริยสจัจ์ ที่ว่าต้อง** เป็นอย่างนั้น, ต้องเป็นอย่างนั้น, ต้องเป็นอย่างนั้น, ต้องเป็นอย่างนั้น, มันคือเป็นอย่างไร? นี่ขอให้พังดูให้ดี.

ข้อนี้ มีพระพุทธภาษิต ตรัสไว้ว่า เรื่องอริยสัจจ์นี้ มีใจความที่กล่าว ได้เป็นพยัญชนะ ๒—๓ คำเท่านั้น; แต่ปริยายแห่งความหมายมันมีมาก เช่น พูดว่า ความทุกข์, ความทุกข์ คำเดียวก็พอ แต่มันมีลักษณะอย่างไรนั้นมี มาก. แต่แล้วในที่สุดมันก็เป็นอย่างเดียว คือว่ามัน ทนยาก หรือดูแล้วมัน น่าเกลียด. นี่เราเอาตามที่มีในพระบาลึกันก่อน ว่าทุกขอริยสัจจ์นั้นเป็น อย่างไร?

เรื่องนี้เป็นเรื่องเตือนให้ระลึกนึกถึง ที่ได้ยืนได้พึ่งมาแล้ว หรือว่า เป็นเรื่องช่วยความจำมากกว่า; เพราะว่าท่านทั้งหลาย เคยได้ยืนมาแล้ว ที่ว่า ทุกข์เป็นอย่างไร? ก็สวดกันอยู่ทุกวันว่า ชาติปี ทุกขา, ชราปี ทุกขา, มรณมปี ทุกข์, โลกปริเทวทุกขโทมนสสุปายาสาปี ทุกขา, อปุปิเยหิ สมุปโยโค ทุกโข, ปีเยหิ วีปุปโยโค ทุกโข, ยมปีจุฉิน ลภติ ตมปี ทุกข์. เท่านี้รวมเป็น ๑๑ อย่าง ๑๑ อาการด้วยกัน ก็เรียกว่าความทุกข์.

แต่มีความหมายที่ซ่อนเร้นลึกลับ อยู่ข้อหนึ่งว่า มันต้องเป็นความ เกิด ความแก่ ความตาย โสกปริเทวะอะไรก็ตาม ที่คนโง่**ได้ยึดถือเอา** ว่าเป็น ความเกิดของกู ความแก่ของกู ความตายของกู ความโศกของกู ปริเทวะของกู อะไรก็ของกู นั้นมัน จึงจะเป็นทุกซ์. ถ้าไม่ได้ยึดถือ โดยความเป็นของเรา หรือ เป็นตัวเรา แล้วมัน ไม่ทุกซ์; แม้ถ้อยคำจะพูดแต่เพียงว่า ความเกิดเป็น ทุกซ์. แต่ตามข้อเท็จจริงนั้น ความเกิดที่คนนั้นยึดถือเอาด้วยความโง่เขลาคือ อวิชชา ว่าเป็นความเกิดของกู.

เตี๋ยวนี้มันเห็นได้ง่าย ว่าไม่ว่าใครละ ที่พูดว่าความเกิดนี้ หมายถึง ความเกิดของกูทั้งนั้นแหละ, ความแก่ก็ของกูทั้งนั้นแหละ, จึงไม่ต้องใส่คำว่า ที่ถูกยึดถือว่าของกูเข้ามา; พูดแต่ว่า ความเกิด ความแก่ ความตาย ก็พอ. สตว์ทั้งหลายที่ยังเป็นปุถุชนอยู่ย่อมยึดถือเอาโดยความเป็นของตนทั้งนั้น.

นื่อาการ ๑๑ อย่างนี้มันเป็นตัวทุกข์ เป็นอาการของความทุกข์ เกิด แก่ ตาย โสกะ ปริเทวะ ทุกขะ โทมนัส อุปายาส แล้ว พลัดพรากจากของรัก ประสบกับสิ่งที่ไม่รัก แล้ว ปรารถนาสิ่งใดไม่ได้สิ่งนั้น; รวมกันเป็น ๑๑ อาการ นี้เรียกว่าทุกข์. ที่ว่า ความทุกข์ต้องเป็นอย่างนี้ ๆ ก็คืออย่างนี้ คือ ๑๑ อาการ นี้ เป็นต้น ที่คนยึดถือด้วยอุปาทาน ว่าเป็นของฉัน. นี้ก็เป็นคำอธิบายปริยายหนึ่ง ที่ว่าทุกข์ต้องเป็นอย่างนี้ อย่างนี้.

ที่นี้ปริยายอื่นยังมีอีก คือ บาลีที่ว่า สงขิตเตน ปญจุปาทานกุขนุธา ทุกุขา นี่เป็นคำสรุปต่อท้าย ว่า เมื่อกล่าวโดยสรุปแล้ว บัญจุปาทานักขันธ์เป็นตัว ทุกข์. นี่เป็นหลักฐานที่ยืนยัน ให้เห็นชัดลงไปว่า ต้องยึดมั่นด้วยอุปาทาน มัน จึงจะเป็นตัวทุกข์. ถ้าไม่ถูกยึดมั่นด้วยอุปาทาน ไม่มีอะไรที่เป็นทุกข์แก่ บุคคลนั้น; เว้นไว้แต่จะเป็นความทุกข์ ในความหมายอีกความหมายหนึ่ง คือ ความหมายว่ามันน่าเกลียด. น่าเกลียดเพราะเหตุไร? เพราะเหตุว่ามันเปลี่ยน แปลง, หรือเป็นมายา. ความทุกข์ในความหมายที่น่าเกลียดเพราะเปลี่ยนแปลง อย่างนี้ ใช้
ได้แก่ทุกอย่าง ทุกสิ่ง แม้สิ่งที่ไม่มีความรู้สึก หรือไม่มีชีวิต; เช่น ก้อน
หินนี้ มันมีลักษณะแห่งความเปลี่ยนแปลง. ความที่มันเปลี่ยนแปลง ไม่คงอยู่
กับร่องกับรอยนั้นแหละน่าเกลียด, ดูแล้วน่าเกลียด; ทุกขะ = ทุ + อักขะ นี่
แปลว่า ดูแล้วน่าเกลียด.

ถ้าจะถือว่า สังขารเป็นทุกข์ กันให้หมดแล้ว แม้แต่ ก้อนหินก็เป็นสังขาร จะให้ก้อนหินเป็นทุกข์ได้ด้วย ก็ต้องว่า ดูแล้วมันน่าเกลียด คือมัน ไม่เที่ยง และ แล้วมันเปลี่ยนแปลงเรื่อย. หรือจะเอาเปรียบกว่านั้น ก็พูดได้เหมือนกัน ว่า ถ้าไป ยึดถือก้อนหินว่าของกู เข้าแล้ว มัน ก็ทำความทุกข์ให้แก่บุคคลที่เข้าไปยึดถือ ว่า ก้อนหินของกู.

ที่นี้ธรรมดาไม่มีใครไปยึดถือก้อนหืนเหล่านี้ว่าของกู มันเต็มไปทั้งวัด ทั้งโลก: แต่แล้วมันก็มีความทุกข์อีกความหมายหนึ่ง คือว่า "ดูแล้วมันน่าเกลียด". บรรดา สังขารที่มีการเปลี่ยนแปลง อยู่เสมอ สิ่งใดไม่เที่ยงสิ่งนั้นเป็นทุกข์ คือ ดูแล้วน่าเกลียด.

แต่ ความทุกข์ที่มีปัญหา หรือเป็นตัวปัญหานั้น หมายถึงความทุกข์ ที่ทนไม่ใหว, ทนไม่ได้, หรือทนได้แสนยาก. นี้มันจะมีแต่แก่สัตว์ที่มี ความรู้สึกคิดนึกได้ เช่น คน เป็นต้น หรือสัตว์เดรจฉาน เป็นต้น ที่มีความ รู้สึกคิดนึกได้. นี้มัน เป็นทุกข์เพราะมันเหลือทน; มันเป็นทุกข์ก็เพราะมันไปมื ตัณหา คือความอยาก, แล้วยึดมั่นอยู่ด้วยอุปาทานในสิ่งนั้น ๆ มันจึงเป็นทุกข์ ร้อนอยู่ในใจ, นี้ทุกข์อย่างนี้เป็นตัวบัญหา.

ฉะนั้นพระพุทธเจ้าท่านจึงตรัสว่า สงุขิตเตน ปญจุปาทานกุขนุธา ทุกุขา ว่า ขันธ์ทั้งหลายที่กำลังมีอุปาทานยึดมั่นอยู่ นั่นแหละเป็นตัวทุกข์; แล้วมื อยู่ ๕ อย่าง : รูปปาทานกุขนุโธ เวทนูปาทานกุขนุโธ สญฺญปาทานกุขนุโธ สงฺขา-รูปาทานกุขนุโธ วิญญาญูปาทานกุขนุโธ ที่สวดมนต์กันอยู่ทุก ๆ เช้านี้.

ถ้าพูดอย่างนี้ก็พูดไปว่า ขันธ์ที่ประกอบอยู่ด้วยอุปาทานทั้ง ๕ นั่นแหละ เป็นตัวทุกซ์. ความหมายมัน เล็งไปถึงอุปาทาน ที่เข้าไปจับฉวยเอาด้วยจิตใจ; เพราะมือวิชชาความไม่รู้ไปจับฉวยเอาเข้า มันก็กัดเอาเท่านั้น. เพราะว่ามัน ไม่ใช่สิ่งที่ใคร ๆ จะไปฉวยเอาว่าเป็นของเรา, เป็นตัวเรา หรือเป็นของเรา; มันเป็นธาตุที่เป็นไปตามธรรมชาติ. ถ้าใครไปจับฉวยเอามาว่าเป็นของเรา มัน ก็ปลันธรรมชาติ โกงธรรมชาติ โกงพระเจ้า โกงอะไรหมด; มันก็ถูกตบหน้าเอา จึงมีความทุกข์. ลองจับฉวยว่า เงินของกู ทองของกู เมียของกู ลูกของกู; เหมือนในนิทานเรื่องลิงล้างหู ในภาพในโรงหนังเข้าซิ มันก็กัดเอาเท่านั้น.

นี่กล่าวโดยย่อแล้ว อุปาทานขันธ์ทั้ง ๕ เป็นตัวทุกข์ มันหมายความ อย่างนี้, หรือว่า ถ้าไปหิ้ว ไปถือ ไปย**ึดถือเข้าแล้วมันก็หนัก**.

ที่นี้ยังมีพระบาลีต่อไปอีกว่า ภาราหาน ทุกฺข โลเก – การถือเอา ของหนักเป็นความทุกข์ในโลก; ที่สวดกันอยู่ทุกเช้าทุกเย็นเหมือนกัน คือสวด ว่า ภารา หเว ปญจกุขนุธา, ภาราทาน ทุกุข โลเก นี้; อาทานะ แปลว่า ถือเอา, ภาราทานะ แปลว่า การถือเอา ภาระคือของหนัก, ทุกขัง โลเก – เป็นทุกข์ในโลก.

โลกนั้นแหละเป็นของหนัก สิ่งต่างๆเราเรียกว่า โลก. รูป เสียง
กลิ่น รส โผฏฐพพะ ธัมมารมณ์ ที่อยู่ในรูปของเงิน ทอง ข้าวของ บุตร
ภรรยา สามี นี้ก็เรียกว่ารูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐพพะ ธัมมารมณ์ เป็น
ตัวโลก เป็นของหนัก; พอไปห็วเข้าก็เป็นของหนัก, เมื่อไม่ห็วก็ไม่เป็นของ
หนัก, ฉะนั้นอย่าห็วดีกว่า; หมายความว่า อย่าได้ยึดถือเอาว่าเป็นตัวกู
เป็นของกู มันก็ไปด้วยกันได้ ทำอะไรไปด้วยกันได้ตามความประสงค์ โดยที่
ไม่ต้องเป็นทุกข์หนัก.

คำสอนของขาวคริสเตียน แล้วแยบคายที่สุดที่ว่า มีภรรยาก็จงเหมือน กับไม่มีภรรยา, มีทรัพย์สมบัติก็จงเหมือนกับไม่มีทรัพย์สมบัติ, มีความทุกข์ ก็จงเหมือนกับไม่มีความทุกข์, มีความสุขก็จงเหมือนกับไม่มีความสุข, ขื้อของ ที่ตลาดแล้วอย่าเอาอะไรมา; หมายความว่าข้างนอกมันจะทำไปตามความประสงค์ ตามขนบธรรมเนียมประเพณี ตามที่ถูกที่ควรก็ได้; แต่ในใจ อย่ากล้ายึดถือ ว่า ของกูหรือดัวกู มันจะกัดเอา. นี่ ภาราทาน ทุกข์ โลเก – การถือของหนัก เป็นความทุกข์ในโลก.

ฉะนั้นที่ว่า ความทุกข์ต้องเป็นอย่างนี้, ต้องเป็นอย่างนี้, ด้อง เป็นอย่างนี้; คือมัน ไปยึดเอาอะไรเข้าแล้ว มัน จะต้องเป็นความทุกข์. ความ ทุกข์ต้องเป็นอย่างนี้ คือไปยึดเข้าแล้วไปถือเข้าแล้ว มันจะต้องเป็นความทุกข์. นี่ความหมายของข้อที่ว่า ความทุกข์ต้องเป็นอย่างนี้, ต้องเป็นอย่างนี้ : ตถา - ต้องเป็นอย่างนี้, อวิตถา - ไม่ผิดไปจากความเป็นอย่างนี้, อนัญญูถา - ไม่ เป็นไปโดยประการอื่น, มันคืออย่างนี้.

ทีนี้ที่ว่า ลึกไปกว่านั้น อีก ก็คือว่า สิ่งที่มีการเกิดขึ้นและดับนั้น แหละเป็นความทุกข์. พระเถรื่องค์หนึ่งก็ได้กล่าวไว้ว่า ทุกุขเมว หิ สมุโภติ ทุกุขเมว นิรุขุณติ ฯ ลฯ – ที่เกิดขึ้นแล้วมีแต่ทุกข์ ที่ดับลงแล้วมีแต่ทุกข์; นอกจากทุกข์แล้วไม่มีอะไรเกิดขึ้น และไม่มีอะไรดับไป.

แล้วก็ยังมี พระพุทธภาษิต ที่ตรัสไว้เองว่า ถ้าเป็นอริยสารกที่แท้จริงใน
พระพุทธศาสนานี้แล้ว จะไม่มีความสงสัยในข้อนี้ คือไม่มีความสงสัยในข้อที่ว่า ถ้า
มีเกิดอยู่ละก็ทุกข์ทั้งนั้น, ถ้ามีดับลงละก็ทุกข์ทั้งนั้น ไม่มีอะไรที่ไม่ใช่ทุกข์ ที่
จะเกิดอยู่หรือดับอยู่ –ทุกขเมว อุปุปขุบมาน อุปุปขุบติ, ทุกขเมว นิรุขุณมานิ
นิรุชุณติ. ถ้ามีกิริยาอาการแห่งการเกิดขึ้นแล้วมันทุกข์ทั้งนั้น; ถ้ามีกิริยา
แห่งการดับลงแล้วทุกข์ทั้งนั้น : ว่าถ้ามีเกิดและดับแล้วเป็นทุกข์ทั้งนั้น.

เป็นอันว่า ความทุกข์ต้องเป็นอย่างนี้, ต้องเป็นอย่างนี้; คือ ต้องเกิด และ ต้องดับ. ถ้ามีเกิดและดับแล้วต้องเป็นทุกข์; ถ้าเป็นทุกข์แล้ว ต้องมีเกิดและมีดับ. ฉะนั้นที่กล้าตะโกนลงไปโผง ๆ ว่า ความทุกข์ต้องเป็นอย่างนี้, ความทุกข์ต้องเป็นอย่างนี้, ขอให้สังเกตดูอีกอย่างหนึ่งว่า มันมีการเกิด และการดับ.

ทีนี้ เกิด – ดับ นี่ มันมีความหมายที่ผิดธรรมตาอยู่. การเกิดขึ้น แห่งอายตนะ คือตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ เป็นความทุกข์; แม้แต่ว่า การเกิดขึ้นแห่งชาตุดิน น้ำ ลม ไฟ อากาส วิญญาณ ก็เป็นความทุกข์; มีพระบาลีอย่างนี้ตรัสไว้ชัดเลย. การเกิดขึ้นแห่งดิน แห่งน้ำ ไฟ ลม ก็ เป็นการเกิดขึ้นแห่งความทุกข์, หรือการเกิดขึ้นแห่งโลก คือทุกข์, การเกิดขึ้นแห่ง ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ก็เป็นการเกิดขึ้นแห่งทุกข์, แล้วการ เกิดขึ้นแห่ง รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ก็คือการเกิดขึ้นแห่งทุกข์; แม้ที่สุดแต่การเกิดขึ้นแห่งอาหาร : กวพิงการาหาร ผัสสาหาร มโนสัญ-เจตนาหารก็เป็นทุกข์.

เกิด นี่ในที่นี้ หมายถึงว่า มัน ทำหน้าที่ขึ้นมาแล้ว ตามหน้าที่ ของสึงนั้น ๆ. เช่นธาตุดินยังเป็นดินอยู่นี้ ไม่มีความทุกข์; แต่ธาตุดินไปทำ หน้าที่ของธาตุดิน เช่น ประกอบกันเข้า กับธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม แล้วมา เป็นสัตว์เป็นสังขาร กลุ่มนี้ ที่มีความรู้สึกคิดนึกได้, แล้ว ทำหน้าที่อยู่ ทาง ตา หู จมูก ลิ้น กาย นี้เรียกว่ามันเกิด; นี่เรียกว่า ธาตุเพิ่งเกิด.

ธาตุที่มีอยู่ตามธรรมชาตินั้น ยังไม่เรียกว่าเกิด; ต่อเมื่อใดมาทำ หน้าที่ร่วมกันเข้า เป็น ตา หู จมูก ฉิ้น กาย หรือเป็น รูป เสียง กฉีน รส โผฏฐพพะ มีการสัมผัส กันขึ้นแล้ว อย่างนี้จึงเรียกว่าเกิด; ฉะนั้นการ เกิดแห่งดินก็เป็นทุกข์. การเกิดแห่งน้ำก็เป็นทุกข์, การเกิดแห่งไฟก็เป็นทุกข์, การเกิดแห่งลมก็เป็นทุกข์หมด.

นี้มันลึกอยู่ สำหรับผู้ที่ไม่เคยได้ยืนได้พึ่ง หรือไม่เคยคิดอย่างนี้; แต่พระพุทธเจ้าท่านตรัสอย่างนี้ทั้งนั้น. ฉะนั้นถ้าเผอิญใครไปอ่านหนังสือพระ-ไตรปีฏกเล่มไหนเข้า ได้ยืนข้อความอย่างนี้แล้วจะงง จะไม่เข้าใจ แล้วจะหาว่า ผิดแล้ว, ผิดแล้ว; ของใครปลอมเข้ามาแล้ว อย่างนี้ก็ได้. แต่ถ้ารู้ตามที่ถูก ต้องแล้ว ท่านหมายความอย่างนี้ : เกิด คือมันทำหน้าที่ของมัน; เช่น ตาเป็นทุกข์ นี้หมายความว่า ตาทำหน้าที่อย่างตา เรียกว่า ตาเกิด.

ถ้าพึ่งถูกก็จะเข้าใจว่า เดี๋ยวนี้ตายงัไม่ได้เกิด; ต่อเมื่อตาทำหน้าที่ สำหรับจะเห็นรูป ด้วยอวิชชาจนเกิดทุกข์อย่างนี้ เรียกว่าตามันเกิด. เมื่อ ตา เกิดก็ต้องเกิดทุกข์, เมื่อ หูเกิดก็ต้องเกิดทุกข์. เดี๋ยวนี้ตาและหูยังไม่ได้เกิด: แม้ว่าจะลืมตาเห็นอะไรอยู่ ก็ยังเรียกว่า มันมีอยู่ตามธรรมดา ตามหน้าที่ของ ธรรมดา. อย่างนี้ยังไม่เกิดอาการเฉพาะ ที่เขามุ่งหมายไว้ว่า มัน ต้องเกิดขึ้น ค้วยอวิชชา อุปาทาน; เป็นตาของกู เห็นอะไรอยู่ รู้สึกสวยทางตา มันน่า รักน่าพอใจ แล้ว ยึดมันถือมัน; อย่างนี้เรียกว่า ตาเกิด แล้วก็เป็นทุกข์. คำว่า เกิด "มันมีความหมายพิเศษอย่างนี้ทั้งนั้น.

แต่ถ้า เกี่ยวกับขันธ์ทั้ง ๕ คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ นี้เข้าใจง่าย มันซัดอยู่; เกิดเป็นรูป เป็นเวทนา เป็นสัญญา ฯลฯ นี้ต้อง เป็นทุกข์. การเกิดแห่งขันธ์เป็นทุกข์ หมายความว่า ยึดมั่นถือมั่นแล้ว ตามปกติ.

การเกิดของขันธ์ ของธาตุ ของอายตนะอะไร เป็นทุกข์; นี้แม้ ดับลงตามธรรมชาตินี้ก็เป็นทุกข์ เพราะว่าเราไม่อยากให้ดับ. สิ่งที่มีการเกิดดับ มันไม่พึ่งเสียงเรามันก็มีการเกิดดับ; การที่มันต้องเกิดดับไปตามกฎของมันนี้ ทำให้คนที่ยึดมันถือมันเป็นความทุกข์. ฉะนั้น การเกิด ก็ดี การดับ ก็ดี ของ ขันธ์ ธาตุ อายตนะ นั้น ๆ ทำความทุกข์ให้แก่บุคคลผู้ยึดถือ; นี้ก็เรียกว่า เป็นกฎเกณฑ์อันหนึ่ง ที่ว่าความทุกข์ต้องเป็นอย่างนี้, ต้องเป็นอย่างนี้, ต้อง เป็นอย่างนี้.

ทีนี้มีกฎปลีกย่อย ออกไปอีก สำหรับความทุกข์นั้น; เช่นว่า ที่ อธิมตุต หรือ ปริตุตมตุต. อธิมตุต แปลว่า มีประมาณมาก ปริมาณยิ่ง, ปริตุตมตุต ก็แปลว่ามีปริมาณน้อย; คือมันจะ ทุกข์มาก หรือจะ ทุกข์น้อย ก็ แล้วแต่ความโง่ของคน ๆ นั้น. มือวิชชามาก ก็มีตัณหามาก; มีตัณหามาก ก็มีอุปาทานยึดมั่นมาก ก็มีความทุกข์มาก.

ถ้าในบางคนหรือในบางกรณี ที่อวิชชาเข้ามาเกี่ยวข้องแต่น้อย แต่ เบา ๆ นี้ก็ มีตัณหาน้อย หรือเบา ๆ อย่างเบา ๆ; มีอุปาทานอย่างเบา ๆ ความ ทุกข์นั้นมันก็น้อย คือเรียกว่าปริตตมัตตะ มีปริมาณน้อย. ถ้ามีอวิชชาเต็มที่ ตัณหา อุปาทานเต็มที่ มันก็ทุกข์มาก ทุกข์หนัก จนจะขาดใจตายอยู่แล้ว.

นี่มัน ขึ้นอยู่กับอวิชชา ตัณหา อุปาทาน ซึ่งมันเนื่องกันทั้งนั้น ถ้าอุปาทานมากยึดมาก มันหนักมาก ทุกข์มาก. อุปาทานจะมีมากก็เพราะ ตัณหามันมีมาก; ตัณหามันจะมีมากก็เพราะอวิชชามันมีมาก ในขณะที่มีสัมผัส.

นี้ก็เป็นกฎอันหนึ่งว่า ความทุกข์นี้จะมากหรือจะน้อย ก็แล้วแต่ ปริมาณ หรือน้ำหนักคุณค่าของอุปาทาน ของตัณหา ของอวิชชา.

ทีนี้ยังมีคำว่า ทนุธวิราคี *ขิปุปวิราคี*; วิ*ราคี* คือ*วิราคะ* แปลว่า คลายหรือจาง. ทนุธวิราคี แปลว่า คลายข้าจางข้า, ขิปุปวิราคี แปลว่า จางเร็ว คลายเร็ว. ความทุกข์บางอย่างก็คลายช้ำ, ความทุกข์บางอย่างก็คลายเร็ว; มันก็แล้วแต่ว่า อุปาทานมันเหนียวแน่นมาก หรืออุปาทานมันเหนียวแน่นน้อย. อุปาทานมาก ก็เหนียวแน่นมาก; อุปาทานน้อย ก็เหนียวแน่นน้อย. ฉะนั้น ความทุกข์บางอย่างสิงอยู่ในใจ สลัดเท่าไรก็ไม่ใคร่จะออก อยู่นานมาก เพราะ ว่า มัน มีอุปาทานมาก เพราะมี ตัณหามาก เพราะมี ความโง่ อวิชชามาก.

น็ก็เป็นกฎอันหนึ่ง ที่จะต้องดูให้ดี ให้เข้าใจ แล้วถือว่าเป็นกฎ : ถ้าอวิชชา ต้ณหา อุปาทานมาก ความทุกข์นั้นก็จะมีมาตรามาก แล้วก็คลาย ยาก คลายช้า. ถ้ามีอวิชชา ต้ณหา อุปาทาน น้อย หรือแต่เบาบาง มัน ก็เป็นความทุกข์ที่มีมาตราน้อย แล้วก็คลายง่าย; อย่างนี้เป็นต้น. หรือว่า อาจจะกลับกันด้วยเหตุอย่างอื่นมาแทรกแชงก็ได้เหมือนกัน; แต่มันมีกฎตาย ตัวของมันอย่างนี้ : เพราะว่า ความทุกข์ แล้ว ก็จะต้อง มาจากตัณหา ก็ได้ จะเรียกว่ามาจากตัณหาก็ได้ มาจาก อุปาทาน ก็ได้ มาจาก อวิชชา ก็ได้; ข้อนี้ อย่าไปเถียงกันให้บ่วยการ มันจะเป็นเรื่องตาบอดคลำช้าง.

คนหนึ่งว่า ทุกข็มาจากตัณหา เพราะพระพุทธเจ้าท่านได้ตรัสว่า ตัณหา เป็นเหตุให้เกิดทุกข็ ยืนยันอย่างนี้. อีกคนหนึ่งว่า พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า มาจากอวิชชา เพราะ อวิชุชาปจุจยา สงขารา, สงขารปจุจยา วิญญาณิ ฯลฯ จน เกิดทุกข์นี้ ต้นตอที่สุดมันอยู่ที่อวิชชา มันก็ผ่านไปทางตัณหา ผ่านไปทาง อุปาทาน. อีกคนหนึ่ง เขาว่า เอา อุปาทาน จีกว่า เพราะว่าพระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า สงขิดเดน ปญจุปาทานกุขนุธา ทุกขา – อุปาทานนั้นแหละเป็นตัวทุกข์; อย่าง นี้ไม่ถูกกว่าหรือ; คนหนึ่งก็ยืนยันไปอย่างหนึ่ง, คนหนึ่งก็ยืนยันไปอย่าง หนึ่ง; ถ้าเป็นคนโง่พอ ๆ กัน แล้วมันก็ชกกันต่อยกัน เหมือนตาบอดคลำช้าง.

นี่เป็นเรื่องที่จะ ต้องรู้ไว้ ให้ดี ๆ ว่าใครจะพูดว่า ความทุกข็มาจากตัดหา ก็ถูกที่สุด มาจากอุปาทาน ก็ถูกที่สุด มาจากอวิขขา ก็ถูกที่สุด มาจากเวทนา มาจาก ผัสละ ก็ถูกที่สุดไปด้วยกันทั้งนั้น; มันมีรายละเอียดอีกแห่งหนึ่งซึ่งว่าไว้ อย่างนั้น.

นี่ยกตัวอย่างมาให้ดูนี้ก็พอแล้ว สำหรับว่า ความทุกข์ต้องเป็นอย่างนี้, ต้องเป็นอย่างนี้, ต้องเป็นอย่างนี้, ต้องไม่เป็นอย่างอื่น ต้องไม่ผิดไปจาก ความเป็นอย่างนี้; นี่เรียกว่ากฎเกี่ยวกับจตุราริยสัจจ์ ในฐานะที่เป็นไกวัลย-ธรรม คือจะเป็นอย่างนี้ ในที่ทุกหนทุกแห่ง ในทุกอณูทุกปรมาณ. และจะ ต้องตลอดเวลาที่เราคำนวณไม่ได้ว่า เวลามันมีเท่าไร, มีนานเท่าไร.

ใครพูดได้บ้าง เวลานี้มันมีเท่าไร? ไม่รู้มันตั้งด้นจากเมื่อไร? แล้วมันจะไปจบลงเมื่อไรก็ไม่มีใครรู้. สิ่งที่เรียกว่าเวลา ที่เราไปกำหนดเป็น ปีๆ ปีๆ นั้น กำหนดเพื่อประโยชน์เฉพาะหน้า ในวงอันแคบอันสั้น; แต่เวลา ทั้งหมดมันตั้งต้นเมื่อไร ก็ไม่มีใครรู้. นั่นแหละคือ ความเป็นไกวัลยะ ที่เป็น ทั้งหมด ไม่สามารถจะแบ่งแยกได้. สิ่งที่เรียกว่าเวลาอันแท้จริงนั้นมิได้มี; มี เพราะเราไปกำหนดมันเข้า มันมีไกวัลยธรรมอันหนึ่งที่มีความหมายเป็นไปใน ทางเวลา.

นี่เรียกว่า ความทุกข์ต้องเป็นอย่างนี้อย่างนี้, จริงอย่างนี้ เรียก ว่าสจจะ. และถ้ารู้ข้อนี้แล้ว ก็จะช่วยให้เห็นเงื่อนต้น เงื่อนแรก สำหรับที่จะ ดับทุกข์ได้ ทุกขสัจจ์ หรือทุกขอริยสัจจ์ในฐานะที่เป็นกฏเรื่องความทุกข์.

....

. . . .

# ดูทุกบสมุทยสัจจ์ เป็นกฎบองอริยสัจจ์บ้อที่สอง.

ข้อที่สอง เหตุให้เกิดทุกซ์ เรียกว่า ทุกขสมุทยสัจจ์ : สมุทยะ แปลว่า ตั้งขึ้นอย่างครบถ้วน, เรียกสั้น ๆ ว่า สมุทัย แปลว่า ตั้งขึ้นอย่างครบถ้วน; ทุกขะ ก็ แห่งทุกข์ ทุกขสมุทัย ก็การตั้งขึ้นอย่างครบถ้วนแห่งทุกข์ คือ เหตุให้ เกิดทุกข์.

นั้นคืออะไร? ที่พระพุทธเจ้าท่านตรัสมากที่สุด; เราก็ได้ยืนมาก ที่สุด แล้วเป็นเรื่องแรกเป็นปริยายอันแรก ก็คือตรัสว่า ตัณหาเป็นเหตุให้เกิด ทุกข์. มีพระบาลี อย่างที่สวดกันอยู่ ยาย ตณุหา โปโนพุภวิกา นนุทิราคสหคตา ตตุรตตุราภินนุทินี –ตัณหาใดมันเป็นไปเพื่อภพใหม่เกิดใหม่ ประกอบอยู่ด้วย นันทิราคะ คือความกำหนัดด้วยอำนาจแห่งความเพลิน เป็นเหตุให้เพลินอย่างยิ่งใน อารมณีนั้น ๆ. นี่เรียกว่าตัณหา; อย่างที่มีบาลีซัมมจักก์ เป็นหลักฐานอยู่เป็น สูตรแรก ความอยากเกิดขึ้นแล้ว ความทุกข์ก็จะตามมา แต่ว่าความอยากในที่นี้ ต้องเรียกว่า ตัณหา จึงจะเป็นสึงที่มาจากอวิชซา.

ข้อนี้ภาษาไทยพูดกำกวมว่า ความอยาก; ความอยาก เป็น ตัณหาก็ได้, ไม่เป็นตัณหาก็ได้. ต่อเมื่อมัน มาจากอวิชชา ความอยาก จึง จะเป็นตัณหา. ถ้า มาจากสติบัญญาที่ถูกต้อง ความอยากนี้มิได้เป็น ตัณหา; แต่เป็นเหตุอันหนึ่งซึ่งจะทำให้เกิดการกระทำ, เกิดการกระทำที่มี ประโยชน์ก็ได้. ฉะนั้นถ้าว่าจะเป็น ตัณหา ให้เกิดทุกข์ แล้ว ต้องเป็นความ อยากที่มาจากอวิชชา คือความไม่รู้ แล้วมันจะได้ไปเกิดความยึดมั่นถือมั่น. ความอยากเกิด ขึ้นแล้ว จะเกิดความรู้สึกกูผู้อยาก. พอเกิดกูผู้อยาก นั้นคือความยึดมั่น; มันก็ต้องเป็นทุกข์เพราะยึดมั่น เพราะว่ากูก็ได้ที่ว ได้ หอบ ได้ถือ เอาสิ่งใดเข้าแล้ว คือสิ่งที่ตัวอยากนั้นเอง. นี้ ตัณหาคือความ อยาก ทำให้เกิดเป็นความรู้สึกขึ้นมาเป็นตัวกูอยาก.

นี้ต้องดูให้ดีว่า ตัวผู้อยากนั้นเกิดที่หลังความอยาก; นี้คือความ ถ้าถึกของปรมัตถธรรมหรือสัจจธรรม. คนโง่ ๆ จะพูดว่า ต้องมีตัวผู้อยาก เสียก่อนซึ มันจึงจะมีความอยากได้; นั้นมันเรื่องเด็ก ๆ พูด. ถ้าเรื่องธรรมะ แล้วต้องเกิดตัณหาอย่างไม่มีตัวผู้อยากก่อน แล้วจึงมีตัวผู้อยากที่หลัง; ความรู้สึก ว่าตัวผู้อยากเกิดที่หลัง ความรู้สึกอยากมันเกิดก่อน. ฉะนั้นเมื่อมัน มีตัณหา ก็ต้องมีความรู้สึกเป็นอุปาทาน; อุปาทานก็ต้องเป็นของหนักของทุกข์.

#### (หลักฐานอ้างอิงเกี่ยวกับทุกขสมุทย์.)

ทีนี้ มีภาษิตพระสารีบุตร กล่าวไว้ในประโยคมีรูปร่างอย่างอื่นก็มี ควร เอามาพิจารณาหรือพึ่งดูด้วยก็ได้; แต่ก็ไม่พ้นไปจากความหมายอย่างเดียวกัน โย อิเมสุ ปญจสุ อุปาทานกุขนุเธสุ ฉนุโท อาลโย อนุนโย อชุโฌสาน โส ทุกุขสมุทโย เป็นภาษิตพระสาริบุตรในมัชฌิมนิกาย. ฉนุโท – ความพอใจ, อาลโย – ความอาลัย, อนุนโย – ความวิ่งตามไป; อชุโฌสาน – ความหยั่งลงไป ในนั้น, อุปาทานกุขนุเธสุ – ในอุปาทานักขันธ์ทั้งหลาย; ปญจสุ – ห้า, อิเม – เหล่านี้, โย – ใด; โส – นั้น, ทุกุขสมุทโย, – ซื้อว่า ทุกขสมุทัย.

ความรักความพอใจ ความกระทำให้เป็นอาลัย คือที่อยู่แห่งจิตใจ และ ความวึ่งตามไป และ ความหยั่งจมลงไปในสิ่งนั้น คือในอุปาทานขันธ์ ทั้ง ๕ นั้นแหละ คือตัวสมุทัย; พระสารีบุตรท่านว่าอย่างนี้. แม้ตัวหนังสือ จะใช้ต่างกัน คำพูดพึ่งดูต่างกัน แก่เนื้อความมันเหมือนกัน; ก็เรียกว่า ก็เลส ที่เกิดขึ้นเพราะยึดมัน หรือว่าผึ่งตัวลงไปในเบญจขันธ์ อันเป็นที่ตั้งแห่ง อุปาทาน.

ในพระบาลีบางแห่ง พระพุทธเจ้าท่านตรัสสิ่งที่ควรละ คือสมุทัยนี้ไว้ โดยบทเน็น ๆ อีก ๒ บทว่า อวิชุขา จ ภวตณุหา จ – อวิชชาตัวย ภวตัณหาด้วย นี้คือ ธรรมที่ควรละ คือทุกขลมุทัย นั้นเอง. ในอุปริบัณณาสกัมชณิมนิกาย ก็ มีคำ ตรัสอย่างนี้ของพระพุทธเจ้าเอง แล้วเรื่องมันก็อย่างเดียวกันอีกแหละ : อวิชขาด้วย ภวตัณหาด้วย นี้เป็นทุกขลมุทัย.

อวิชชาเป็นเหตุให้เกิดทุกข์ มันชัดเจนอยู่แล้ว ตามหลักแห่งปฏิจจะสมุปบาท; แต่ที่พูดว่า ภวตอนทว ข – ภวตัอหาด้วย นี้ก็เพราะว่าต้องเป็น อวิชชาที่ปรุงแต่งกันมา จนมาปรากฏเป็นต้อเหา ในความเป็นอย่างใดอย่าง หนึ่ง, ต้อเหาในภพอย่างใดอย่างหนึ่ง : ต้อเหาในกามภพก็ได้, ต้อเหาใน รูปภพก็ได้, ต้อเหาในอรูปภพก็ได้ : ต้อเหาในความเป็น ในภพอย่างใด อย่างหนึ่งตัวย ที่มาจากอวิชชานั้น นั้นแหละคือธรรมที่ควรละเสีย ในฐานะ ที่เป็นสมุทัยแห่งทุกข์, นี้ก็ต่างกันแต่ตัวหนังสือ ใจความส่วนลึกก็อย่างเดียวกัน อีก.

ที่นักมีที่น่าสนใจอยู่อีกอันหนึ่ง คือ *ดัมภีร์สุดตนิบาต* ที่ถือกันว่าเป็น คัมภีร์เก่าแก่ ในบรรตาชุตันตปิฎกแล้ว คัมภีร์สุดตนิบาตถือว่าเก่าแก่ที่ธุด ก็ แลดงเหตุให้เกิดทุกข์ไว้น่าพึ่ง; คล้าย ๆ กับว่าจะแยกออกไปให้มากเรื่องมาก อย่าง ให้มันไปตรงกับความเข้าใจของคนคนหนึ่งได้อย่างหนึ่งเสมอไป. เช่น *ถ้าพูดว่า อวิชชาพึ่งไม่ถูก ก็พูดว่าสังขาร ว่าวิญญาณ อะไรไปตามเรื่อง* จนมัน พึ่งถูกเข้าอย่างหนึ่งแหละ.

นี้จึงแสดง สมุทัย แดนที่ให้เกิดความทุกข์นี้ตั้ง ๑๑ อย่าง แล้วแต่ง
ไว้เป็นคำที่ไพเราะ ยงกิญจิ ทุกข์ สมุโภติ – ทุกข์ชนิดใด ๆ เกิดขึ้น; สพุพ 
อุปธิปจุจยา – ทุกข์ทั้งหมดนั้นมีอุปธิเบ็นบัจจัย; อุปธิ นี้ก็คือ อุปาทาน. อุปธิ 
แปลว่า เข้าไปทรงไว้ คือ เข้าไปแบกไว้, มุดหัวเข้าไปข้างใต้แล้วก็แบกไว้ ทูนไว้ 
ทรงไว้ นี้ก็เรียกว่าอุปธิ. อาการแห่งอุปธิ ในที่นี้หมายถึงกิเลสที่เข้าไปทรงไว้ 
เข้าไปแบกไว้ข้างใต้วัตถุหรืออารมณ์ ที่กิเลสมันต้องการ ก็คือที่แบกของหนัก, 
คำว่า อุปธิ แปลว่า ของหนัก หรือการแบกของหนัก เช่น แบกบุญ บ้าบุญ อย่างนี้ 
ก็เรียกว่าแบกของหนัก แล้วก็เป็นทุกข์ได้เหมือนกัน เพราะมันทำผิดด้วยอวิชชา.

อย่างที่ ๑. ระบุไปยังอุปธิ เพราะอุปธิเป็นบัจจัย ความทุกข์จึง เกิดขึ้น. นั้ความหมายอย่างเดียวกับว่า อุปาทานเป็นตัวทุกข์ หรือเป็นเหตุให้ เกิดทุกข์.

อย่างที่ ๒. อวิชชาเป็นบัจจัย มันก็ความไม่รู้ ปราศจากความรู้ ซึ่งเป็นเหตุให้ไปแบกนั้นเอง เมื่อไม่ชี้ที่ความแบก ก็ไปชี้ที่ความโง่ ที่ทำให้แบก มันก็ถูกอีกนั้นแหละ.

อย่างที่ ๓. เรียกว่า สังขารเป็นบัจจัย นี่สภาพปรุงแต่ง ปรุงแต่ง ให้เกิดกายกรรม วจิกรรม มโนกรรมอะไรก็ได้, ปรุงแต่งให้เกิดความยึดมั่น ถือมันในบุญในบาป ในอเนญชาอะไรก็ได้. นี่เรียกว่าสังขารทั้งนั้น เพราะมี สังขารการปรุงแต่ง ความทุกข์มันก็เกิดขึ้น.

อย่างที่ ๔. เรียกว่าผัสสะ เมื่อ มีผัสสะเป็นปัจจัย ความทุกข์ก็เกิด
ขึ้น. ในที่นี้หมายถึง อวิชชาสัมผัส คือผัสสะด้วยอวิชชา : ตากับรูปกระทบ
กันแล้ว, หรือว่าหูกับเสียงกระทบกันแล้วก็ตามนี้ แล้วก็มือวิชชา คือเผลอสติ
ก็เป็นอวิชชาสัมผัส. สมผัสชนิดนี้ก็ทำให้เกิดทุกข์แน่นอน เพราะมันทำให้
เกิดเวทนา ที่มาจากอวิชชา แล้วเกิดตัณหา เกิดอุปาทาน เกิดทุกข์.

อันถัดไป อย่างที่ ๕. ก็เรียกว่า วิญญาณเป็นบ้อจัย ให้เกิดทุกข์; อย่างนี้คล้าย ๆ จะพูดให้กว้างให้เอาเปรียบไว้. ถ้าอย่ามีความรู้สึกที่เป็นวิญญาณ เสียอย่างเดียว เรื่องต่าง ๆ มันก็ไม่มี; ฉะนั้นการปรุงแต่งหรืออะไรก็ตาม มันมี เพราะว่ามันมีวิญญาณธาตุ ที่เกิดขึ้นสำหรับรู้แจ้งทางตา รู้แจ้งทางหู รู้แจ้งทาง จมูก ทางลิ้น ทางกาย ทางใจ. ถ้าสึงสิ่งนี้อย่ามีเสียอย่างเดียว สึงที่เรียกว่า ความทุกข์มันเกิดไม่ได้. นี่เป็นคำพูดที่เรียกว่าเอาเปรียบ หรือว่าไม่มีทางผิด, กำปั้นทุบดิน.

อันถัดไป อย่างที่ ๖. ระบุไปยังเวทนาเป็นบ้องยัจึงเกิดทุกข์ นี้ เวทนาจะเป็นสุข หรือ ทุกข์ หรือ อุเบกขา ก็ตาม ที่อวิชชาเข้าไปเกี่ยวข้องด้วย; อวิชชาเข้าไปเกี่ยวข้อง ตั้งแต่เมื่อเป็นผัสสะ; ออกมาเป็นเวทนา ก็ เป็นเวทนา ที่มาจากสัมผัสด้วยอวิชชา. เวทนาที่มาจากการสัมผัสด้วยอำนาจแห่งอวิขชา นี้ ก็เรียกว่า อวิชชาสัมผัสสขาเวทนา. เวทนาที่เกิดมาจากอวิชชาสัมผัสนี่ เวทนา นี้ให้เกิดทุกข์ นี้ก็เห็นชัดแล้ว.

อันถัดไป อย่างที่ ๗. ระบุตัณหา. นี่ไม่ต้องอธิบาย ในที่ไหนๆ ก็ตัณหาเป็นเหตุให้เกิดทุกข์.

อันถัดไป อย่างที่ ๘. ก็ระบุอุปาทาน – ความยึดมันถือมัน นี้ก็รู้ อยู่แล้วไม่ต้องอธิบาย.

อันถัดไป อย่างที่ ๙. ระบุอารัมภะ. อารัมภะ แปลว่า ความปรารภ ปรารมภ์ ก็มีจิตใจปรารภปรารมภ์ หรือ หวัง นั่นแหละ; จะเรียกว่า อาสา ก็ได้, จะเรียก อารัมภะ ก็ได้; ปรารมภ์ใจในสิ่งใด ความทุกข์ก็เกิดขึ้น จากความปรารมภ์นั้น. เพราะว่าคำว่า ปรารมภ์ นี้ มัน ทำไปด้วยความโง่ หรืออวิชชา; ถ้าฉลาดไม่ต้องไปมัวปรารภปรารมภ์อะไรให้เสียเวลา.

ทีน็ถดีไป อย่างที่ ๑๐. ระบุอาหาร : กวหึงการาหาร – อาหารคือ คำข้าว, ผัสสาหาร – อาหารคือผัสสะ, – มโนสัญเจตนาหาร, วิญญาณาหาร นี้ เพราะว่าสิ่งที่เรียกว่า อาหาร นั้น มัน เป็นสึ่งที่ทำให้เกิดสึ่งอื่นเสมอ. อาหาร คำข้าว ทำให้เกิดอะไรที่เป็นผลออกมา; เช่นว่า เรามีเนื้อหนังอะไรอยู่ได้เพราะ เรากินข้าว. ผัสสาหาร ก็ทำให้ เกิดวิญญาณเวทนา. มโนสัญญเจตนาหาร – ความ คิดนึกก็ทำให้เกิดกรรม : มโนกรรม วจิกรรม กายกรรม. วิญญาณาหาร ก็ให้ เกิดทุกอย่างที่มันจะออกมาจากวิญญาณ ทางจา หู จมูก ฉิ้น กาย ใจ. อาหารทั้ง ๔ นี้ เป็นแดนเกิดแห่งความทุกข์; ก็ถูกที่สุดแล้ว. แต่เราก็ รักอาหาร ฉะโมบอาหาร หาเงินมาเพื่อชื่ออาหาร. ให้ดูให้ดีว่าควรจะทำกัน อย่างไร ? หรือเท่าไร ?

และอันสุดท้ายคืออย่างที่ ๑๑ นี้ ระบุเป็น อิญชิตา – ความหวั่นไหว.
กิเลสที่เป็นเหตุให้หวันไหว คือทำให้วิตกกังวล ให้สงบใจอยู่ไม่ได้. ความ
สะดุ้ง ความหวั่นไหว ความหวาดเสียว ความนึ่งอยู่ไม่ได้นี่ ก็หมายถึงกิเลส;
แล้วก็มีมูลมาจากอวิชชา เราจึงหวั่นไหว. แม้ที่สุดแต่เราสงสัย; ความสงสัย
ก็ทำให้เราเป็นทุกข์. คำว่า อิญชิตา แปลว่า ความหวั่นไหว นี้ เล็งไปถึงสิ่ง
มากมาย ความหมายกว้าง ก็คือ กิเลสที่เป็นเหตุให้สงบอยู่ไม่ได้.

ที่นี้เราส่วนใหญ่ไปคิดดูให้ดี นอนหลับก็ก่ายหน้าผาก วิตกกังวล ลังเล
สงสัย ไม่แน่ใจในความปลอดภัยของชีวิต ร่างกาย ทรัพย์สมบ์ตอะไรต่าง ๆ;
นี้ก็เรียกว่า อิญชิตา คือ ความหวันไหว. บางที่อันนี้แหละจะรบกวนมากที่สุด
เรามีเงิน มีบ้าน มีเรือน มีลูก มีเมีย มีอะไรทุกอย่างอยู่แล้ว; แต่พอค่ำลงก็
นอนก่ายหน้าผาก ก็ลังเล สงสัย วิตก อาลัยไปในสิ่งต่าง ๆ ก็ล้วนแต่เป็นเหตุ
ให้เกิดความทุกข์ ทั้งนั้น.

นี่ถึง ๑๑ อย่างก้วยกัน มีระบุไว้ในคัมภีร์สุตตนิบาต ในลักษณะที่ เป็นพุทธภาษิต หรือครึ่งพุทธภาษิต คือที่ผู้อื่นกล่าว แล้วก็พระพุทธเจ้า ท่านรับรอง. นี้เราไม่ต้องเชื่ออย่างนั้นหรอก. เรามองเห็นชัดอยู่ก็แล้วกัน ว่า อุปธิ เป็นเหตุให้เกิดทุกข์, อวิชชา เป็นเหตุให้เกิดทุกข์, ความปรุงแต่ง เป็น เหตุให้เกิดทุกข์, ผัสสะด้วยความโง่ เป็นเหตุให้เกิดทุกข์, วิญญาณ เป็นเหตุให้เกิดทุกข์, เวทนา เป็นเหตุให้เกิดทุกข์, ตัณหา เป็นเหตุให้เกิดทุกข์, อุปา ทาน เป็นเหตุให้เกิดทุกข์, อารัมภะ เป็นเหตุให้เกิดทุกข์, อาหาร เป็นเหตุให้เกิดทุกข์, อิญชิตา เป็นเหตุให้เกิดทุกข์; ตั้ง ๑๑ อย่าง.

ทีนี้ ไม่เอาเปรียบกันแล้ว พูดกันตรงๆในสูตรปฏิจจสมุปบาทนั้นเอง ว่า ความทุกข์เกิดมาจากอะไร? ที่ใกล้ชิดที่สุด แล้วก็สวดกันได้อยู่แล้ว ว่า ขาติปจุดยา ขรามรณ์ โสกปริเทวทุกขโทมนสสุปายาสา ทุกขา — เพราะมีชาติเป็น บัจจัย จึงมีชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกขะ โทมนัส อุปายาส ; นี้ก็มีบาลีชัด แล้วก็มากมาย หลายสิบแห่งหลายร้อยแห่ง มารวมอยู่ที่คำว่าชาติ คือ ความเกิด. ความเกิดนั้ไม่ใช่เกิดจากท้องแม่ล้วนๆ จะหมายถึงความเกิดจากท้องแม่ล้วยก็ได้ แต่ต้องไปยึดถือเอาความเกิดนั้น มาเป็นความเกิดของกู อีกทีหนึ่ง มันจึงจะ เป็นความเกิดที่เป็นทุกข์.

แต่โดยปกติแล้ว หมายถึงความเกิดขึ้น แห่งความรู้สึกว่าตัวกู; เมื่อใดเกิดตัณหา คือ ความอยาก เมื่อนั้นจะเกิดความรู้สึกเป็นตัวกูผู้อยาก; นั้นแหละคือ ความเกิดที่เป็นตัวทุกข์ และแน่นอนที่สุด แล้วก็ทันที. เมื่อใด เราอยากอะไร เราก็เกิดความรู้สึกเป็นตัวกุมันอยาก มันจะเอาให้ได้ มันจะกิน ให้ได้ มันจะตีให้ได้ มันจะฆ่าเขาให้ได้นี้ นั้นเรียกว่า เกิดชา-ติ หรือ เกิด ตัวกู ที่เกิดมาจากความอยาก คือตัณหา; ก็เรียกว่าอุปาทาน ว่าตน ว่าของตน ได้เกิดขึ้นแล้ว: นี้คือความเกิดในที่นี้. การเกิดทุกทีเป็นทุกข์ทุกที หมายถึงความเกิดอย่างนี้; วันหนึ่งเกิดได้หลายหนหลายสิบหน เกิดทุกทีเป็น ทุกข์ทุกทีคือความเกิดอย่างนี้.

หรือจะไปถือเอาความเกิดจากท้องแม่มารวมไว้ด้วยก็ได้ : มันถือเอา ความเกิดของเรา; เราเกิดอยู่ชาติหนึ่งกว่าจะตายนี้ ก็เรียกว่าเกิดมาชาติหนึ่ง เกิดมาจากท้องแม่ เป็นการเกิดของเรา เป็นสิ่งที่เราต้องรับผิดชอบ. เรามีวิตก กังวลในสิ่งนี้ตลอดเวลา ก็เรียกว่า เพราะยึดถือความเกิดนี้ว่าเป็นความเกิด ของเรา เราจึงมีความทุกซ์. เอากันสั้น ๆ ตรง ๆ อย่างนี้ก็ได้ : เมื่อไรเกิดตัวกู เมื่อนั้นเป็น ความทุกข์, เมื่อไรเกิดของกู เมื่อนั้นเป็นความทุกข์.

ฉะนั้น อย่าให้เกิดการปรุงแต่งขึ้นมา เป็นความรู้สึกว่าตัวกูว่า
ของกูเถอะ มันก็ไม่มีความทุกซ์; จะทำอะไรก็ทำไปด้วยจิตที่ว่างจากตัวกู –
ของกูนี้ มีแต่สติบัญญาเต็มอยู่ ก็ทำอะไรได้ดี. งานนั้นทำได้ดีมีผลดี แล้วก็
รู้สึกเป็นสุขด้วยสนุกด้วย เป็นการทำงานที่ได้ประโยชน์ตามที่ต้องการด้วย แล้ว
ยังเป็นสุขด้วย ยังสนุกด้วย; ควรจะศึกษาอย่างยิ่ง. นี้เรียกว่า ชาติคือ
ความเกิดขึ้น เป็นความรู้สึกว่าตัวตน ว่าของตน นี้เป็นเหตุให้เกิดทุกข์
โดยตรง.

นี่พูดมาทั้งหมดนี้ มันก็ล้วนแต่แสดงในข้อที่ว่า เหตุให้เกิดทุกข์ต้อง เป็นอย่างนี้; เหตุให้เกิดทุกข์ต้องเป็นอย่างนี้, อย่างนี้, เป็นอย่างอื่นไม่ได้. แม่เราจะใช้คำพูดให้มาก ให้แปลกออกไป มันก็มีอยู่ที่ความหมายเดียวกันว่า ความยึดมั่นถือมั่นว่าเรา ว่าของเรา หรือ อุปาทานที่มาจากตัณหานี้ เป็นเหตุ ให้เกิดทุกข์; จะระบุตัณหาก็ได้, ระบุอุปาทานก็ได้, ระบุอวิชชาก็ได้, ระบุ ชาติก็ได้.

เอาปรากฏการณ์ชัด ๆ ง่าย ๆ ซึ่งหน้าก็แล้วกัน : คำว่า ชาติ นั้นแหละ เป็นเหตุให้เกิดทุกข์; แต่โดยทั่วไปใช้คำว่า ตัณหาเป็นเหตุให้เกิดทุกข์. มันได้ทั้งนั้น เพราะมันเป็นเครือเดียวกันมา : อวิชชาเรื่อยมาจนถึงเวทนา ตัณหา อุปาทาน ภพ ชาติ แล้วก็เกิดทุกข์. ทุกข์ต้องเป็นสิ่งที่มีเหตุอย่างนี้; นี้คือ กฎที่ตายตัว ว่าเป็นอย่างนี้ ไม่เป็นอย่างอื่น ของอริยสัจจ์ข้อที่ ๒ ใน ฐานะเป็นไกวลยชรรม.

## การดูเหตุให้เกิดหุกข์ต้องดูลึกเข้าไปในจิตใจ.

ให้ย้อนพิจารณาลึกเข้าไปข้างในกาย ในใจ ในทุกๆ ปรมาณู ทุก อณูของร่างกายของจิตใจ ของความรู้สึกแห่งจิตใจ; จะพบว่ามัน มีกฎอนนี้อยู่ ถ้าไม่มีกฎอนนี้อยู่ มันจะเกิดความทุกข์ขึ้นในใจไม่ได้ : กฎแห่งความไม่เที่ยง มันก็ มีอยู่ในทุกๆ ปรมาญของร่างกาย; เพราะฉะนั้นร่างกายจึงเปลี่ยนได้ จาก ความเป็นเด็กมาเป็นหนุ่มสาว เป็นคนแก่เฒ่าชราได้ เพราะมันมีกฎแห่งอนิจจัง อยู่ในทุกๆ ปรมาญของร่างกาย. จิตใจก็เหมือนกัน มันมีกฎนั้นอยู่; ฉะนั้น ความจำความอะไรมันจึงเสื่อมได้ จิตใจมันจึงเสื่อมได้.

ทีนี้ ถ้าเกี่ยวกับความทุกข์ มันก็มีกฎอันนี้เข้าไปครอบงำ อยู่ถึง ภายใน แล้วมันจึงเกิดความทุกข์ และเกิดความรู้สึกที่เป็นทุกข์ หรือ เหตุให้ เกิดทุกข์ได้.

เราอย่าไปดูข้างนอก มันไม่ค่อยเกี่ยวกับเรา คำว่า ไกวัลย นี้มันกว้าง?
กว้างทั่วไปหมดไม่มีขอบเขตทั้งเวลาและสถานที่ ที่คำนวณไม่ไหวนะ; แต่ ที่มี
ประโยชน์ที่สุด รีบดูข้างใน; รีบดูข้างใน มองดูข้างใน อย่ามองดูข้างนอก
โดย นีกถึงพระพุทธภาษิตที่สำคัญที่สุดอีกข้อหนึ่ง ที่พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า โลกก็ดี
เหตุให้เกิดโลกก็ดี ความดับสนิทแห่งโลก ก็ดี ทางให้ถึงความดับสนิทแห่งโลก ก็ดี
ตถาคตบัญญัติไว้ในร่างกายที่ยาวประมาณวาหนึ่ง ที่มีสัญญาและใจ.

ที่ว่า มีสัญญาและใจ ก็หมายถึงคนเป็น ๆ ไม่พูดถึงคนตายแล้ว; แล้ว ในร่างกายที่ยาวประมาณวาหนึ่งนี้เท่านั้นแหละ จงหาโลก หาเหตุให้เกิดโลก อะไร ๆ ทุกอย่างที่เกี่ยวกับโลก, ในกายนี้ โลกนี้. ทีนี้เราไปหาโลกที่แผ่นดินไกลออกไป เป็นโลกอาทิตย์ โลกพระจันทร์ โลกอื่นๆนั้นน่ะมันยึ่งไกลออกไป; ฉะนั้นถ้าจะศึกษาเรื่องโลกละก็ ให้ย้อน เข้าไปข้างใน. ในร่างกายที่ยาวประมาณวาหนึ่ง แล้ว ของคนที่ยังเป็นๆ จะพบ โลก, พบเหตุให้เกิดโลก, พบความดับสนิทของโลก, ตลอดถึง ทางแห่งความดับสนิทของโลก, ครบบริบูรณ์อยู่ในนั้น; ไม่ต้องไปหาโลกที่ไหนอีก พบโลก ข้างในแล้ว ไม่ต้องไปหาความดับโลกข้างนอก; มันมือยู่ในร่างกายล้วนๆ.

นี่ถ้าเราจะหา ใกวัลยธรรม ที่มีประโยชน์ที่สุด ต้องมองข้างใน ในทุก ๆ อณู ทุก ๆ ปรมาณู ของร่างกายและจิตใจ ของความรู้สึกคิดนึก. นี้เรียกว่า กฎของอริยสัจจ์ข้อที่ ๒.

#### ดู ทุกบนิโรธอริยส์จัจ อันเป็นกฎข้อที่สาม.

ทีนี้อริยสัจจ์ ข้อที่ ๓ ทุกขนิโรซอริยสัจจ์ อริยสัจจ์กือความคับ ไม่เหลือแห่งทุกข์.

พระบาลีที่มีอยู่โดยตรงหรือทั่วไป ที่รู้จักกันดีที่สุดก็คือ โย ตสุสาเยว ตณุหาย อเสสวิราคนิโรโธ จาใค ปฏินิสุสคุโค มุตุติ อนาลโย; ก็แปลกันได้ ทุกคน สวดกันได้ทุกคน. ความดับไม่เหลือเพราะความจางคลายนี้ หรือความ ปล่อย ความสละ ความพ้น ความกระทำให้ไม่มีอาลัยที่อยู่อาศัย ซึ่งตัณหานั้น นั้นเทียว; นั้นเรียกว่าทุกขนิโรธ. ต้นหาคือเหตุให้เกิดทุกข์ ที่นี้ ทำให้มันดับ ไม่มีเศษเหลือ, สละ ปล่อยออกไป, พันออกไป, ไม่เหลือไว้เป็นอาลัยเยื่อใย, นี้เรียกว่า ทุกขนิโรธ. อธิบายไว้ในที่อื่นมีมากแล้ว ก็จะพูดถึงข้อต่อไป อย่างในข้อที่เกี่ยวกับทุกขสมุทัย.

อย่างที่ว่า พระสารีบุตรได้ยกเอาทุกชนิโรธ; เพราะว่า การนำออก เลียได้ซึ่งฉันทราคะ, เพราะการละเสียได้ซึ่งฉันทราคะ ในอุปาทานขันธ์ทั้ง ๕ นั้นแหละเป็นทุกชนิโรธ. ฉันทราคะในอุปาทานขันธ์ เป็นทุกขสมุทัย เป็นเหตุ ให้เกิดทุกข์. ทีนี้ ฉนุทราควินโย – นำออกเสียได้ซึ่งฉันทราค คือนำออกเสียได้ซึ่งความกำหนัดเพราะความพอใจ การละเสียได้ซึ่งความกำหนัดเพราะความพอใจ ในอุปาทานขันธ์ทั้งหลาย ๕ ใด นั้นคือทุกขนิโรธ; นี้ตรงกันข้ามกับที่พูดมาแล้ว เมื่อตะก็นี้.

สิ่งที่จะต้องรู้ให้ชัดเจนหน่อย ก็คือ สิ่งที่เรียกว่า *ฉนุทราควินโย*.
เดี๋ยวนี้เราไม่วินโย คือไม่นำออก; มีแต่นำเข้า ซึ่งความพอใจ ด้วยความ
พอใจ ด้วยความกำหนัดนี้ ในขันธ์ทั้งหลายทั้ง ๕ อยู่เรื่อยไป. ถ้าเป็นอยู่ด้วย
การนำออกเสียซึ่งฉันทราคะ อย่างนี้ ก็เรียกว่า เป็นอยู่ชอบตลอดเวลา;
เดี๋ยวนี้มันไม่มีการนำออก มันก็เป็นความทุกข์, ถ้านำออก ก็เป็นความดับทุกข์.

ทีนี้ ข้อต่อไป คือ บาลีที่เรียกว่า ภารนิเขปน สุข บทที่เราสวดกัน ภาราหเว ปญจกุขนุธา, ภารหาโร จ ปุคุคโล, ภาราทาน ทุกุข โลเก, ภารนิเขปน สุข ; ภารนิเขปน สุข นั้นแหละคือทุกขนิโรธ. การขัดออกไปเสียขึ่ง ของหนัก ; เมื่อตะก็ห็วมาซึ่งของหนัก เป็นทุกขสมุทัย. ทีนี้ นิเขปน คือ ขัด โยนไปเสียขึ่งของหนัก ก็เป็นทุกขนิโรธ. ที่นื้อธิบายคำเหล่านี้ในส่งยุตตนิกาย พระพุทธเจ้าท่านอธิบายเอง ถือตามตัวหนังสือในพระบาลีนั้น. พระพุทธเจ้าท่านทรงอธิบายเองว่า ที่เรียกว่า ภารนิเขปน – ขัดไปเสียขึ่งของหนักนั้นคืออะไรเล่า? มันก็คือ โย ตสุสาเยว ตณุหาย อเสสวิราคนิโรโธ จาโค ปฏินิสุสคุโค มุตุติ อนาลโย ที่เราสวดอยู่ ทุกวัน นั้นแหละคือการขัดไปเสียขึ่งของหนัก.

ที่นี้ก็ไปถึงข้อความในสุดตนิบาต ๑๑ อย่าง ที่เป็นเหตุให้เกิดทุกข์; เดี๋ยวนี้ก็ตรงกันข้าม คือว่า ดับเสียซึ่งอุปธิ ซึ่ง อวิชชา ซึ่งสังขาร ซึ่ง ผัสสะ ซึ่ง วิญญาณ ซึ่ง เวทนา ซึ่ง ตัณหา ซึ่ง อุปาทาน ซึ่ง อารัมภะ ซึ่ง อาหาร ซึ่ง อิญชิตา ทั้งหมดแล้ว มันก็เป็นความดับแห่งความทุกข์; ไม่มีกิเลสเป็นเหตุ ให้หวันไหวในทางจิตใจ, นอนสบายดี.

แล้ว ในสหายตนวิภังคสูตร ก็ตรัสระบุธรรมที่ควรทำให้แจ้งว่า วิทุขา จ วิมุตฺติ จ – วิขขาด้วย วิมุตฺติด้วย นั่นแหละเป็นธรรมที่ควรทำให้แจ้ง. ในหน้าที่ ของ ทุกขนิโรธ คือ หมายถึงการดับตัณหา; เพราะว่าถ้ามีวิชชามา มันก็ดับ ตัณหา; ถ้ามีวิมุตฺติมา ก็หมายความว่าพันจากตัณหาแล้ว ก็เรียกว่าทุกขนิโรธ ได้. ตัวหนังสือต่างกัน ความหมายเหมือนกัน.

นี้ เป็นกฎที่แสดงว่า ความดับไม่เหลือแห่งทุกข์ต้องเป็นอย่างนี้, ต้องเป็นอย่างนี้ : ตถา – ต้องเป็นอย่างนี้, อวิตถา – ความ ไม่ผิดไปจากความเป็นอย่างนี้, อนัญญถา ความไม่เป็นไปโดยความเป็นประการอื่น. นี้คือกฎของอริยสัจจ์ข้อที่ ๓.

. . . .

#### ดูทุกขนิโรธลามีนี้ปฏิปทาอริยสจัจ์ อันเป็นกฎข้อที่สี่.

ทีนี้ก็มาถึง อริชส**ัจจ์ง้อที่ ๔ ทุกขนิโรธกามนีปฏิปทาอริชสจจ์.** อริยสจัจ์คือข้อปฏิบัติ ยังสัตว์ให้เข้าถึงความดับไม่เหลือแห่งทุกข์.

ที่เป็นหญ้าปากคอกก็คือ *อยเมว อริโช อฏุจงคิโก มคุโค เสยุย*ถึก สมุมาทิฏจิ สมุมาสงกปุโป สมุมาวาจา สมุมากมุมนุโต สมุมาอาชีโว สมุมาวายาโม สมุมาสติ สมุมาสมาธิ; ที่เข้าใจกันดีอยู่แล้ว จนไม่ต้องอธิบาย สวดกันได้ ทุกคน.

แต่ มีความหมายที่ยังเร้นลับ อยู่บ้าง ตรงที่มักจะ พูดกันว่า มรรค แปด นี้มันผิด; เพราะ มรรค มัน เดียว แต่มัน มีองค์แปด มีส่วนประกอบ แปด. ในที่นี้ เป็นความถูกต้องของการกระทำ ๘ ประการ : ความคิดเห็น ก็ถูกต้อง ความปรารถนา ใผ่ผันก็ถูกต้อง การพูดจา ก็ถูกต้อง การทำการงาน ก็ถูกต้อง การเลี้ยงชีวิต ก็ถูกต้อง ความพากเพียร ก็ถูกต้อง ความระลึกอยู่ในใจ ก็ถูกต้อง สมาธิแห่งใจ ก็ถูกต้อง; เป็น ๘ ถูกต้อง; รวมกันแล้วเรียกว่า ทางอันเดียว เพื่อจะดับทุกข์ไปนิพพานถึงนิพพานได้. รายละเอียดก็มีมาก ไปศึกษาเอาเอง.

ที่นี้จะยกบทอื่น ๆ ที่ไม่ค่อยจะชินการได้ยินได้พังมา ก็*ในสหายตน-*วิภังคลูตร อีก*พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า ธรรมที่ควรจะเจริญทำให้มาก ภาเวตัพพธรรม* นั้นคือ *สมโถ จ วิปสุสนา* จ, ก็หมายความว่า ในสูตรนี้ การที่จะ ตรัสถึงอริย- มรรคมืองค์แปด ท่านไป ระบุสมถะและวิบัสสนา ว่า เป็นข้อปฏิบัติทำสัตว์ให้ ลูถึงความดับไม่เหลือแห่งทุกข์.

สมละ คือ ทำความสงบทางจิตใจ; วิบัสสนา – ทำความเห็นแข้งใน
ทางสติบัญญา, เห็นแจ้งโดยสติบัญญา : เห็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา, เห็น
ปฏิจจสมุปบาท, เห็นทุกอย่าง ก็ต้องเห็นอริยสัจจ์นี้; นี่วิบัสสนาเป็นอย่างนี้,
พอเห็นแจ้งแล้วก็หมดอวิชชา; ถ้าเห็นแจ้งจริง ๆ ไม่ใช่ว่าเพียงคิด ๆ นึก ๆ เอา.
ต้องเห็นแจ้งจริง ๆ ก็หมตอวิชชา; หมดอวิชชาแล้วก็ไม่มีทางที่จะมีตัณหา
หรือ อุปาทาน; ฉะนั้นจึง เป็นเหตุบีจจัยให้ถึงความดับไม่เหลือแห่งทุกข์.

ทีนี้เอาสมถะเข้ามาใส่ไว้ข้างหน้า ก็เพราะว่า เพื่อให้ วิบัสสนา นิ้มน เป็นไปเต็มที่ ก็ ต้องมีสมถะ; แล้วคำว่า สมถะ นี้ จะต้องรวมศีลเข้าไว้ด้วย. การพยายามสำรวมระวังทำให้เกิดความสงบนี้เป็นทั้งศึลเป็นทั้งสมาธิ.

เดี๋ยวบางคนจะถามว่า นี่ศีลหายไปไหน ! เหลือแต่สมถะกับวิบัสสนา. วิบัสสนาคือปัญญา; ส่วน สมถะ นั้น คือศีลและสมาชิ. สงบทางกาย วาจาก็เป็นศีล, สงบทางจิตก็เป็นสมาชิ. แต่ที่ถูกต้องยิ่งกว่านั้นอีก ก็คือว่า การตั้งอก ตั้งใจสำรวมระวังลงไป เพื่อให้เกิดอะไรขึ้นมาสักอย่างหนึ่งนี้เป็นศีล; คือมัน ทำให้สงบร่ำงับลงไป ด้วยการสำรวมระวัง ความสำรวมนั้นเองเป็นศีล.

ฉะนั้น ถ้า ทำสมาธิเมื่อไร มีศึลอยู่ด้วยเมื่อนั้น; ศีลจะถูกลากมา เมื่อตั้งอกตั้งใจ ทำอะไรอย่างจริงจัง ที่เป็นไปในทางที่ถูกที่ควร. จะตั้งใจทำ สมถะก็ได้ ทำวิปัสสนาก็ได้ ศีลจะผนวกอยู่ในความตั้งใจ ที่จะกระทำอย่าง สุดกำลัง; เรียกว่า ความสังวรความสำรวมให้มันอยู่ที่นั้น เป็นศีล; หรือจะ เล็งถึงเจตนา ที่ตั้งใจจะทำอย่างนั้น ก็เรียกว่าเป็นศีลได้. ฉะนั้นในสูตร สูตรนี้พระองค์จึงตรัสแต่เพียงว่า สมโถ จ วิปสุสนา จ ; สองอย่างนี้ เป็นภาเว-ตัพพธรรม คือ ข้อปฏิบัติทำสัตว์ให้ลูถึงความดับไม่เหลือแห่งทุกข์.

เอ้า, ที่นี้กำหนดคำว่า "มัชฌีมาปฏิปทา" กันให้ดี ๆ อริยมรรคมี
องค์ ๘ เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า มัชฌีมาปฏิปทา คือ ข้อปฏิบัติ ที่เป็นไปโดย
สายกลาง. นี้เรียกว่ามรรคได้ทั้งนั้น เพราะว่าอริยอัฏฐังคิกมรรคมืองค์ ๘ นั้น
ก็เป็นสายกลาง คือไม่เอียงไปทางต่ำ ไม่เอียงไปทางสูง ไม่เอียงไปทางซ้าย
ไม่เอียงไปทางขวา; คือ ไม่เอียงไปทางกามสุขัลลิกานุโยค, ไม่เอียงไปทาง
อัตตกิลมอานุโยค มัน อยู่ตรงกลาง; ตั้งนั้น อัฏฐังคิกมรรค นั้น จึงเรียกว่า
มัชฌีมาปฏิปทา.

ทีนี้โดยทำนองที่มันกลับกัน ถ้า สิ่งใดมันอยู่ตรงกลาง ไม่เอียงไป ทางไหน อันนั้นเป็นอริยอฏิฐงัคิกมรรคได้ทั้งนั้น. ขอให้สังเกตดู.

#### ดู โพธิบักบิฮธรรม ๓๗ เป็นมัชณิมาปฏิปทา.

ทีนี้ อะไรที่จะเป็นมัชญิมาปฏิปทา ? ก็ มีระบุไว้ในคัมภีร์อังคุตตรนิกาย ตอนปฏิจจสัตตกนิบาต ว่า โพธิบักขิยธรรม แต่ละอย่างๆ ทั้ง ๓๗ อย่าง แต่ ละอย่างๆ นั้นเป็นมัชญิมาปฏิปทา. นี้มีแปลกที่ว่าเรามักจะจัดโพธิบักขิยธรรม เป็นหมวดเป็นกลุ่ม แล้วจึงจะทำอะไรได้: แต่ในพระบาลีท่านถือว่า อย่างเดียว มันก็เป็น เป็นโพธิบักขียธรรม เพียงอย่างเดียว ไม่ต้องเข้าหมวดเข้ากลุ่มอย่าง ที่ว่า สติบัฏฐาน ๔ อิทธิบาท ๔ สัมมัปปฐาน ๔ อย่างนั้น: ไม่ได้แยกอย่างนั้น.

ในที่นี้ท่านระบุโพธิปักขิยธรรม ๓๗ อย่างนั้น แต่ละอย่าง ๆ ๆ มัน เป็นมัชฌิมาปฏิปทา อยู่ตรงกลาง. กลางของอะไร ? ในสูตรนั้นท่าน ระบุ ว่า มันไม่เป็นไปเพื่ออาคาพหปฏิปทา คือ เบียกทุ่ม และไม่เป็นไปเพื่อนิขณามปฏิปทา คือไหม้เกรียม. เบียกทุ่มนั้นคือกาม, ไหม้เกรียมนั้นคืออัตตกิลมถานุโยค. มีคำใช้อย่างอื่นว่า อาคาพหปฏิปทา – ปฏิปทาที่ดำจุ่มลงไปในของเบียก, นิขณามปฏิปทา ปฏิปทาที่มันแห้งใหม้เกรียมอยู่ในของที่เผาให้ร้อน; ถ้ามันไม่เอียงไปทั้ง ๒ อย่างนี้แล้ว ก็เรียกว่ามัชฌิมาปฏิปทา. เพราะฉะนั้นโพธิบักขิยธรรมทั้งหลาย ไม่ว่าจะ ๓๗ อย่าง หรือมากกว่านั้นก็ได้ แต่ละอย่างก็เป็นมัชฌิมาปฏิปทาทั้งนั้น เป็นทางให้เข้าไปถึงความดับทุกข์ทั้งนั้น.

มีความลับอยู่อย่างหนึ่งว่า ธรรมะ นี้มันแปลก มัน เป็นอย่างเดียว ไม่ได้ มันเนื่องถึงกันในภายในหรือว่าส่วนลึก; มันไม่มีอะไรที่จะเกิดขึ้นมา อย่างเดียวได้ เพราะว่าเป็นสังขตธรรม คืออาศัยเหตุบัจจัยข้างล่าง แล้วจะมีผล ข้างหน้างอกออกไป โดยที่บังคับไว้ไม่ได้ มันเลย สัมพันธ์กันมาก. ฉะนั้น ธรรมข้อเดียวกลายเป็นธรรมะหลายข้อขึ้นมา; ดังนั้นจึงพอที่จะเป็นโพธิบักขิยธรรมก็ได้, หรือพอที่จะเป็นมัชฌิมาปฏิปทาก็ได้. นี้เรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทาคือโพธิบักขิยธรรม หรือ โพธิบักขิยธรรมคือมัชฒิมาปฏิปทา.

### ดู ปฏิจจสมุปบาทเป็นมัชฒิมาปฏิปทา.

ทีนี้ ปฏิจจสมุปบาท นั้นแหละ เป็นมัชฌิมาปฏิปทา; เพราะว่า
ปฏิจจสมุปบาทมีกฎเกณฑ์ว่า เพราะมีสึงนี้ ๆ เป็นปัจจัย สิ่งนี้ ๆ จึงเกิดขึ้น
นี้คืออยู่ตรงกลาง; ไม่พูดว่าตายแล้วเกิดหรือตายแล้วสูญ. ตายแล้วเกิดก็ผิด,
ตายแล้วสูญก็ผิด; แต่ถ้าพูดว่าเพราะมีสึงนี้ ๆ เป็นบัจจัย สิ่งนี้ ๆ จึงเกิดขึ้น
นี้คือถูก. นี้คือมัชฌิมาปฏิปทา มันอยู่ตรงกลาง; ไม่พูดว่ามี และก็ไม่พูด
ว่าไม่มี. จะให้ยืนยันว่ามีก็ไม่เอา, จะให้ยืนยันว่าไม่มีก็ไม่เอา; เอาอยู่ตรงกลางว่า ถ้ามีสิ่งนี้ ๆ เป็นปัจจัย สิ่งนี้ ๆ จะเกิดขึ้น, ถ้าไม่มีสิ่งนี้เป็นปัจจัย สิ่งนี้ จะไม่เกิดขึ้น (พราะดับไปแห่งปัจจัย โม่เกิดขึ้น; เพราะดับไปแห่งปัจจัย จึงมีการดับลงแห่งสิ่งนี้. นี้เรียกว่า ปฏิจจสมุปบาทเป็นมัชฌิมาปฏิปทา ไม่เอียงไปในทางอัตถิตา ว่ามีอยู่; ไม่เอียงไปในทางนัตถิตา ว่ามิได้มีอยู่. นี่คือ โม่เอียงไปในทางที่ว่าตายแล้วเกิด หรือตายแล้วสูญ.

ที่ลึกไปกว่านั้น ก็คือว่า ปฏิจจสมุปบาทนี้ ไม่เอียงไปในทางที่ว่า เป็นตัวกู หรือเป็นผู้อื่น. บางที่มีปัญหาเกิดขึ้นว่า นี้ใครทำ? ตัวกูทำหรือ ผู้อื่นทำ; แม้แต่กรรมนี้ก็ยังว่ามีตัวกูทำ, มีผู้อื่นทำ; นี้มันผิดทั้ง ๒ อย่าง. มัน ไม่มีตัวกู มัน มีแต่สิ่งนี้ ๆ เป็นปัจจัย สิ่งนี้ ๆ จึงเกิดขึ้น; ฉะนั้นจะพูด ว่าตัวเองก็ไม่ถูก จะพูดว่าผู้อื่นก็ไม่ถูก. พูดว่าเพราะมีสิ่งนี้ ๆ เป็นบัจจัย สิ่งนี้ ๆ จึงเกิดขึ้น; เพราะฉะนั้นปฏิจจสมุปบาทนี้จึงเป็นมัชฌีมาปฏิปทา.

หรือจะพูดว่า อันนั้นหรืออันอื่น : จะพูดว่าคนนั้นหรือคนอื่น, คนนั้นตายไปเกิดหรือคนอื่นตายไปเกิด, หรือว่าตายไปเกิดเป็นคนนั้น, หรือตาย ไปเกิดเป็นคนอื่น; อย่างนี้ไม่เอาทั้งนั้น คือมันสุดเหวี่ยงข้างใดข้างหนึ่งทั้งนั้น ไม่ใช่ปฏิจจสมุปบาท. ฉะนั้นอย่าไปพูดว่า ตายแล้วไปเกิดเป็นคนนั้นอีก, หรือตายแล้วไปเกิดเป็นคนอื่น นี่มันผิดทั้งนั้น; เพราะว่ามันไม่ได้มีคน. พูดแต่ตามปฏิจจสมุปบาทนั้นเป็นมัชฌิมาปฏิปทา.

## รู้เห็นตามที่เป็นอยู่จริงของธาตุที่อาศัยกัน เป็นมัชณิมาปฏิปทา.

ที่นี้ที่น่าสนใจอย่างยิ่งต่อไปอีก คือใน สูตรที่มีอยู่ในอุปริบัณญาสก์มับญิมนิกาย ที่ดีมาก ชื่อว่าเราจะมีมัชญิมาปฏิปทา หรืออริยอฏัฐงัคิกมรรค
อย่างแท้จริงอย่างสูงสุด ได้อย่างไร? เราจะเป็นอยู่โดยวิธีอย่างไร? แล้วชีวิตนั้น
หรือการเป็นอยู่นั้น จะเป็นมัชญิมาปฏิปทา หรือเป็นอริยอฏัฐงัคิกมรรคได้.
นี้มีเขียนข้อความไว้ชัด มันยึดยาว จะเอามาแต่ใจความว่า เป็นผู้รู้เห็นอยู่ตาม
ที่เป็นจริง ต่ออายตนะภายใน อายตนะภายนอก วิญญาณ ผัสละ เวทนา;
รู้เห็นอยู่ตามที่เป็นจริงในสิ่งทั้งห้านี้ จนไม่มีฉันทราคะในธรรมเหล่านั้น และ
เห็นโดยความเป็นโทษอยู่ (–อาทีนวทสสาวี). นี้พูดมาหลายครั้งหลายหนแล้ว
คงจะลืมกันเสียบ้างแล้ว เลือนกันเสียบ้างแล้ว ก็ขอโอกาสทบทวนอีกสักนิด

เรื่องที่ ๑ คือ อายตนะภายใน คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ นี้ เรียก อายตนะภายใน. แล้ว เรื่องที่ ๒ อายตนะภายนอก คือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ์ ได้อาศัยกันแล้ว ก็เกิด เรื่องที่ ๓ คือ วิญญาณ ขึ้นมา : วิญญาณทางตา วิญญาณทางหู วิญญาณทางจมูก เป็นต้น นี้คือเรื่องที่ ๓ คือ วิญญาณ. หลังจากวิญญาณก็เกิด เรื่องที่ ๔ คือ ผัสสะ. ความประจวบแห่ง ธรรม ๓ ประการ เรียกว่าผัสสะ. เพราะผัสสะเป็นบัจจัย จึงเกิดเวทนา ซึ่ง เป็นเรื่องที่ ๕.

นี้ก็เคยสอนให้จำให้ท่องอย่างยิ่งว่า จกุขุญจ ปฏิจุจ รูเป จ อุปุปหุขติ จกุขุวิญญาณ – เพราะอาศัยขึ่งจักษุด้วย ซึ่งรูป ท. ด้วย ย่อมเกิดจักษุวิญญาณ; ติญณ์ ธมุมาน สงุคติ ผสุโส – ความประจวบแห่งธรรม ๓ ประการนี้เรียกว่า ผัสสะ; ผสุสปจุจยา เวทนา – เพราะผัสสะเป็นบัจจัยให้เกิดเวทนา เท่านี้เอง ไม่มากกว่านี้ มีเวทนาเท่านั้นแหละ.

อายตนะภายใน ๒. อายตนะภายนอก ๓. วิญญาณ ๔. ผัสสะ แล้วก็ ๕. เวทนา. อายตนะภายใน อายตนะภายนอก แล้วก็วิญญาณ แล้วก็ ผัสสะ แล้วก็เวทนา; ๕ อย่าง ๕ หัวข้อ อยู่ที่ไหนก็ไม่รู้ใช่ไหม ? นี้เพราะว่า มักง่ายเลินเล่อ ไม่รู้ว่าไกวลยธรรมอยู่ที่ไหน. มันอยู่ในชีวิตประจำวันของคน คนหนึ่งนี้.

เรามีตา หู จมูก ลิ้น กาย นี่ข้างใน; รออยู่จนกว่าจะมีอารมณ์ ข้างนอก คือ รูป เสียง กลิ้น รส โผฏฐพพะ เข้ามา อาศัยกันจึงจะเกิดวิญญาณ ขึ้น; ไม่ใช่มันมีวิญญาณอยู่ตลอดเวลา. แล้วทั้ง ๓ ประการนี้พบกัน คือ อายตนะภายในอายตนะภายนอก และ วิญญาณพบกัน นี้เรียกว่า ผัสสะ; เรา ก็ต้องรู้ว่าผัสสะมันเกิดเมื่อไร; แล้ว จากผัสสะก็ต้องเกิดเวทนา. ถ้าผัสสะนั้นผัสสะไปด้วยความโง่ มันก็เป็นเวทนาแห่งความโง่; ถ้า ผัสสะนั้นมันทำไปด้วยสติบัญญา หรือวิชชา ก็เป็นเวทนาแห่งความฉลาด. เวทนาแห่งความโง่ ให้เกิดตัณหาอุปาทานแล้วเป็นทุกข์; ส่วนเวทนาแห่ง ความเฉลียวฉลาด ก็กลายเป็นเรื่องการศึกษาไป ให้ฉลาดยึงขึ้น.

เดี๋ยวนี้ทรงสอนให้ระวัง ๕ อย่างนั้น ให้รู้จักมันให้ดี ขาน ปลุลั แปลว่า รู้อยู่เห็นอยู่ ยถาภูติ – ตามที่เป็นจริง แล้วก็ในอายตนะภายนอก อายตนะ ภายใน วิญญาณ ผัสสะ เวทนา จนไม่เกิดฉันทราคะ ในสิ่งเหล่านี้; ไม่ยึดถือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ว่าของกู, รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐพพะ ธัมมารมณ์ ว่าของกู, หรือผัสสะของกู วิญญาณของกู เวทนาของกู, อย่างนี้แหละเรียกว่า ไม่มีฉันทราคะในธรรมทั้ง ๕ ประการนั้น อาทีนวทสฺสาวี – เห็นอยู่ด้วยความ เป็นโทษ ว่า ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ หรือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐพพะ หรือผัสสะ หรือวิญญาณ หรือเวทนานี้มันเป็นอันตราย; เผลอนิดเดียวมัน ทำอันตรายคือเกิดทุกข์.

## รู้เห็นตามที่เป็นจริง ก็มือฏัฐังคิกมรรคเต็มเปี่ยม.

ถ้าเห็นอยู่อย่างนี้, เป็นอยู่อย่างนี้, ด้วยความรู้สึกอยู่อย่างนี้, อัฏฐัง-คิกมรรคย่อมจะเป็นอยู่โดยอัตโนม์ติ. พั่งดูให้ดีซี ถ้า เห็นอยู่รู้อยู่ อย่างนี้นะ อัฏฐังคิกมรรคจะเต็มเปี่ยมอยู่โดยอัตโนม์ติ.

เพราะเหตุใด? ทรงอธิบายไว้ว่า *เมื่อเห็นอยู่อย่างนี้ หิฏฐิของเขานั้น* ย่อมเป็นสัมมาทิฏฐิ. จริงไหม? เมื่อเขาเป็นอยู่อย่างนี้ ใน ๕ อย่างนี้ เห็นอยู่ อย่างนี้ ที่ฏฐิของเขานั้นย่อมเป็นสัมมาที่ฏฐิ เห็นชอบ เห็นถูก เห็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา เห็นไม่ควรยึดมั่นถือมั่น.

แล้ว *สังกัปปะของเขา* นั้น *ย่อมเป็นสัมมาสังกัปปะ* คือว่า เมื่อเห็น อยู่อย่างนี้ก็ไม่ใผ่ผื่นไปทางกามวิตก พยาบาท วิหิงสา ซิ; มันกลับไปในทาง ตรงกันข้าม.

แล้วเมื่อเขาเห็นอยู่อย่างนี้ วาจา การพูดจาของเขา จะเป็นสัมมาวาจา.
คนที่เห็นธรรมะอยู่อย่างนี้ จะพูดมิจฉาวาจาได้อย่างไรเล่า ? มันเห็นอยู่อย่างนี้ มันพูดเท็จไม่ได้ มันพูดคำหยาบไม่ได้ มันพูดอะไรผิดๆไม่ได้.

การกระทำการงานของเขา ก็เป็นสัมมากัมมันโต; การเลี้ยงชีวิต ของเขาก็จะเป็นสัมมาอาชีโว; ความพากเพียรของเขา ก็เป็นสัมมาวายาโม; สติของเขาก็เป็นสัมมาสติ; สมาธิของเขาก็เป็นสัมมาสมาธิ; เพราะฉะนั้น อัฏฐังคิกมรรคของเขาย่อมเต็มเปี้ยมอยู่.

และ *แสดงอานิสงส์อื่น ๆ* อีกว่า ในขณะนั้นเขาละต**ัณหาได้**, ใน ขณะนั้นเขาละความเดือดร้อน, ในขณะนั้นเขาเสวยความสุขทางใจ.

นี่เป็นอยู่อย่างนี้ เรียกว่าอัฏฐงัคิกมรรคเต็มเบี่ยมอยู่; นั้นเรียกว่า เป็นอยู่โดยชอบชนิดที่จะทำให้โลกนี้ไม่ให้ว่างจากพระอรหันต์.

#### มือฎัฐังคิกมรรคเต็มเปี่ยมนั้นคือเป็นอยู่โดยชอบ.

ถ้าไปนึกถึง พระพุทธภาษิต ที่ว่า ถ้าภิกษุทั้งหลายเหล่านี้ จะเป็นอยู่โดย ขอบไซร้ โลกจะไม่ว่างจากพระอรหันต์; แล้วเกิดความสงสัยขึ้นมาว่า อย่างไร เรียกว่าเป็นอยู่โดยชอบ ? ก็คือเป็นอยู่อย่างนี้ : เป็นอยู่โดยรู้เท่าทัน อายตนะ ภายใน อายตนะภายนอก วิญญาณ ผัสละ และ เวทนา ๕ ประการนี้อยู่ตลอด เวลา : อย่างนี้คือ เป็นอยู่โดยชอบ ; เมื่อเป็นอยู่อย่างนี้ ก็จะทำให้โลกนี้ ไม่ว่างจากพระอรหันต์.

ฉะนั้นการ เป็นอยู่ โดยชอบ นั้นแหละ คืออัฏฐังคิกมรรค หรือ มัชฌิมาปฏิปทา ทำให้โลกนี้ ไม่ให้ว่างจากพระอรหันต์. ในที่นี้เราเรียกว่า ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา ที่จะยืนยันลงไปว่า หนทางปฏิบัติ ที่ทำสัตว์ให้ลุถึง ความดับไม่เหลือแห่งทุกข์ ต้องเป็นอย่างนี้, ต้องเป็นอย่างนี้, ต้องเป็นอย่างนี้. ยืนกระต่ายขาเดียว ต้องเป็นอย่างนี้ เป็นอย่างอื่นไม่ได้; นี่เรื่องของอริย-สัจจ์ข้อที่ ๔.

#### กฎเรื่องจตุราริยส์จัจเป็นใกวัลยธรรมผลอดกาล.

นี้ก็ได้พูดมาแล้ว ว่า อริยสจจ์ทั้ง ๔ นี้ มัน เป็นตถา คือ จะต้อง เป็นอย่างนั้น เป็นอย่างอื่นไม่ได้; ไม่ผิดไปจากความเป็นอย่างนั้น. ถ้าใคร ไม่เคยได้ยืนได้พึ่ง เพิ่งได้ยืนได้พึ่งครั้งแรกก็อย่าประหลาดใจ. อุตส่าห์จำไว้ด้วย

คำว่า ตถตา อวิตถตา อนัญญถตา ก็ดี, คำว่า ตถา ก็ดี อวิตถา ก็ดี อนัญญถา ก็ดี, อาจจะแปลกสำหรับคนบางคน; แต่เป็นสิ่งที่สำคัญที่สุด; เป็นสิ่งที่ มีอยู่ในทุกๆ ปรมาณูของสิ่งทั้งปวง. ที่เป็นสัตว์ เป็นคน เป็นสังขารอะไร ก็ตาม มันมีสิ่งที่เรียกว่า ตถา อวิตถา อนัญญถานั้นอยู่ เป็นไกวัลยธรรม; แต่มันละเอียดเกินไป มองไม่เห็นแล้วจะไปโทษใคร.

เดี๋ยวนี้มาตั้งต้นกันให้ดีที่สุด เท่าที่จะทำได้ ดีกว่า; นี้เราเรียกว่า จตุราริยสจัจในฐานะที่เป็นกฎและเป็นไกวลยธรรม หรือไกวลยธรรมในฐานะ ที่เป็นกฎเรื่องจตุราริยสจัจ์ จะต้องเป็นอยู่ตลอดกาล; และจะต้องเป็นไปในที่ ทุกหนทุกแห่ง ถ้ามันมีสิ่งที่มีความรู้สึกได้ คือมีชีวิตและมีความรู้สึกได้ กฎเกณฑ์ อันนี้ต้องมี ในทุกๆอนุภาค ส่วนน้อยที่สุดที่จะแยกๆออกไปได้ของสิ่งทั้งปวง.

นี้ขอให้เข้าใจคำว่าไกวัลยธรรม. ขอให้เข้าใจขอบเขต ที่อยู่ใต้อำนาจ ของไกวัลยธรรม ในฐานะที่เป็นกฎแห่งจตุราริยสัจจ์.

#### อริยสจัจ์ ๔ เป็นกฎที่เปลี่ยนไม่ได้ มีหลักฐานในพระบาลี.

ทีนี้มีเรื่องที่จะพูดอีกเล็กน้อยค่อไปเสียให้จับ ซึ่งตามธรรมคาก็จะหยุดพูดแล้ว; แต่ทีนี้มันยังเหลืออยู่อีกเล็กน้อย จะไปพูดกราวอื่นมันก็ไม่เหมาะ ก็จะขอถือโอกาสพูด และขอร้อง ให้อักทนพึ่งต่อไปอีกหน่อย โดยกิดว่าอาดมาผู้พูดเหนื่อยกว่าผู้พึ่ง. ถ้าผู้พูดพูดได้ ผู้พึ่งก็ควร จะทนได้ นี้อยากจะพูดที่เกี่ยวข้องกับเรื่องนี้ ให้มันเสร็จไปเสียในกราวเดียวกันคือ :— เป็นกฎของจตุราริยสจัจ์ แผนกที่ปลีกย่อย หรือเป็นปกิณกะออกไป เป็นกฎของอริยสจัจ์ทั้ง ๔ ตร**ัสไว้ชัดเจน** แต่แล้วพวกเราก็ไม่ค่อยจะสนใจ ไม่ค่อยจะเอื้อเฟื้อ อยู่ในพระบาลีมหาวารวรรคสังยุตตนิกาย แทบทั้งนั้นเลย.

กฎชื่ออริยสัจจ์นี้ประหลาด ไปอยู่ใน บาลีสังยุตตนิกาย แล้วก็ ตอน มหาวารวรรค แทบทั้งนั้น มีตรัสไว้ว่า อริยสัจจ์ ๔ เป็นกฎที่เปลี่ยนไม่ได้. อริยสัจจ์ ๔ นี้มันเป็นกฎที่เปลี่ยนไม่ได้ เป็นตลา เป็นอวิตลา เป็นอนัญญูลา. บท สวดที่พระสวดไปเมื่อตะก็นี้ ก็เอามาจากพระบาลีนี้ จตุตาริมานิ ภิกุขเว ตลานิ อวิตลานิ อนญุญลานิ – สิ่งที่เป็นอย่างนั้น ไม่ผิดไปจากความเป็นอย่างนั้น ไม่เป็นโดยประการอื่นนี้; ฉะนั้นแสดงว่าอริยสัจจ์ ๔ นี้ เป็นสิ่งที่เปลี่ยนไม่ได้ ต้อง เป็นอย่างนี้ตลอดไป.

ทีนี้ ในมหาวารวรรค นั้นแหละต่อไปอีกก็: การพันทุกข์โดยไม่รู้อริย-ส**จัจ์นี้มีไม่ได้.** ขอให้ช่วยพังให้ดี ว่าการพันทุกข์ของใครก็ตาม โดยที่ไม่รู้ อริยสัจจ์นั้น มันมีไม่ได้, มันเป็นไปไม่ได้.

การที่จะพ้นทุกข์โดยไม่รู้เรื่องอริยสัจจ์นั้น มันเป็นไปไม่ได้;
เพราะ ถ้าเขาพ้นทุกข์ เขา จะรู้จักความพ้นทุกข์ และ รู้จักทุกข์ รู้จักเหตุให้เกิดทุกข์;
แม้เขาจะเรียกไม่เป็น เขาจะพูดไม่เป็น เป็นคนบ้า เบ็นคนใบ หรือว่าเป็นคน
พูดภาษาอื่น ไม่เรียกอย่างนี้ หรือไม่รู้จะเรียกว่าอะไรก็ตามใจ; แต่เขา จะมี
ความรู้สึก รู้จักมันดี ว่า ความทุกข์เป็นอย่างไร, เหตุให้เกิดทุกข์คืออะไร ภาวะ
ที่ไม่มีทุกข์เลยเป็นอย่างไร, ทำอย่างไรมันจึงมาถึงภาวะนี้, เขาจะรู้; เพราะฉะนั้น
เขาจะต้องรู้สึงที่เรียกว่าอริยสัจจ์.

การพ้นทุกข์โดยไม่รู้อริยสจัจ์ เป็นสิ่งที่มีไม่ได้; มันเหมือนกับ คนที่พูดว่า ฉันไม่ต้องทำรากฐานของเสาของพื้นนี้ ฉันจะทำหลังคาบ้านได้. นี้ มันบ้าสักเท่าไร; มันเหมือนกับคนที่พูดว่า ฉันพันทุกข์โด้ โดยไม่ต้องรู้ เรื่องอริยสจัจ์.

ทีนี้ ในสูตรหนึ่ง พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า เพราะไม่รู้อริยสัจจ์นี้ ทั้งเรา และทั้งเธอจึงต้องเวียนว่าย, เวียนว่ายในวัฐฏะ; เพราะไม่รู้อริยสัจจ์จึงเวียนว่าย ในวัฏฏะ.

วัฏฏะของลูกเด็กๆ ในฝ่ายศีลธรรม ก็คือตายแล้วเกิด, ตายแล้ว เกิด, เข้าโลงแล้วเกิด เวียนว่ายไป นั้นก็อย่างหนึ่ง.

ทีนี้ วัฏฏะของผู้มีสดิบัญญา เห็นวัฏฏะที่ร้ายไปกว่านั้น ก็คือว่า ที่นี้ และเดี๋ยวนี้มันมีวัฏฏะ : เราต้องการ – แล้ว เราทำตามต้องการ – แล้ว เราได้ผลมา ; แล้วยัวให้เราต้องการอีก – แล้วเราก็ทำตามที่เราต้องการอีก – แล้วเราก็ได้ผลมา ; แล้วมันยั่วให้เราต้องการต่อไปอีก — แล้วเราก็ทำไปตามความต้องการอีก — แล้วก็ได้ผลมา ; แล้วก็ยั่วให้เราเกิดความต้องการอีก ; นิ่วนเวียนอยู่อย่างนี้ วัน หนึ่งหลายรอบก็ได้ คือหลายวัฏฏะก็ได้. ฉะนั้น ตั้งเดือนตั้งปี มันก็นบัไม่ไหวซิ ไม่รู้ว่าวัฏฏะนี้กี่ร้อยวง กี่หมื่นกี่แสนวง ; แต่ถ้าวัฏฏะของลูกเด็ก ๆ ว่าเข้าโลง ทีหนึ่งก็เกิดใหม่โน่น จึงจะเป็นวัฏฏะ ; ๓ ชาติจึงจะเป็นวัฏฏะสักวงหนึ่ง.

แต่ วัฏฏะของพระพุทธเจ้า ที่กล่าวไว้ที่นี้ ก็หมายถึง ก็เลสเป็นเหตุ ให้ทำกรรม; กรรมเป็นเหตุให้เกิดวิบาก คือผลกรรม; ผลกรรมก็ทำ ให้เกิดกิเลสอึก. นี่ชั่วที่ว่า โจรคนหนึ่งเขาเห็นอะไรน่ารักน่าพอใจน่าขโมย แล้วเขาคิดพยายามจะขโมย และขโมยจนได้มานี้; ชั่วเท่านั้นแหละ มันมีวัฏฏะ ตั้งหลายวงหรือหลายสิบวง : เป็นความคิดความต้องการเกิดขึ้น แล้วก็ทำมโน-กรรมไป: แล้วก็ให้เกิดความคิดอย่างอื่นต่อไปอีก จนกว่าจะได้ทำกายกรรม คือการลักการขโมยเป็นต้น.

"เพราะไม่รู้อริยสัจจ์ทั้ง ๔ ทั้งเธอและทั้งฉันจึงต้องเวียนว่ายในวัฏฏะ" นี่พระพุทธเจ้าท่านตรัสกับพระสาวกอย่างนี้. เพราะไม่รู้ ความทุกข์; ก็ไม่ กลัวความทุกข์; เพราะไม่รู้เหตุให้เกิดทุกข์ มันก็ดับทุกข์ไม่ได้. มันก็ต้องเวียนว่ายไปในกองทุกข์; เวียนว่ายอยู่ในกองทุกข์ เรียกว่าวัฏฏะ.

ถ้าว่าเกิดรู้ อริยสัจจ์ ขึ้นมา มันก็ไม่เวียนว่าย เพราะว่าต้นหามันถูก ถอนขึ้นเสีย : ต้นหาในภพนี้มันก็ถูกถอนขึ้นเสีย, ต้นหาในภพใหม่มันก็ถูก ทำให้สิ้นสุดลง, พวกโปโนพวิกาทั้งหลายก็ถูกทำให้สิ้นสุดลง, พวกตัตรตัตรา-ภินันทินีก็ถูกถอนรากขึ้นมาเสีย. นี้เรียกว่าหยุดเวียนว่ายได้ เพราะรู้อริยสัจจ์.

ทีนี้ในทุททกนิกาย ก็มีคำตรัสเป็นกฎว่า รู้อริยสัจจ์ เห็นอริยสัจจ็อยู่ ด้วยปั้ญญาอันขอบ จึงจะได้สรณะอันเกษม สรณะอันอุดม. บทนี้ก็สวดกันอยู่ ทุกวัน พหุํ เว สรณิ ยนฺติ ปพฺพตานิ วนานิ จ. ตอนท้ายก็แสดงอยู่ชัดว่า โย จ พุทฺธญฺจ ธมฺมญฺจ สงฺฆญฺจ สรณิ คโต. จตฺตาริ อริยสจฺจานิ สมฺมปฺปญฺญาย ปสฺสติ, เอติ โข สรณิ เขมิ เอติ สรณมุตฺตมํ.

ทำไม่ไม่นึกบ้างล่ะ ว่า เราจะได้สรณะอันเกษม สรณะอันอุดม ต่อ เมื่อเห็นอริยสจัจทั้ง ๔ อยู่ด้วยบัญญาอันชอบ. การถึงพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์เป็นสรณะนั้น ก็เพื่อจะได้เห็นอริยสจัจ์ ๔ อยู่ด้วยปัญญาอันชอบ; ถ้า ถึงพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์แล้ว ไม่เห็นอริยสจัจ์ ๔ อยู่แล้วจะมีประโยชน์ อะไร.

ที่นี้ที่ยึ่งไปกว่านั้น ว่า การถึงพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ นันแหละคือเห็นอริยสจัจ ๔; หรือว่าการเห็นอริยสจัจ ๔ นั้น คือการถึง พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์. เราไม่อาจจะถึง พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ โดยเพียงว่าพูด ว่า พุทฺธ สรณ คจฺฉามิ, ธมฺม สรณิ คจฺฉามิ, สงฺม สรณิ คจฺฉามิ แล้วถึงพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์; นั้นมันลูกเด็กๆ ว่า หรือลูกเด็กๆ ถึง.

ถ้าว่า ถึง พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ก็ต้องถึงจิตใจ ของพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ที่สะอาด สว่าง สงบจากความทุกข์. เราต้องมีจิตใจ ที่ว่างจากความทุกข์ แม้ชั่วขณะหนึ่งก็ยังดี ว่า อ้อ! มันเป็นอย่างนี้; พระ พุทธเจ้า ใจของท่านเป็นอย่างนี้, พระธรรมใจของท่านเป็นอย่างนี้, พระสงฆ์ ใจของท่านเป็นอย่างนี้; หรือจะเรียกว่า หัวใจของพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์เป็นอย่างนี้ คือว่างจากความทุกข์.

ฉะนั้น การถึงพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ นั้น มันก็เป็นอัน เดียวกันกับการเห็น อริยสัจจ์ทั้ง ๔ ด้วยปัญญาอันซอบ. คนจะถึงพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์อันแท้จริงได้ โดยไม่เห็นอริยสัจจ์ ๔ นั้น มันเป็นไปไม่ได้.

ให้นึกถึงข้อที่ว่า พระพุทธเจ้าท่านได้ตรัสไว้ "ผู้ใดเห็นธรรมผู้นั้น เห็นเรา ผู้ใดเห็นธรรมผู้นั้นเห็นเรา"; ว่าแต่ พุทฺธิ สรณิ คอฺฉามิ จะเห็นเรา ได้อย่างไร. ต้องเห็นธรรม; ธรรมนี้ต้องเห็นด้วยใจ; เห็นด้วยใจนั้นต้อง เห็นสิ่งที่มีอยู่ในใจ. เห็นสิ่งที่มีอยู่นอกใจ เห็นด้วยใจไม่ได้, ไม่เรียกว่าเห็น ด้วยใจ. ถ้า เห็นด้วยใจ ต้องเห็นสิ่งที่มีอยู่ในใจนั้นเอง; ฉะนั้นต้องมี ธรรมอยู่ในใจเอง จึงเรียกว่าเห็นธรรม.

ฉะนั้น การเห็นพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ เป็นของอย่างเดียวกัน คือ เห็นอริยสัจจ์ ๔ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง คือความดับไม่เหลือแห่งทุกข์. นี้ เป็น กฎตายตัว อันหนึ่ง ว่า จะได้ที่พึ่งอันเกษม ได้ที่พึ่งอันอุดม คือพ้นจากทุกข์ได้ นั้น ต้องเป็นผู้เห็นอริยสัจจ์ ๔ ด้วยบัญญาอันชอบ.

ที่นี้ก็ มีเรื่องในสูตรอื่น ต่อไปว่า เมื่อไม่เห็นอริยสัจจ์ ก็จะมัวสร้างเหว แล้วก็ตกเหว. มันมีเรื่องว่า ภิกษุองค์หนึ่งเดินไปนี้ พร้อมกับพระพุทธเจ้า ก็ เห็นเหวที่ใหญ่ที่ลึก น่ากลัวน่าหวาดเสียวที่สุดเหวหนึ่ง. ภิกษุนั้นเกิดความ หวาดเสียวขึ้นมา ก็ทูลถามพระพุทธเจ้าว่า; ยังมีเหว อะไรที่มันใหญ่กว่านี้ น่ากลัวกว่านี้ใหม?

พระพุทธเจ้าทรงตอบว่า มีซินี้ยังเล็ก นี้ยังไม่น่ากลัว ก็เลยตรัสถึง เหวที่มันน่ากลัว ว่าเมื่อบุคคลไม่เห็นอริยสัจจ์ ๔ แต่ละอย่าง ๆ : ไม่เห็นทุกขึ้ ไม่เห็นสมุทัย ไม่เห็นนิโรธ ไม่เห็นมรรค แต่ละอย่าง ๆ อยู่ตามที่เป็นจริงแล้ว ; บุคคลนั้นย่อมยินดีในสังขารทั้งหลาย ที่เป็นไปเพื่อขาติ ขรา มรณะ โสกะปริเทวะ. บุคคลนั้นก็ยินดีในการปรุงแต่งทั้งหลาย ที่จะปรุงแต่งให้เกิดชาติ ชรา มรณะ โสกะปริเทวะ ทุกขะ โทมนัส อุปายาส ; เมื่อบุคคลนั้นยินดีอย่างนั้นแล้ว เขา ก็จะปรุงแต่งสังขารทั้งหลายที่จะเป็นไปเพื่อขาติ ขรา มรณะ โสกะปริเทวะ ทุกขะ โทมนัส อุปายาส , อุปายาส , อุปายาส .

นี่เข้าใจหรือไม่เข้าใจ เดี๋ยวจะงงกันไปหมด; เพราะว่าเขาไม่มี
ความรู้ ไม่เห็นอริยสัจจ์ แล้ว เขาจะยินดีอย่างยิ่ง — อภิรมนฺติ; เขา จะยินดี
อย่างยิ่ง ในสังขารทั้งหลาย ที่จะเป็นไปเพื่อ ชาติ ชรา มรณะ โสกะ ฯลฯ. เมื่อ
เขายินดีอย่างนี้แล้ว เขาก็จะสร้างสรรค์ จะปรุงแต่ง อภิสงฺขโรนฺติ คือ ปรุงแต่ง
สร้างสรรค์ขึ่งสังขารทั้งหลาย ที่เป็นไปเพื่อชาติ ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกขะ
โทมนัส อุปายาส. อภิสงฺขริตฺวา — เมื่อเขาสร้างมันขึ้นแล้ว; ชาติปปาติ ปตนฺติ
— เขาก็จะตกลงไป ในเหวแห่งชาติ, ชราปปาติ ปตนฺติ — เขาก็จะตกลงไปในเหวแห่ง
ชรา; อย่างนี้เรื่อยไป ในเหวแห่งมรณะ, ในเหวแห่งโสกะปริเทวะ ทุกขะ ฯลฯ;
น ปริมฺญฺจนฺติ ทุกฺขสฺมาติ วทามิ — นี้เรากล่าวว่า ไม่พ้นไปจากทุกข์ทั้งปวงได้.
นี่คือเหวที่ใหญ่กว่า ที่น่ากลัวกว่า ที่น่าอันตรายกว่า ที่เธอกำลังเห็นอยู่นี้.

สรุปใจความว่า ไม่เห็นอริยสัจจ์ ก็มัวสร้างเหวเอาเอง แล้วก็ตก เหวของตัวเอง อยู่นั่น มันน่าหวัวหรือไม่น่าชวัว อภิสงฺขโรติ มันสร้างเหว เอาเอง แล้วก็ตกอยู่ในเหวนั้น ตกแล้ว – ตกเล่า ตกแล้วตกเล่า นี่โทษของการ ที่ไม่รู้อริยสัจจ์.

ทีนี้ สูตรถัดไป ก็ว่า มันก็ จะตกอยู่ในความมืด จะตกแล้วตกอีก อยู่ ในความมืดเพราะไม่รู้อริยสัจจ์ตามที่เบ็นจริง,

ในสูตรต่อไปก็มีว่า มันจะเผาตัวมันเองอยู่ท่ามกลางความเร่าร้อน ชาติยา ปริหาเหนฺติ ปริทยฺหนฺติ มันจะเผาตัวมันเอง อยู่ในความเร่าร้อนแห่งชาติบ้าง มันจะเผาตัวมันเองอยู่ในความเร่าร้อนแห่งชราบ้าง มันจะเผาตัวมันเอง อยู่ในความ เร่าร้อนแห่งมรณะบ้าง โสกะปริเทวะ ฯลฯ จนครบทั้ง ๑๑ อย่างนี้ทั้งนั้น. นี่ เรากล่าวว่ามันไม่พ้นไปจากความทุกข์ได้; นี่เพราะไม่รู้อริยสัจจ์. นี้แสดงว่ามันช่วยไม่ได้ ถ้าไปอวดดี ไม่พยายามจะเข้าใจ หรือรู้ หรือเห็นอริยสัจจ์นี้ มันจะต้องเป็นอย่างนี้ : มันเดือดร้อน เร่าร้อน หรือมัน มีคมนอยู่ หรือมันพลัดตกจมอยู่ในกองทุกข์นี่ เพราะไม่รู้อริยสัจจ์.

ทีนี้แสดงอานิสงส์อย่างอื่นบ้างต่อไปอีกว่า ถ้าเขารู้อริยสัจจ์ เขาจะ แน่ใจตัวเอง เขาจะเชื่อตัวเอง ไม่มีความหวันไหว; โดยเฉพาะอย่างยิ่งใน เมื่อโต้เถียงกัน หรือว่าถูกรุมถามเขาเรียกว่า "ยกวาทะ"; เมื่อคนที่มีปัญญา ทั้งหลาย มารุมกันซักถามบุคคลคนนี้ จะเอาให้จน จะไล่ให้จนนี่. แต่ถ้า บุคคลนั้นเป็นคนที่รู้เรื่องจตุราริยสัจจ์แล้ว จะอยู่ในสภาพที่ไล่ไม่จนจะไล่ อย่างไรมันก็ไม่จน; เพราะบัญหาต่างๆ มันจะรวมอยู่ที่เรื่องอริยสัจจ์ ทั้งนั้น. ถ้ารู้ใจความสำคัญ ๔ ข้อนี้แล้ว จะตอบบัญหาได้ทุกข้อ; จะต้อน ไปทางไหนมันก็ไม่จน; มันมีความจริงที่รู้และที่แสดงออกได้เสมอ.

ทรงเปรียบว่า เหมือนกับหินแท่งใหญ่ ใหญ่มาก ยาว ๑๖ ศอก, แล้ว ผังอยู่ในดิน ๔ ศอก โผล่อยู่บนดิน ๕ ศอก แล้วลมพัดมาทั้ง ๔ ทิศ อย่างใหน ก็ตาม; ก้อนหินนี้มันไม่กระดุกกระดิก. เหมือนกับคนที่ รู้อริยสัจจ์ ๔ อย่าง แล้ว จะถูกต้อน ถูกรุมชัก ถูกสะกัด ถูกไล่ ถูกอะไรก็ตาม มัน ไม่มีความ หวันไหวในจิตใจ และไม่จนด้วย เขาจะตอบได้หมด: เพราะว่าซึ่งที่เขารู้ นั้นคืออริยสัจจ์.

อริยสจัจ ์นั้นเป็นเรื่องจริง เป็นเรื่องตายตัวแน่นอน, เป็นอย่างอื่น ไม่ได้ แล้วมีฝอยได้รอบด้าน; คือว่า ข้อเท็จจริงทั้งหมดในชีวิตของคนเรา มันจะมารวมอยู่ที่นี่. เมื่อเขารู้หัวขั้วหรือเหง้าของมันแล้ว มันก็ไม่ยากที่จะรู้ไป ถึงฝอยต่าง ๆ ได้. พยายามศึกษาให้เข้าถึงหัวขั้วคืออริยสจัจ์ ๔ ประการนี้ แล้วจะ เป็นคนที่รู้ อะไรหมด. ถามอะไรตอบได้หมด จะรุมกันล้อมซักอย่างไรก็ไม่จน.

ที่นี้ คนที่มือวิชชา คือคนโง่ ก็คือคนที่ไม่รู้อริยสัจจ์. ถ้าถามว่า ใครมือวิชชา? ใครโง่? ก็คือคนที่ไม่รู้อริยสัจจ์นั่นแหละ. คนไม่รู้อริยสัจจ์ คือคนที่ไม่รู้สิ่งที่ควรจะรู้ แม้แต่นิดเดียว; คนอาจจะรู้มาก รู้ไปโลกพระจันทร์ หรือยึ่งกว่าไปโลกพระจันทร์ ไปไหนก็ได้ แต่ไม่รู้อริยสัจจ์. นี้ก็เรียกว่า คนโง่ คนมือวิชชา มันอยู่ที่นี่ คือมันไม่อาจจะดับทุกข์ได้. เพราะฉะนั้นอย่า ไปคิด หรือเพ่งคิด คิดคัน เรื่องอื่นก่อนเลย; มาคิด เพ่งคิดหา ความจริง เรื่องอริยสัจจ์กันก่อนเถิด. เมื่อมาถกเถียงกัน ก็อย่าถกเถียงเรื่องอื่นเลย; จง ถกเถียงเรื่องอริยสัจจ์เถิด.

มีบาลีที่ดีมาก เลยอยากจะเอามาเล่าให้พึ่งสักนิดหนึ่ง : ภิกษุทั้งหลาย! เรื่องราวในกาลก่อนมีว่า บุรุษผู้หนึ่งตั้งใจว่าจะคิดค้นให้ถึงที่สุด ในเรื่องความคิดที่ มนุษย์จะคิด ; ออกจากนครราขคฤห์ไปสู่สระบัว นั่งอยู่ที่ริมผึ้งสระ เพื่อคิดค้น ทางจิต. บุรุษนั้นได้เห็นกองทัพทั้ง ๔ คือกองทัพข้าง ม้า รถ คนเดินเท้านี้มาที่ ผึ้งสระนั้น แล้วก็เข้าไปสู่สายบัว เข้าไปสู่รากเหง้าของบัว หายไปเลย. ที่นี้เขา เกิดความไม่เชื่อตัวเองขึ้นมา ว่าเรานี้บ้าแล้ว. ไปถามคนอื่นว่า มันเป็นอย่างไร ? เขาก็ว่าบ้าทั้งนั้น, ว่าท่านบ้าแล้ว, ท่านบ้าแล้ว.

ภิกษุทั้งหลาย! แต่ว่าบุรุษนั้นได้เห็นสิ่งที่มีจริง ที่เป็นจริง; เมื่อใน กาลก่อนนั้นมีสงครามระหว่างพวกเทวดากับพวกอสูร. พวกเทวดาขนะ พวกอสูร แพ้ก็แอบหนีลงไปสู่ภพอสูรทางสายบัว. คนนี้จึงเห็น; ฉะนั้นเขาไม่ได้บ้า และเขา ได้เห็นจริง แต่ว่ามันไม่มีประโยชน์อะไร. อย่าไปคิดเรื่องที่แม้จะมีจริง หรือ ไม่จริงนั้น; มันไม่มีประโยชน์อะไร. คืออย่าไปคิด ที่ว่า โลกเที่ยง หรือไม่เที่ยง, โลกมีที่สุดหรือไม่มีที่สุด, กระทั่งว่า ตายแล้วเกิดหรือไม่เกิด นี้. ให้มาคิดเรื่องทุกข์ เรื่องเหตุให้เกิดทุกข์ เรื่อง ความดับไม่เหลือแห่งทุกข์ เรื่อง ทางให้ถึงความดับไม่เหลือแห่งทุกข์; อุตส่าห์คิดเคี๋ยวเข็ญให้มันออกมา เป็นความรู้แจ้งเห็นจริง.

อย่าไปมัวทุ่มเถียงกัน เพื่อจะข่มขี่กันด้วย เรื่องอื่น เช่นเรื่องตาย แล้วเกิดไม่เกิดเป็นต้นนี้. ถ้าจะมาถกเถียงมาปรึกษาหารือกัน ก็คิดแต่เรื่อง อริยสัจจ์เถิด. มีเรื่อง มาลุงกโยวาทะ เขาว่าถ้าเขาไม่รู้เรื่องนี้ เขาจะไม่ประพฤติ พรหมจรรย์, พระพุทธเจ้าว่า ตามใจขี ไม่ได้สัญญากันว่าจะมาสอนเรื่องนี้ ตั้งใจ แต่จะสอนเรื่องอริยสัจจ์เท่านั้น.

ทีนี้ ในสูตรหนึ่ง ก็มีว่า ถ้าไม่รู้อริยสัจจ์ ยังไม่ควรจะถูกรับรองว่าเป็น สมณะ; จะเป็นสมณะชนิดไหน สมณะในธรรมวินัยนี้ก็ตาม ถ้ายังไม่รู้ อริยสัจจ์แล้วยังไม่เป็นสมณะ.

สำหรับ พระพุทธเจ้าเองท่านตรัสว่า ถ้ายังไม่ รู้อริยสัจจ์ ก็ยังไม่เป็นพระ-พุทธเจ้า ถ้ายังไม่รู้อริยสัจจ์ ก็ยังไม่เป็นสัมมาสัมพุทธะ. สัมมาสัมพุทธะในอดีต ในอนาคต ในปัจจุบัน ก็ด้วนแต่รู้อริยสัจจ์; เพราะฉะนั้นจึงมีความจำเป็น สำหรับพระพุทธเจ้า ที่ว่าจะเป็นพระพุทธเจ้า ก็เพราะรู้อริยสัจจ์; ไม่รู้ อริยสัจจ์ก็ไม่เป็นพระพุทธเจ้า เรื่องอื่นไม่สำคัญ. เพราะฉะนั้นพระพุทธเจ้าท่าน ตรัสอย่างเปิดเผย ซึ่งจะเรียกว่า, ใช้คำ ตรง ๆ ว่าท่านเป็นผู้เปิดเผยเป็นนักเลงที่สุด ว่า สาวกเป็นอันมาก ที่เขามาอยู่ ประพฤติพรหมจรรย์ในตถาคตนี้ เขาเก่งกว่าตถาคต, เขาถือธุดงค์ได้ดีกว่า, ประพฤติ มักน้อยสันโดษได้ดีกว่า ในเรื่องจีวร บิณฑบาต เสนาสนะเขาเคร่งกว่า, แล้ว ทำไมเขามาอาสัยเป็นลูกศิษย์ตถาคต ? เพราะตถาคตรู้อริยสัจจ์เท่านั้นเอง นี่พวก ที่เขาเก่งกว่าเคร่งกว่า มาฝากตัวกับเรา ก็เพราะว่าเรารู้อริยสัจจ์.

ทีนี้ ความสำคัญของอริยสัจจ์ ก็คือส่วนที่เข้มข้นของสิ่งที่พระองค์ ตรัสรู้ คือคั้นเข้าแล้วมันเหลือเพียงใบไม้กำมือเดียว. ความตรัสรู้เท่ากับใบไม้ทั้ง บ่า แล้ว ส่วนที่เอามาสอนนี้ เท่ากับใบไม้กำมือเดียว; นั้นแหละดูความเข้มข้น ของอริยสัจจ์.

ทีนี้ที่เรียกว่าเป็นสิ่งสำคัญหรือตายตัวนี้ มัน เป็นกฎของธรรมชาติ เป็นไกวัลยธรรม อย่างที่กล่าวแล้ว; ถึงพระพุทธเจ้าท่านก็รู้สิ่งนี้ แล้วทรง นำมาเปิดเผย ท่านก็ต้องตรัสบัญญ์ติลงไปอย่างตายตัวอีกเหมือนกัน จะเห็นแก่ หน้าใครไม่ได้ จึงเรียกว่าทรงบัญญ์ติอริยสัจจ์ อย่างที่ไม่เห็นแก่หน้าบุคคลใด พระบาลีตอนนี้ก็ไพเราะมาก:—

ภิกษุทั้งหลาย! ทั้งในกาลก่อนและบัดนี้ เราย่อมบัญญัติแต่ความทุกขึ้ และความดับไม่เหลือแห่งทุกข์เท่านั้น.

ภิกษุทั้งหลาย! ถ้าหากว่า ในการบัญญัตินั้น จะมีคนเหล่าอื่นมาด่าทอ ตัดพ้อ เลียดสึกระทบกระทั่งตถาคตแล้วไขร้ ความอาฆาต ความเกรียวกราด ความ ไม่ยินดีแห่งจิต จะมีแก่ตถาคตเพราะเหตุนั้นก็หามิได้ ; ภิกษุทั้งหลาย! ถ้าหากว่าในการบัญญัตินั้น จะมีคนเหล่าอื่นมาสักการะ เคารพนับถือบูขาตถาคตไขร้ แล้วความเพลิดเพลิน โสมนัส เห่อเหิม แห่งจิต จะมี แก่ตถาคต เพราะเหตุนั้นก็หามิได้ ;

ภิกษุทั้งหลาย! ถ้าหากว่าในการบัญญัตินั้น จะมีคนเหล่าอื่นมาสักการะ เคารพนับถือบูชาตถาคตไซร้ ความรู้สึกในเรื่องนั้น ย่อมเกิดแก่ตถาคตว่า สิ่งใดที่ เรากำหนดรอบรู้แล้วในกาลก่อนเราย่อมกระทำให้เหมือนกันกับที่เรารู้แล้วในสิ่งนั้น ใน บัดนี้.

นี้เรียกว่า จะไม่หวาดเสียว ไม่กลัวใครว่า หรือ ไม่หวังจะให้ใคร สรรเสริญ จะพูดไปตามตรง; แล้วเปิดเผยในข้อที่ว่า บัญญัติอย่างไร พระองค์ ย่อมกระทำได้เหมือนตามที่บัญญัตินั้น; เพราะฉะนั้นการบัญญัติเรื่องอริยสัจจ์ ๔ ของพระองค์จึงบริสุทธิ์ ไม่มีหน้ามือหลังมือ ไม่มีหน้าไหว้หลังหลอกเหมือนการ สั่งสอนการอะไรกันสมัยนี้ ซึ่งมีของที่กำไว้ในกำมือ คือยังเป็นความลับ ที่ไม่ เปิดเผยแก่ผู้พัง, อย่างนี้เป็นต้น.

ที่นี้ การบัญญัติอริยสัจจ์ นี้ เป็นสิ่งที่ตายตัว ที่เด็ดขาดอย่างนี้ ไม่มี ใครค้านได้ ไม่มีใครต้านทานหรือโต้กลับได้. ข้อนี้ก็มีกล่าวอยู่แล้ว ในธัมมจัก-กัปปวัตตนสูตร: ปวตุติต อปปฏิวตุติย สมเณน วา พราหุมเณน วา เทเวน วา มาเรน วา พรหมุนา วา เกนจิ วา โลกสุมินุติ. – อนุตตรธรรมจักรอันตถาคตให้เป็นไป แล้ว จะไม่มีสมณะ หรือพราหมณ์ หรือเทวดา หรือมาร หรือพรหม หรือใคร ๆ ในโลกนี้จะมาปฏิวัติ คือทำให้มันหมุนกลับได้. ปวตุติต – คือ พระองค์ให้เป็นไปแล้ว แล้วก็ไม่มีใครที่จะมา อปปฏิวตุติย – ไม่มีใครจะทำให้มันหมุนกลับได้; คือว่า

ใกวัลยธรรม

มันถูกมันไม่มีผิด ใครที่มาขัดขวางคัดค้าน มันก็ทำไม่ได้แล้วเราจะรำลึกถึงข้อนี้ กันบ้าง ว่ามันเป็นเรื่องที่จริง สัจจะนี้จริง สัจจะนี้ไม่มุสา.

เอาละที่เหลืออยู่ต่อไปอีก อาตมาก็อยากจะพูดให้จบไปเลยถึงข้อที่ว่า การรู้อรียสัจจ์ไม่เหลือวิสัย คือมีผู้รู้อริยสัจจ์ทั้งในอดิต ทั้งในอนาคต บัจจุบัน; ถ้ามันเหลือวิสัย ก็ต้องไม่มีใครรู้อริยสัจจ์. นี้ก็เป็นการยืนยัน; การที่ทรง ยืนยันในข้อนี้ ขอให้ได้ยินได้พังกันบ้าง:—

ภิกษุทั้งหลาย! ในกาลยึดยาวผ่ายอดีต กุลบุตรออกบาขจากเรื่อน ไม่
เกี่ยวข้องด้วยเรื่อน จะได้รู้พร้อมตามเป็นจริง ซึ่งความจริงอันประเสริฐ ๔ อย่างนี้;
ในกาลยึดยาวผ่ายอนาคตกุลบุตรออกบาขจากเรื่อน ไม่เกี่ยวข้องด้วยเรื่อน รู้พร้อม
ตามเป็นจริง กุลบุตรนั้นก็จะรู้ซึ่งความเป็นจริงอันประเสริฐ ๔ อย่างนี้; แม้ใน
กาลบัจจุบันนี้ กุลบุตรจะออกจากเรื่อนบาข ไม่เกี่ยวข้องด้วยเรื่อน ก็ย่อมรู้พร้อม
ตามเป็นจริง ซึ่งอริยสัจจ์ประเสริฐ ๔ อย่างนี้; นี่แสดงว่า มันไม่เหลือวิสัย,
แล้วยังทรงแสดงว่าในอดีต ในอนาคต บัจจุบัน ก็มีการประกาศอริยสัจจ์ แล้ว
ก็มีผู้รู้.

ที่สำคัญที่สุด ก็คือว่า จะต้องบำเพ็ญความหลีกเร้น คือว่า หาความ
สงบสงัดในบางโอกาสเพื่อพิจารณาในอริยสัจจ์. มีข้อความว่า ภิกษุทั้งหลาย!
พวกเธอทั้งหลายจงประกอบความเพียรในการหลีกเร้นเถิด. ภิกษุผู้หลีกเร้นย่อมรู้
อยู่ได้ตามที่เป็นจริง ซึ่งความจริงอะไรเล่า? คือซึ่งความจริงอันประเสริฐ ๔. ว่านี้
ทุกข์ นี้เหตุให้เกิดทุกข์, นี้ความดับไม่เหลือแห่งทุกข์, นี้ทางให้ถึงความดับไม่เหลือ
แห่งทุกข์. เธอจงประกอบความเพียรในการหลีกเร้นเถิด.

ทีนี้ก็มีว่า เมื่อจิตตั้งมั่น บริสุทธิ์ ไม่มีกิเลสแล้ว เป็นธรรมชาติอ่อน-โยนควรแก่การงานแล้ว เธอน้อมจิตไปในญาณเพื่อความสิ้นไปแห่งอาสวะ เธอก็รู้ ว่า นี้ทุกข์, นี้เหตุให้เกิดทุกข์, นี้ความดับไม่เหลือแห่งทุกข์, นี้ทางให้ถึงความดับ ไม่เหลือแห่งทุกข์. เปรียบเหมือนห้วงน้ำใสที่ไหล่เขาไม่ขุ่นมัว คนตาดี ไม่บอด อื่นอยู่ที่ริมตลึ่งนั้น เขาจะเห็นหอยต่างๆ บ้าง เห็นกรวดและหินต่างๆ บ้าง ฝูงปลา บ้าง อันหยุดอยู่และว่ายไปในห้วงน้ำนั้น; เขาจะเกิดความรู้สึกในใจว่า ห้วงน้ำนี้ใส ไม่ขุ่นมัวเลย มีหอย มีกรวด มีปลา หยุดอยู่บ้าง ว่ายไปบ้าง.

อุปมานี้ฉันใด ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย! อุปไมยก็ฉันนั้น ภิกษุรู้ขัดตามที่ เป็นจริงว่า นี้ทุกข์เป็นอย่างนี้ๆ, นี้เหตุให้เกิดทุกข์เป็นอย่างนี้ๆ, นี้ความดับไม่ เหลือแห่งทุกข์เป็นอย่างนี้ๆ, นี้ทางให้ถึงความดับไม่เหลือแห่งทุกข์เป็นอย่างนี้ๆ. นี้ทรงแสดงว่า จะเห็นได้ใสแจ๋ว เหมือนกับว่าคนเห็นอะไรในน้ำที่ใส.

ที่นี้ปัญหาต่อไปก็มีว่า เราไม่สนใจที่จะทำอย่างนั้น มีสูตรหนึ่งที่ตรัสว่า มัวแต่ ศึกษาสุตตะ เคยยะ ไวยากรณ์ คาถา อุทาน อิติวุตตกะ ชาตกะ อัพภูตธรรมะ เวทัลละ คือส่วน ประกอบ ธ องค์ของการศึกษาปริยัติ.

ในการเรียนปริยติทั้งหลาย ถ้าถึงที่สุด มันก็มีอย่างนี้ : เรียน สุตตะ คือ ตัวสูตร, เรียน เคยยะ คือ บทที่แต่งเป็นคาถา ; ไวยากรณ์ – คำร้อยแก้ว ; คาถา – เป็นคำขับ ; อุทาน – คำที่ เปล่งออกมาด้วยความประหลาดใจ ; อิติวุตตกะ – คำที่กล่าวได้แต่เพียงว่า ได้ยินว่า กล่าว มาอย่างนี้ ; ชาตกะ คือ เรื่อง กล่าวแต่หนหลังของพระสาสดา ; อัพภูตธรรม คือ เรื่องน่าอัศจรรย์ ปาฏิหาริย์ ต่าง ๆ ; เวทัลละ คือ ข้อที่เถียงกันไม่รู้จักจบจักลิ้น ; มัวแต่ทำกัน อย่างนี้ ในเรื่อง ๙ เรื่องนี้ ซึ่งเป็นเรื่องปริยัติทั้งนั้น ก็เลยไม่ต้องรู้อริยสจัจ์กัน.

มัวทำอยู่แต่อย่างนี้ ก็ได้เป็นนักปราชญ์แน่นอน ได้เป็นปริญญานั้น ปริญญานี้ในทางปริยัต. มันก็ เหมือนกับหนูที่ขุดรูแล้วไม่อยู่, คนที่ดีแต่ทำแต่ บ้านแต่เรื่อนแต่ตึก แล้วก็ไม่อยู่อาศัย ไม่ได้ประโยชน์อะไร. เหมือนกับ ท้ำที่ดี แต่ร้องลั่นครื่นๆ ไป แล้ว ฝนก็ไม่ตก มันก็ไม่มีประโยชน์อะไร; มันดีแต่ร้อง. มันเหมือนกับลูกจ้าง ที่มัวแต่ รับจ้างเลี้ยงวัว ไม่เคยกินนมวัว เสียเลยอย่างนี้. พระพุทธเจ้าท่านตรัส ว่าอย่างนี้ แล้วไปโทษใครไม่ได้.

เอาละ, มือึกนิดเดียว ทนพังอีกหน่อย, อาตมาเป็นผู้พูดเหนื่อย มากกว่าผู้พัง *มีสูตรที่น่าสนใจ* คือว่า อริยสจจ์มีคำสั้น ๆ เพียงสีคำ แต่คำ อธิบายมันมีปริยายมาก. นี่พระพุทธเจ้าท่านก็ยอมรับ; เพราะฉะนั้นเรา ต้องเห็นใจท่านบ้าง.

ภิกษุทั้งหลาย! ความจริงอันประเสริฐมือยู่ว่า นี้เป็นความทุกข์, นี้เป็น เหตุให้เกิดทุกข์, นี้ความดับไม่เหลือแห่งทุกข์, นี้ทางดำเนินให้ถึงความดับไม่เหลือ แห่งทุกข์, นี่มันเป็นสิ่งที่เราได้บัญญัติแล้ว.

สี่คำเท่านั้น แต่ในความจริงสี่ข้อนั้น มันมีการพรรณนาความ มันมี การลงอักษร มันมีการจำแนกแจกแจง เพื่อความพิศดาร มากจนประมาณไม่ได้ ว่าเป็นปริยายอย่างนี้ ปริยายอย่างนั้น; ว่าความจริงคือทุกข์. ถึงแม้เช่นนี้, ความจริงนั้นก็คือทุกข์ สั้น ๆ อย่างนั้น; แล้วก็ตรัสไปในเรื่อง เหตุให้เกิด ทุกข์, ความดับทุกข์, ทางให้ถึงความดับไม่เหลือแห่งทุกข์. ฉะนั้นอย่ากลัว ว่าตัวหนังสือมันมาก คำพูดมันมาก อย่ากลัว. เรื่องที่เป็นหัวใจมันสีคำเท่านั้น ท่านตรัสอย่างนี้. เดี๋ยวจะกลัวว่า แหม, พูด แต่เรื่องอริยสัจจ์สีนี่ ตั้ง ๕๔,๐๐๐ พระธรรมขันธ์นี้ เราไม่ต้องกลัวในข้อนั้น.

ทีนี้ใน อีกทางหนึ่งก็ตรัสว่า การเรียงลำดับแห่งอริยสัจจ์นี้มันตายตัว อย่า ไปพยายามเรียงลำดับอย่างอื่น คือตามปกติก็ว่า : ถูกแล้ว, ถูกแล้ว, ภิกษุ; เธอ ต้องจำอริยสัจจ์สี่ประการนี้ ตามที่เราแสดงไว้แล้วอย่างถูกต้อง คือแสดง ทุกข์เป็น ข้อที่ ๑, แสดงเหตุให้เกิดทุกข์ เป็นข้อที่ ๒, แสดงความดับไม่เหลือแห่งทุกข์เป็น ข้อที่ ๑, แสดงทางดำเนินให้ถึงความดับไม่เหลือแห่งทุกข์ เป็นข้อที่ ๔. จำไว้อย่างนี้ อย่าไปแก้ไขยักย้ายอะไรมัน; มันเป็นสึงที่ไม่มีประโยชน์ หรือทำไปไม่ได้.

ฉะนั้น เราจงทำหน้าที่ไปตามลำดับ คือว่า ข้อที่ ๑ ต้องรู้. ข้อที่ ๒ ต้องละ. ข้อที่ ๓ ต้องทำให้แจ้ง. ข้อที่ ๔ ต้องทำให้เจริญ คือให้มีขึ้นมา อย่างสมบูรณ์.

ที่นี้ที่น่าสนใจอีกอย่างหนึ่ง ก็คือว่า เรื่องนี้จะยังจำเป็นอยู่ตลอดเวลา ที่สัตว์ทั้งหลายยังมีความทุกข์อยู่ นี้ก็*เป็นคำที่พระพุทธเจ้าท่านตรัส ว่าเรื่อง อริยลัจจ์นี้ก็ดี การสอนเรื่องอริยลัจจ์นี้ก็ดี ยังจำเป็นอยู่ตลอดเวลา ที่สัตว์ทั้งหลายยัง มีความทุกข์อยู่ เราต้องมีเรื่องนี้เป็นที่พึ่งอยู่ตลอดเวลา ที่เรายังมีความทุกข์อยู่ ฉะนั้นไม่ต้องกลัว มันยังมีที่พึ่งอยู่ ตลอดเวลาที่สัตว์ทั้งหลายยังเป็นสัตว์ที่มีความทุกข์อยู่ เรื่องนี้ยังต้องมี. นี้ก็ดูที่ตัวเราเองว่า เรายังมีความทุกข์อยู่ หรือว่า เรามันหมดความทุกข์แล้ว: ถ้ายังมีความทุกข์อยู่ ก็ยังจำเป็นที่จะต้องแตะ-ต้องสนใจกับเรื่องนี้อยู่.* 

ดังนั้นขอ สรุปความว่า สึงที่เรียกว่าไกวลัยธรรม ในฐานะที่เป็น กฎเกณฑ์แห่งจตุราริยสัจจ์นี้ยังจำเป็นอยู่ในที่ทั่วไปทุกหนทุกแห่ง และตลอด เวลา. ถ้าจะเรียกว่าพระเป็นเจ้า พระเป็นเจ้าองค์นี้ยังจำเป็นอยู่ ที่คนจะต้อง มี; มีพระเป็นเจ้าองค์นี้เป็นพระเป็นเจ้า เพื่อความรอดพ้นจากความทุกข์ของ สรรพสัตว์ทั้งปวง จะเรียกว่ากฎ ก็คือ กฎแห่งจตุราริยสัจจ์ เป็นไกวลัยธรรม.

ถ้าจะไปพูดญาติดีกับพวกฝรั่ง พวกฮินดู ที่เขาถือพระเจ้า คุณก็ ออก เสียง คำว่า กฎ นี้ ให้ยาวออกไปเป็น God คือพระเจ้าของพวกคริสเตียน หรือ ว่าเป็นพระเจ้าของพวกฮินดู ของอะไรก็ได้; เราจะได้ไม่ทะเลาะกัน. มีกฎ แห่งจตุราริยสจจ์ อันเป็นไกวลัยธรรมนี้เป็นพระเจ้า สำหรับจะช่วยเรา ทั้งหลาย ให้รอดพร้อม ๆ กันทั้งพุทธ ทั้งคริสต์ ทั้งอิสลาม ทั้งฮินดู ทุก ๆ ศาสนา; นี้เพื่อประโยชน์ของไกวลัยธรรม ในฐานะที่ตั้งอยู่เป็นกฎเกณฑ์แห่ง จตุราริยสจจ์ เป็นพระเป็นเจ้าที่จะช่วยสัตว์ทั้งหลายให้รอด.

การบรรยายเรื่องไกวัดยธรรม คอนที่ ๔ สมควรแก่เวลาแล้ว ขอโอกาสให้ พระสงฆ์ทั้งหลายได้สวดคณสาธยาย ข้อความที่พระพุทธองค์ทรงมุ่งหมายจะให้เกิดฉันทะ วิริยะ อุคสาหะ แก่พุทธบริษัทผู้ปฏิบัติในเรื่องของอริยสัจจ์เป็นต้นนี้ ค่อไป.

ไกวลยธรรม

- b -

ห็นโค้ง ๑๒ พ.ค. ๑๖

## ใกวัลยธรรมในฐานะที่เป็นธาตุ.

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายเรื่องไกวลัยธรรม ได้ดำเนินมาเป็นครั้งที่ ๖ ในวันนี้. ในวันนี้จะได้กล่าวโดยหัวข้อว่า ไกวลัยธรรมในฐานะที่เป็นธาตุ.

[ทบทวนครั้งก่อนถึงหน้า ๒๒๔.]

ท่านทั้งหลายจะต้องทบทวนดู ว่าเราได้กล่าวถึงสิ่ง ๆ นี้มาแล้วอย่างไร บ้าง ? เช่นว่า เป็นสึ่งที่มีอยู่ก่อนสึ่งทั้งปวง แต่ก็มิได้มีอยู่อย่างสิ่งทั้งปวง นี่ก็

med

เป็นสิ่งที่เข้าใจยาก. ถ้ามันมือยู่เหมือนกับสิ่งทั้งปวง มันก็มือยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง ไม่ได้: พูดแล้วเหมือนกับเล่นตลก แต่ว่าความจริงมันก็เป็นอย่างนั้น. เมื่อ สิ่งที่มือยู่ก่อนสิ่งใดๆ ทั้งหมดนั้น มันจะมีความเป็นอยู่เหมือนกับสิ่งทั้งปวงใน ที่หลังนั้น มันไม่ได้. ถ้าจะเรียกสิ่งที่มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวงว่า "พระเจ้า"; พระเจ้า ก็มิได้เหมือนสิ่งทั้งปวง. หรือจะเรียกสิ่งที่มือยู่ก่อนสิ่งทั้งปวงว่า "ไกวลัยธรรม"; ไกวลัยธรรมก็มิได้มีความมือยู่ ที่เหมือนกับความมือยู่ของสิ่งทั้งปวง; ดังนี้ เป็นต้น.

ในครั้งต่อมาได้กล่าวถึง ลักษณะที่ชี้ให้เห็นไกวลัยธรรม ในฐานะ ที่เป็นกฎแห่งสามัญญลักษณะ คือความเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ของสิ่งทั้งปวง บ้าง, และได้กล่าวถึง โกวัลยธรรม ในฐานะที่เป็นกฎแห่งอิทัปปัจจยตา คือ ความที่เมื่อมีสิ่งนี้ ๆ เป็นบัจจัย สิ่งนี้ ๆ ย่อมเกิดขึ้น; คือว่า เมื่อสิ่งนี้มีอยู่ สิ่ง นี้ย่อมเกิดขึ้น. เมื่อสิ่งนี้ไม่ได้มีอยู่ สิ่งนี้ย่อมไม่ได้เกิดขึ้น ซึ่งหมายถึงเหตุบัจจัย ที่ทำให้มีสิ่งทั้งปวงออกไปเป็นลำดับ.

ในครั้งที่แล้วมานี้ ได้กล่าวถึงไกวัลยธรรม ในฐานะที่เป็นกฎแห่ง จตุราริยสัจจ์ คือ ความจริงอันประเสริฐทั้ง ๔ ประการ ซึ่งเป็นกฎเรื่องความ เกิดขึ้นแห่งทุกข์ และความดับไม่เหลือแห่งทุกข์; ดังนั้นสึงที่เรียกว่า "ไกวัลย-ธรรม" ซึ่งไม่เหมือนสึงทั้งปวง, ก็มีความเป็นของธรรมนี้โดยเฉพาะ; แต่ว่า ธรรมนี้ในฐานะที่เป็นกฎ ย่อมจะมีอยู่ในสึงทั้งปวง.

อาตมาก็ต้องพูดแล้วพูดอีก ไม่กลัวว่าใครจะรำคาญ ตัวเองก็ไม่รำคาญ ที่จะพูดแล้วพูดอีก เพื่อให้เกิดความเคยชืนกับสิ่งที่เรียกว่า "ไทวัลยธรรม" จะ เป็นความเคยชินในการพูดเป็นประจำวันก็ดี จะเป็นการเคยชินในการคิดนึก รู้สึกอยู่เป็นประจำวันก็ดี: ทั้งนี้ก็เพื่อให้เรารู้จัก สิ่งที่เรียกว่าโกวลัยธรรมนี้, หรือเข้าถึงตัวไกวลัยธรรมนี้ ซึ่งแท้ที่จริงมันก็มีอยู่ในสิ่งทุกสิ่ง ในอนุภาคอัน ละเอียดที่สุดของสิ่งทุกสิ่ง ก็มีสิ่งที่เรียกว่า ไกวลัยธรรมนี้ แล้วเราก็ไม่รู้ว่า มัน อยู่ที่ไหน. ข้อนี้ต้องเตือนกันอยู่เสมอทุกคราวไป โดยที่ไม่ต้องกลัวว่าใครจะ รำคาญ.

ในร่างกาย ของคนเรานี้ ที่เป็นรูปธรรมก็มีอยู่หลายอย่าง จะแยกออก ไปให้ละเอียดเป็นส่วนน้อยเท่าไร มันก็มี สิ่งที่เรียกว่า ไกวัลยธรรม สิ่งสถิตอยู่ ในสึงนั้น ๆ; แม้ ส่วนที่เป็นนามธรรม คือจิต ความคิด ความนี้ก ความรู้สึก มัน ก็มีสิ่งที่เรียกว่า ไกวัลยธรรม สิ่งอยู่ในนั้นในฐานะที่เป็นกฏ เมื่อมัน อยู่ที่เนื้อที่ตัวไปในทุก ๆ อณู ปรมาณูอย่างนี้ มันก็ควรจะรู้สึกกันบ้าง ว่ามันคือ อะไร ? เราได้แต่สวดร้องท่องบ่น ว่า "สั่งขารไม่เที่ยง" เราก็ว่าแต่ปาก ไม่ ได้มองเห็นความไม่เที่ยง.

ถ้าว่าจะมองเห็นความไม่เที่ยงของทุกๆ สิ่ง ที่มีอยู่ในร่างกายนี้ โดยเฉพาะ ผม ขน เล็บ พัน หนัง หรืออะไรก็สุดแท้: และว่าแม้แต่จะ แยกให้ละเอียดออกไป เป็นธาตุดิน น้ำ สม ไฟ หรือเป็นส่วนน้อยๆ เป็นอนู น้อยที่สุด ที่จะแบ่งไม่ได้อีกต่อไป มันก็ มีความไม่เที่ยง ปรากฏอยู่ที่นั่น ในทุกๆ ส่วนไป แล้ว เราก็ไม่รู้สึก. เราจึงไม่มีความรู้สึกต่อไป ในทางที่จะให้เบื่อหน่าย ให้คลายกำหนัด ให้ไม่ยืดมันถือมัน; ในที่สุดก็คือไม่ให้รู้จักเกิดกิเลส หรือ เกิดความทุกข์ คือไม่มีความโลภ ความโกรธ ความหลง ความรัก ความเกลียด ความกลัว อะไรต่างๆ เพราะได้เห็นสึ่งนั้นตามที่เป็นจริง ว่ามันอยู่ในทุกๆ ส่วน ทุกๆ อณู ทุกๆ ปรมาณู ที่ประกอบกันขึ้นเป็นคน เป็นสัตว์ เป็นสึ่งของต่าง ๆ.

แต่ทีนี้ ต้องการจะพูดเรื่อย จนกว่าท่านทั้งหลายจะมีความเข้าใจ เข้า ไปถึงเนื้อถึงตัวของสิ่งที่เรียกว่า "ไกวัลยธรรม", มีความเข้าใจซึมซาบอยู่ในสิ่งนี้ ทั่วไปทั้งเนื้อทั้งตัว, เหมือนกับว่า เราเอาน้ำมารด, เอาน้ำที่เย็นมาก ๆ มาอาบ มารด รดแล้วรดอีก มันเย็นไปทั้งตัว. นั้นมันเป็นเรื่องเอาน้ำรด รู้สึกจากวัตถุ; เดี๋ยวนี้เรา ต้องการจะให้มีความรู้สึกจากธรรมะ ที่เรียกว่า ไกวัลยธรรมนี้ ในลักษณะที่ว่ามันเหมือนกับว่า มันเอามาอาบรดอยู่ที่ตัว รู้สึกไปทั้งเนื้อทั้งดัว.

เราลองคิดดูว่า เรากำลังแช่อยู่ในน้ำ เราก็รู้สึกความเย็นไปทั้งตัว นั้น เราเข้าใจได้, แต่ข้อที่ เราแช่อยู่ในสิ่งที่เรียกว่า "ไกวลัยธรรม", เราแช่อยู่ทั้ง เนื้อทั้งตัว ทุกวันทุกคิน นี้เรากลับรู้ไม่ได้. ถ้าเรารู้สึกได้ เราก็จะมองเห็น ความเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัดตา แล้วจะมองเห็นความเป็น อิทัปบัจจยตา คือ จะเห็นความจริง ที่เรียกว่า จตุราริยสัจจ์ ดังที่ได้อธิบายมาโดยละเอียดแล้วใน การบรรยายครั้งก่อน ๆ. นี้เราก็ไม่มีความรู้สึก หรือไม่รู้สึกมาก ถึงขนาดที่จะ ทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงขึ้นมาในจิตใจได้. ดังนั้นจะต้องขอพูดเรื่องนี้ต่อไปโดยที่ไม่กลัวว่าใครจะรำคาญ.

เมื่อเรารู้สึกในข้อเท็จจริงที่ว่า ทั้งเนื้อทั้งตัวของเรา เต็มอยู่ด้วยสิ่ง ที่เรียกว่า "ไกวัลยธรรม" เราก็อาจจะรู้ได้ต่อไปว่า แม้ในโลกทั้งโลก ในสากล จักรวาล ซึ่งมันจะมีอยู่สักกี่จักรวาล หรือกี่หมื่นโลกธาตุก็ตามใจ มันก็มีสิ่งที่ เรียกว่า ไกวัลยธรรม นี้สิ่งอยู่ในที่เหล่านั้นทั่วไปหมด ทุกหนทุกแห่งและทุกเวลา จนเรียกได้ว่า สากลจักรวาลนี้มันก็ถูกอาบรด ซุ่มแช่อยู่ด้วยสิ่งที่เรียกว่า "ไกวัลยธรรม", ใครมีตายังดีอยู่ก็มองเห็น, ใครมีตาไม่ดีก็มองไม่เห็น; นี้คือไม่มีตา ในทางบัญญา หรือบัญญาจักษุที่เพียงพอ นี่เรียกว่าไม่มีตา ก็เลยมองไม่เห็น.

ถ้ามองเห็น เราจะรู้สึกเหมือนกับว่า *เรานี้กำลังอาบ หรือรดอยู่ ด้วย*ลึงที่เรียกว่า "พระเข้า" นี่จะดีไหม? หรือน่าตกใจ หรือน่าเกลียดน่าชังอะไร;
เพราะว่าเราทุกคนนี้มันเป็นอยู่ เหมือนกับว่า เราอาบรดอยู่ด้วยสิ่งที่เรียกว่า
"พระเจ้า" จะดีไหม?

ถ้าใครไม่เข้าใจ ก็หมายความว่า ไม่เข้าใจในคำบรรยายใน ๕ ครั้ง ที่แล้วมานั้นเอง; ไม่รู้จักไกวัลยธรรม ในฐานะที่เป็นพระเจ้า คือเป็นสิ่ง ที่มีอยู่ก่อนสิ่งใด, เป็นที่ออกมาแห่งสิ่งทั้งปวง, ครอบงำอยู่ในที่ทั้งปวง อย่างนี้ เป็นต้น. พระเจ้าที่แท้จริงก็มีความหมายอย่างนี้; ไม่ใช่พระเจ้าอย่างที่คน พวกอื่นเขากล่าวๆ กัน. แต่ถ้าจะให้ความหมายแก่คำว่าพระเจ้า เหมือนกับที่ เขาให้ๆ กันอยู่แล้ว นั่นแหละกลับจะมีความจริงที่ถูกต้องอยู่ที่พระเจ้าชนิดที่กล่าว นี้ คือ พระเจ้าไกวัลยธรรม เป็นผู้สร้างสิ่งทั้งปวงขึ้น, ควบคุมสิ่งทั้งปวง อยู่, แล้วก็ยุบสิ่งทั้งปวงเสียเป็นคราวๆ, เหล่านี้มันก็เป็นไปตามกฎเกณฑ์ของ ไกวัลยธรรมทั้งนั้น.

เช่นว่า กฎเกณฑ์แห่งสามัญญลักษณะ ทำให้เกิดสิ่งทั้งปวงขึ้นมา
เหมือนกับพระเจ้า ที่เรียกว่า พระพรหมสร้างขึ้นมา. หรือว่า กฎเกณฑ์แห่ง
อิทปิบัจจยตา, ปฏิจจสมุปบาท นั้น ตั้งอยู่ในลักษณะ เป็นกฎแห่งกรรม
ควบคุม ดูแล รักษา สิ่งทั้งปวงอยู่; เหมือนกับพระเจ้าที่เราเรียกกันว่า
พระนารายณ์ และ กฎเกณฑ์ของจตุรารียสัจจ์ที่ควบคุมอยู่ในที่ทุกแห่ง นี้ คือ
กฎเกณฑ์ที่ว่า ถ้าทำถูกก็ได้รับความสุข หรือพ้นทุกข์, ถ้าทำผิดก็ได้รับความทุกข์.

นี้เหมือนกับพระเจ้าที่ควบคุม ในลักษณะที่คอยให้รางวัลผู้ที่ทำถูก, ลงโทษผู้ที่ทำผิด. และในที่สุด กฎเกณฑ์แห่งสามัญญลักษณะ นี้ ก็จะทำให้โลก หรือสิ่งทั้งปวงนี้ ยุบหายไปในบางคราว เหมือนกับหน้าที่ของพระเป็นเจ้า ที่เราเรียกกันว่า พระอิศวร.

ความคิดเหล่านี้เกิดขึ้นแล้ว ในหมู่ขนที่เราเรียกกันว่าเป็นพราหมณ์ หรือ เป็นผู้กล่าวลัทธิพราหมณ์. เขากล่าวพระเจ้าไว้อย่างนี้, เขากล่าวไว้เป็นบุคคล อย่างนั้น. เราไม่รู้ เราไม่เข้าใจทั่วถึง ก็จะไปหาว่าเขาบ้า ๆ บอ ๆ อะไรก็ได้, แต่ตัวเองนั่นแหละระวังให้ดี เมื่อไม่รู้ว่า อะไรทำให้เกิดขึ้น, อะไรควบคุมอยู่, อะไรทำให้ยุบลงไปเป็นคราว ๆ แล้วนั้น มัน ก็ไม่รู้จักพระเจ้า, หรือไม่รู้จักของจริง ที่ควรรู้จักได้เหมือนกัน. บางทีมันจะงมงาย หรือโง่ยิ่งกว่าพวกนั้น ที่เราไปหาว่าเขาโง่ไปเสียอีก.

นี่คืออยากจะให้รู้จักกันจริงๆว่า ไกวลัยธรรมนั้นคืออะไร ?. ถ้า จะพูดอุปมาอีกทางหนึ่งก็ พูดอุปมาว่า เหมือนกับพระเจ้า ที่จะทำอะไรทุก อย่าง. พระเจ้านี้เป็นที่ออกมาแห่งสิ่งทั้งปวง, เราก็พูดได้ว่า ออกมาจากโกวลัยธรรม. พระเจ้ามีอยู่ในที่ทั้งปวงทุกหนทุกแห่ง, และนั้นแหละคือไกวลัยธรรม; แล้วพระเจ้าสอดส่องรู้ไปเสียทุกหนทุกแห่ง ไม่มีใครทำอะไรให้ลับหูลับตาของ พระเจ้าไปได้ นั้นแหละคือไกวลัยธรรม. ที่ใครจะไปช่อนทำอวามดีตรงไหน เพื่อ ไม่ต้องรับผล อย่างนี้มันทำไม่ได้, หรือว่าจะไปช่อนทำความดีตรงไหนอย่าให้ใคร เห็น อย่าให้ไม่ต้องรับผลความดี อย่างนี้มันก็ทำไม่ได้; เพราะว่าพระเจ้านั้น อยู่ไปเสียในที่ทุกหนทุกแห่ง ซึ่งในที่นี้เราก็เรียกว่า ไกวลัยธรรม; จะเรียก พระเจ้ากันในแง่ไหน ก็ไม่พ้นไปจากลักษณะของสึงที่เรียกว่า ไกวลัยธรรม ตั้งที่กล่าวมาแล้ว.

เมื่อเป็นอย่างนี้ จะไม่ให้กล่าวว่า เรากำลังอาบรดอยู่ทั่วทั้งตัว ด้วย สึงที่เรียกว่าพระเจ้าได้อย่างไร? แล้วคิด ๆ ดูที่ว่า ถ้าเป็นอย่างนั้นได้จริง มัน จะดีไหม? มันคงจะดี คือมันหายโง่ มันหายหลับหูหลับตา ไม่รู้ว่าอะไรเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา อย่างไร. แล้วก็รู้สึงอื่นๆ ที่ยังไม่รู้อีกมาก แล้วจิตใจมันจะ เปลี่ยนไปในทางที่รู้แจ้งเห็นจริง แล้วก็จะไม่ต้องมีความทุกข้อยู่ด้วยสึงไดเลย.

นี่ขอทบทวนเรื่องที่เรียกว่า ไกวัลยธรรม ในลักษณะที่ไม่กลัวว่า ท่านทั้งหลายจะรำคาญ.

[เริ่มคำบรรยายตามหัวข้อครั้งนี้.]

## ธาตุที่เป็นใกวัลยธรรม.

ที่นี้ในวันนี้จะได้กล่าวโดยหัวข้อว่า ไกวลัยธรรมในฐานะที่เป็นธาตุ ธา-ตุ, ธาตุ ที่ต้องกล่าวอย่างนี้ ก็เพราะเห็นว่า ท่านทั้งหลายยังไม่รู้จักซึ่งที่เรียก ว่าธาตุโดยสิ้นเชิง, รู้แต่เรื่องธาตุทางวัตถุ เช่น ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุ ลม. หรือแม้จะรู้ไปถึงอากาสธาตุ วิญญาณธาตุ มันก็ยังไม่รวมไปถึงไกวลัยธรรม ซึ่งที่แท้ก็เป็นธาตุชนิดหนึ่งด้วยเหมือนกัน; ยิ่งถ้าเป็นการศึกษาทางโลกๆ เรียนกันแต่เรื่องวัตถุ บัญญัติสิ่งที่เรียกว่าธาตุ ล้วนแต่เป็นวัตถุ, ธาตุแท้มีก็สิบธาตุ หรือร้อยกว่าธาตุ อย่างนี้มันก็ไม่เกี่ยวกันเลย. ธาตุที่เป็น วัตถุล้านๆ อย่างนั้น มันไม่เกี่ยวกับการศึกษาธรรมะในที่นี้.

ที่นี้คำว่า "ธาตุ" ในพระพุทธศาสนานี้ ถ้าจะพูดเอาท่านทั้งหลายเป็น หลัก ก็จะพูดได้ว่า มันมือยู่ ๒ ธาตุ คือ ธาตุที่ท่านทั้งหลายรู้จัก กับ ธาตุที่ท่าน ทั้งหลายไม่รู้จัก ยังไม่รู้จัก ไม่สนใจจะรู้จัก. ธาตุที่รู้จักกันอยู่แล้วก็คือ ธาตุดิน น้ำ ลม ไฟ อากาส วิญญาณ เป็นต้น นั่นก็จะไม่ต้องพูดถึงอีกในที่นี้; จะ พูดถึงแต่ ธาตุที่ไม่รู้จัก ทั้งๆที่เคยอธิบายกันมาเรื่อย ๆ ก็ดูจะยังไม่เข้าใจ คือ ธาตุที่จะเรียกว่าเป็นไกวลัยธรรม หรือไกวลัยธรรมตั้งอยู่ในฐานะเป็นธาตุชนิดหนึ่ง.

ถ้ากล่าวโดยสรุปมันก็กล่าวได้ว่า สังขตชาตุ คือ ชาตุที่มีเหตุปัจจับปรุง แต่ง สำเร็จรูปออกมา เป็นรูปธรรมบ้าง เป็นนามธรรมบ้าง. นี้ท่านทั้งหลาย รู้จักดี จึงเรียกว่าเป็นธาตุที่ท่านทั้งหลายรู้จักดี แต่เป็นพวกสังขตธรรม. ที่นี้ ธาตุอีกพวกหนึ่ง มันตรงกันข้าม เรียกว่า อสังขตชาตุ คือไม่มีเหตุ ไม่มีปัจจับปรุง แต่ง ไม่เป็นรูปธรรม ไม่เป็นนามธรรม เป็นอะไรก็ไม่รู้.

อาจจะมีครูบาอาจารย์บางคน สอนไปอย่างเขลา ๆ ว่า นิพพานเป็นนาม-ธรรม หรือเป็นนามธาตุอย่างนี้; ไม่เห็นด้วย มันจะต้องอยู่เหนือความเป็นรูป หรือเป็นนามเสมอไป. สึ่งที่เรียกว่า อสั่งขตะ แล้ว จะต้องอยู่เหนือความ เป็นรูปหรือความเป็นนาม ทั้งนั้น; เพราะว่ารูปหรือนามนี้ มันเป็นสึ่งที่มี เหตุมีปัจจัย.

สึงที่เรียกว่านโพพาน หรือ อสังขดะ หรือ อมตะ นั้น จะมีเหตุ มีบัจจัยไม่ได้; เพราะฉะนั้น จะเรียกว่ารูปธรรมหรือนามธรรมไม่ได้; ถ้า เรียก ก็เรียกว่า ว่าเอาเอง. นี่มันจึงเป็นสิ่งที่เข้าใจยาก ว่า *ถ้าไม่ให้เรียกว่า*  รูปธรรมหรือนามธรรม ว่ารูปธาตุหรือนามธาตุแล้ว จะให้เรียกว่าอย่างไร? ก็ต้อง เรียกว่า ธาตุที่เป็นอสังขตะ หรือ นิพพานธาตุ หรือ นิโรธธาตุ หรือ สุญญธาตุ สุญญตาธาตุ ไปตามเรื่อง; จะมาเรียกให้เป็นรูปหรือเป็นนาม อย่างใดอย่างหนึ่งไม่ได้.

ทีนี้เมื่อกล่าวขึ้นมาว่า ไกวัลยธรรมในฐานะที่เป็นธาตุชนิดหนึ่ง ดังนี้ แล้ว ก็จะต้องระลึกถึงพระบาลี ที่พระสงฆ์ก็ได้สวดคณสาธยายพร้อมๆกัน เมื่อตะก็นี้โดยเฉพาะ คือประโยคที่ว่า อุปปาทา วา ภิกุขเว ตถาคตาน อนุปปาทา วา ภิกุขเว ตถาคตาน จิตา ว สา ธาตุ คือ ประโยคที่สำคัญที่สุดที่จะรู้จักเรื่องนี้.

อุปปาทา วา ภิกุขเว ตถาคตาน – ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย, พระตถาคต ทั้งหลาย จะบังเกิดขึ้นก็ตาม, อนุปปาทา วา ภิกุขเว ตถาคตาน – พระตถาคตทั้งหลาย จะไม่บังเกิดขึ้นก็ตาม, จิตา ว สา ธาตุ – ธาตุนั้นตั้งอยู่แล้วนั้นเที่ยว; คือว่ามิ ธาตุ ๆ หนึ่ง เรียกชื่ออะไร ท่านก็ไม่ได้ตรัส แต่ว่า ธาตุนั้นได้ตั้งอยู่แล้วนั้น-เที่ยว; คล้าย ๆ กับว่า เป็นสิ่งที่จะตั้งชื่อยาก คือมันเป็นธาตุที่ตั้งชื่อยาก; ฉะนั้น พระพุทธเจ้าท่านจึงตรัสเรียกว่าธาตุเฉย ๆ, และค่อยขยายความออกไป ทีหลังว่า ธาตุนั้นคือความที่สังขารทั้งปวงไม่เที่ยง สังขารทั้งปวงเป็นทุกข์ และ ความที่ธรรมทั้งปวงเป็นอนติตา; ความที่เป็นอย่างนั้นเรียกว่าธาตุนั้น ธาตุ นั้นตั้งอยู่แล้ว.

หรืออีกที่หนึ่ง ก็ตรัสโดยหลักอิทัปบัจจยตาว่า *ตถาคตจะเกิด หรือ* ตถาคตจะไม่เกิด ธาตุนั้นก็ตั้งอยู่แล้ว คือความเป็นอิทัปบัจจยตา ว่า เพราะมีสิ่งนี้ ๆ เป็นบัจจัย สิ่งนี้ ๆ จึงเกิดขึ้น เช่นเพราะมือวิชชาเป็นปัจจัย สังขารจึงเกิดขึ้น, เพราะสังขารเป็นบัจจัย วิญญาณจึงเกิดขึ้น, เพราะวิญญาณเป็นบัจจัย นามรูปจึง เกิดขึ้น, เพราะนามรูปเป็นบัจจัย อายตนะจึงเกิดขึ้น, เรื่อยไปดังนี้ จนกระทั่ง ถึง ตัณหา อุปาทาน ภพ ชาติ และความทุกข์ทั้งปวง, ความที่ต้องเป็นอย่าง นั้น ท่านเรียกว่า ธาตุในที่นี้.

ทีนี้ถ้าเราจะ มองดูกันตามธรรมดาสามัญ ก็จะเห็นได้ทันที่ว่า นั้นคือ กฎ, กฎของธรรมชาติที่มีอยู่ว่า สิ่งนั้นต้องเป็นอย่างนั้น, ต้องเป็นอย่างนั้น, เป็น อย่างอื่นไม่ได้ ไม่ผิดไปจากความเป็นอย่างนั้นเลย; เพราะฉะนั้นในบทที่กล่าว ถึงอีทปปัจจยตา ท่านจึงระบุคำว่า "ธาตุ" ลงไปที่ ตถตา ตถาตา หรือ ตถตา ก็ได้ หรือ อวิตถตา หรือ อนัญญถตา.

สิ่งที่เรียกว่า "ธาตุ" ในที่นี้ ที่มันมีอยู่ อย่างไม่ขึ้นอยู่กับสิ่งใด "ไม่ ขึ้นกับการเกิดของตถาคต หรือการไม่เกิดของตถาคตนี้" เรียกว่า ตถตา –ความเป็นอย่างนั้น, อวิตถตา –ความที่ไม่ผิดไปได้จากความเป็นอย่างนั้น, หรือ อนัญญถตา –ความที่ไม่อาจจะเป็นไปได้ โดยความเป็นอย่างอื่นนอกไปจากนั้น.

พังดูให้ดี: นี่คือลักษณะของสิ่งที่เรียกว่า "ธาตุ" ในที่นี้ คือ ตั้งอยู่ อย่างที่ไม่เหมือนกับการตั้งอยู่ของสิ่งทั้งปวง, แม้ว่ามันจะเป็นที่ออกมาของสิ่ง ทั้งปวง หรือว่ามันมีอยู่ในสิ่งทั้งปวง หรือควบคุมสิ่งทั้งปวงอยู่ หรืออะไรก็สุด แท้. ธาตุ นี้มันก็ไม่เหมือนกับสิ่งทั้งปวง คือมันมี ตัวของมันเองโดยเฉพาะ ที่เรียกว่า ตถา – เป็นอย่างนั้น, อวิตถา – ไม่ผิดไปจากอย่างนั้น, อนัญญูถา –ไม่เป็นไปโดยประการอื่นจากนั้น.

คำนี้ไม่เคยคุ้นหูของท่านทั้งหลาย จึงต้อง *เอามาพูดแล้วพูดเล่า* ซ้ำ ๆ ซากๆ ให้คุ้นหูกันต่อไปข้างหน้า, ให้เป็นที่คุ้นปากสำหรับพูดแก่กันและกัน, *เพื่อให้รู้จักสิ่ง ๆ หนึ่งซึ่งสำคัญมาก ซึ่งในที่นี้เรียกว่า* ไกวัลยธรรม หรือจะเรียก อย่างอื่น ก็ได้.

#### ธาตุเป็นใกวัลยธรรมเทียบกับสิ่งใคไม่ได้.

ถ้าเราจะเปรียบเทียบกับสิ่งใด มันก็ไม่มีทางจะเหมือนกับสิ่งใด, จะ เปรียบเทียบโดยรูปร่าง หรือขนาด มันก็มีรูปร่างใหญ่กว่าสิ่งใดหมด. ลองหลับตา ดูว่า มันจะเท่าไร, แล้วมันจะอยู่ในลักษณะอย่างไร; มันจะดูด้วยตาเนื้อไม่ได้ เพราะตาเนื้อมันเห็นแต่ทั้งหมดที่เป็นจักรวาล, เป็นสากลจักรวาล ใหญ่โตเท่าไร มีขนาดเท่าไร สึ่งที่เรียกว่า ใกวลัยธรรม มันยังใหญ่กว่านั้น, มันกว้างกว่านั้น; มันแผ่กว้างไปกว่านั้น คือมัน แผ่กว้างไปจนถึงที่สุด จนคำนวณไม่ได้. ส่วน เรื่องสากลจักรวาล หรืออะไรต่าง ๆ นี้มันคำนวณได้ ว่าเท่านั้นเท่านี้.

ถ้าจะนับ โดยปริมาณ มัน ก็นับไม่ใหว เหมือนกัน เพราะมันจะแบ่ง ความว่างนี้ว่ามีปริมาณเท่าไร; ถ้าจะแบ่งเป็นส่วนๆ มันก็แบ่งไม่ไหว เพราะ มีปริมาณที่จำกัดไม่ได้ หรือกำหนดไม่ได้.

ถ้าว่าจะอยู่โดยเวลา หรือโดยเนื้อที่ มันก็ยึงไม่ได้; ทุกสิ่งมันอยู่ ด้วยขนาดของเวลา ด้วยขนาดของการกินเนื้อที่ มันอยู่เท่านั้นปี เท่านี้ปี โดโดโล

มันกินเนื้อที่เท่านั้นโยชน์เท่านี้โยชน์ เป็นต้น. แต่สิ่งที่เรียกว่าธาตุตัวนี้ คือ ไกวัลยธรรมนี้ มันใหญ่กว่านั้น มัน วัดไม่ได้ด้วยกฎเกณฑ์ที่มนุษย์ใช้กำหนด เวลา, วัดไม่ได้ด้วยกฎเกณฑ์ที่มนุษย์ใช้กำหนดพื้นที่. นี่มันจะคืออะไร ก็ ขอให้ค่อย ๆ สังเกตไป.

ที่นี้ถ้าว่าโดยเหตุโดยบัจจัย เอาเหตุบัจจัยมาเป็นหลัก มันกลับเป็นไป เสียว่า สึงที่เรียกว่า "ธาตุ" นี้ ไม่เกี่ยวกับเหตุ ไม่เกี่ยวกับบัจจัย; ไม่ต้อง อาศัยเหตุบัจจัยอะไรเกิดขึ้น หรือตั้งอยู่ หรือดับไป. ถ้าพูดถึงสากลจักรวาล มันก็ยังมีเหตุบัจจัยตกแต่งขึ้นมา เป็นสากลจักรวาลหลายหมื่นโลกธาตุ หรืออะไร ก็สุดแท้ มันก็มีเหตุบัจจัย และเป็นไปตามเหตุตามบัจจัย.

แม้ที่สุดถ้าเราจะพูดถึงความว่าง ถ้ามันเป็น ความว่างชนิดที่เป็นธาตุ ในผ่ายสังขตธาตุ มันก็เป็นความว่างที่มีเหตุบัจจัย มันจึงว่าง หรือกลับไม่ว่าง; เช่นว่า เนื้อที่เท่านี้ ในเวลานี้ ที่ท่านนั่งอยู่นี้ มันไม่ว่าง. เพราะว่าตัวคน คนหนึ่งมานั่งอยู่ จนกว่าเมื่อคนนั้นจะลุกไป ที่ตรงนั้นจึงจะว่าง; อย่างนี้เขา เรียกว่าว่างตามทางของวัตถุชาตุ วัตถุธรรม ว่างอย่างพี่สิคส์ หรือของสิ่งที่มีวัตถุ รูปร่าง อย่างที่เรียกว่าอากาสธาตุ ในจำนวนธาตุทั้ง ๖; ว่างอย่างนี้มันไม่ แน่นอน มันมีเหตุบัจจัย.

แต่ ถ้า ว่างอย่างหลักธรรมะ ที่เป็นเรื่องของสติปัญญา เช่นเรื่อง ของสุญญตาธาตุ เป็นต้น; นั้นมันว่างชนิดที่ลึกกว่านั้น คือมันจะว่างจริง ๆ มันไม่มีเหตุบัจจัยมาทำให้เกิดความว่าง ได้แก่ความ ว่างจากความหมายแห่งตัวตน, ว่างจากตัวกู ว่างจากของกู คือว่างจากความหมายแห่งตัวกู – ของกู, ทุกสึ่งมัน ว่างจากความหมายแห่งตัวกู – ของกู เพราะฉะนั้นความว่างนั้น มันเป็นความ ว่างในความหมายนี้ ซึ่งวัดไม่ได้.

# ธาตุที่สัมพันธ์กับมนุษย์ทุกอนุภาคของกาย.

ถ้าเราจะเปรียบเทียบไกวัลยธรรม โดยเอาความสัมพันธ์กันกับมนุษย์
มาเป็นหลัก; เราจะยึ่งเห็นว่า ไกวัลยธรรมนี้สัมพันธ์กับสิ่งที่เรียกว่ามนุษย์
หรือตัวเรานี้ ยึ่งกว่าซึ่งใด. บิตามารดาของเราอยู่บ้านเรือนเดียวกัน ก็ยังไม่มีความ
สัมพันธ์กับเรามาก เท่ากับสิ่งที่เรียกว่า ไกวัลยธรรม ซึ่ง สัมพันธ์อยู่กับเราทุก ๆ
อณู ทุก ๆ ปรมาณู ที่ประกอบกันขึ้นเป็นร่างกาย หรือทุก ๆ อนุภาคของความ
รู้สึกคิดนึก; นี่ดูให้ดี นี่ว่าความสัมพันธ์กับมนุษย์. สิ่งที่เรียกว่าธาตุ ชนิด
นั้น ที่พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า "มันตั้งอยู่แล้ว ฉันจะเกิด หรือฉันจะไม่เกิด
มันก็ตั้งอยู่แล้วนั่น"; มันมีความสัมพันธ์กับมนุษย์ถึงขนาดนี้.

ทีนี้จะดูกันสักหน่อยต่อไปว่า การตั้งอยู่ หรือ การเกิดขึ้นของธาตุนี้ มันเป็นอะไร? การตั้งอยู่ หรือการมีอยู่ของธาตุชนิดนี้ หรือของไกวลยธรรมนี้ มันมีลักษณะอย่างไร? ก็ต้องพูดอย่างวิธีที่เรียกว่าพึ่งยาก หรือจะเห็นว่าเอาเปรียบ คือมัน ตั้งอยู่โดยที่ไม่ต้องมีการตั้งอยู่ มัน ไม่มีการเกิดขึ้นมา มัน ไม่มีการดับ ลงไป; แล้วมันไม่ได้มีการตั้งอยู่ นั้นแหละเรียกว่า การตั้งอยู่ของธาตุชนิดนี้. มันยึงกว่าความว่าง หรือว่าอย่างน้อยมันก็เท่ากับความว่าง. ถ้าเป็น ความว่างจริงตามแบบของสุญญตา ก็ไม่ได้มีการเกิดขึ้นว่า ความว่างนี้เกิดขึ้นเมื่อไร, หรือว่ามันจะดับไปเมื่อไร, หรือมัน ตั้งอยู่อย่างไร, มัน ไม่แสดงอาการของการเกิด ขึ้น ตั้งอยู่ และดับไป. นี่เรียกว่า ความว่าง นั้นคือไกวลัยธรรม มีความตั้งอยู่ อย่างนั้น; นี้เราจะพูดว่ามันตั้งอยู่ อย่างนี้มันก็ไม่ถูก แต่แล้วเราก็ไม่มีคำที่จะพูด.

อย่างที่เราพูดว่า ใกวัลยธรรมมือยู่ในเนื้อในตัว ทุกอนุภาคของ สัตว์ ของคน ของอะไรทุกๆ อย่าง ก็ต้องเรียกว่า การมือยู่ หรือตั้งอยู่; แต่ มันมิได้มือยู่หรือตั้งอยู่ อย่างสึงทั้งหลายที่เรารู้จัก คือสึงที่เป็นส่งขตะทั้งหลาย ที่มีการเกิดขึ้นด้วยเหตุปัจจัย ตั้งอยู่ชั่วขณะที่ปัจจัยยังมือยู่ แล้วก็ดับไป เมื่อเหตุ บัจจัยมันเปลี่ยนแปลง, ฉะนั้นขอให้ศึกษาคำพูดชนิดนี้กันเสียบ้าง จะเข้าใจ ธรรมะที่ลึกซึ้งได้ยิ่งขึ้นตามลำดับ.

ความมีอยู่ที่ไม่มีการตั้งต้นและสิ้นสุด ความมีอยู่ของสิ่งๆ หนึ่ง ซึ่ง มีได้ โดยไม่มีการตั้งต้นการมี หรือสิ้นสุดแห่งการมี; เช่นเรามีเงินนี้ เราก็ มีการตั้งต้นว่า เรามีเงินเมื่อไร แล้วเราหมดเงินเมื่อไร ก็เรียกว่าสิ้นสุด แห่งการมีเงิน.

หรือว่าเรามีนั้นมีนี่, หรือว่าโลกนี้มันมีสิ่งอย่างนี้, หรือว่าเรามีดวง อาทิตย์ ดวงจันทร์ ในโลกนี้ มันก็มีการตั้งต้นแห่งการมี เพราะว่าสักวันหนึ่ง ทั้งดวงอาทิตย์ดวงจันทร์มันก็จะหมดไป จากจักรวาลส่วนนี้. สิ่งเหล่านี้เรียกว่า มี โดยที่มีการตั้งต้นของการมี และการสิ้นสุดของการมี. ส่วนสิ่งที่เรียกว่า ไกวัลยธรรมนั้น มันมีโดยที่ไม่ต้องมีการตั้งต้นว่ามีเมื่อไร, หรือสิ้นสุดแห่ง การมีเมื่อไร. ฉะนั้นต้องเรียกว่า มันเป็นความมีที่ยึ่งไปกว่าความมี, ความมีอยู่ ที่ยึ่งไปกว่าความมีอยู่ ซึ่งที่แท้ไม่ควรจะเรียกว่ามี เพราะมันยึ่งกว่ามี แต่ถ้าไม่พูด ว่ามี ก็ไม่รู้จะพูดว่าอะไร.

อย่างพระพุทธเจ้า ท่านตรัส ด้วยถ้อยคำที่น่าสังเกต ท่านว่า มันตั้งอยู่ แล้วคือ ชิตา ว สา ธาตุ "ฉันจะเกิดขึ้นก็ตาม ฉันจะไม่เกิดขึ้นก็ตาม ธาตุนั้น มันตั้งอยู่แล้ว. คำว่า "ตั้ง" นี้ จะเอาเป็นการมี ก็ได้; มันก็มีอยู่อย่างไม่เหมือน ใคร, หรือตั้งอยู่อย่างไม่เหมือนใคร, ตั้งอยู่อย่างไม่มีการตั้งต้น, หรือไม่มีการ สิ้นสุดลงแห่งการตั้งอยู่, เรียกว่า ความมี ชนิดที่เป็นความมีของธาตุ ชนิดนี้.

หรือจะไปใช้กับคำว่า "พระเจ้า" ก็ได้; ถ้าพระเจ้ามีอยู่ สมกับที่เป็น พระเจ้าจริง ๆ พระเจ้าก็ต้องมีความมีอยู่ หรือตั้งอยู่ในลักษณะนี้ คือไม่ต้องมีการ ตั้งต้นแห่งการมี หรือการตั้งอยู่ แล้วก็ไม่มีที่สิ้นสุดแห่งการมี หรือการตั้งอยู่ เพราะว่าเป็นความมีอยู่ หรือตั้งอยู่ โดยที่ไม่ต้องอาศัยเหตุปัจจัยอะไร. เพราะ ฉะนั้นความมีอยู่หรือตั้งอยู่ของสิ่งชนิดนี้ มันจึงเป็นสิ่งที่วัดไม่ได้ ตวงไม่ได้ ว่าเท่านั้นเท่านี้, อย่างนั้นอย่างนี้คำนวณไม่ได้; อย่างที่ พวกมหายานเขาเรียก ว่า อมิตากะ อมิตายุ อมิตากะ — มีแสงสว่างที่ตวงไม่ได้, วัดไม่ได้ คำนวณไม่ได้. อมิตายุ — มีอายุที่วัดไม่ได้, คำนวณไม่ได้ ว่ามีอายุเท่าไร.

ถ้าเริ่มสนใจรู้จักสิ่งเหล่านี้กันบ้าง ก็จะช่วยขยายออกไป เขยิบออก ไป จนรู้จักสิ่งที่เรียกว่าโลกุตตรธรรม คือที่เป็นอสังขตธรรม.

## ความมือยู่ของธาตุ ที่เป็นไกวลัยธรรม มือยู่จริง.

ขอให้นึกดูให้ดี ว่ามันมีสิ่งนี้อยู่จริง มันมีสิ่งนี้อยู่จริง แล้ว ความจริง ของการมีอยู่ของสิ่งนี้ จริงกว่าสิ่งใด ๆ, จริงกว่าความมีอยู่ของสิ่งใด ๆ ที่จะ พูดว่า ความมีอยู่ของท่านบางคน ที่นั่งอยู่ตรงนี้แหละ นี้ไม่จริง, เดี๋ยวก็ไม่มี หรือว่า ท่านมีอยู่ในโลกนี้ อีกไม่กี่สิบปีก็ไม่มีแล้ว และแม้ความมีอยู่แห่งวัดนี้ ในแผ่นดินนี้ บางที่อีกไม่กี่ร้อยปี มันก็ไม่มีแล้ว. ฉะนั้นความมีอยู่ของสิ่ง เหล่านี้มันไม่จริง.

หรือว่า ดวงอาทิตย์จะอยู่เป็นล้านๆ ปี ไม่เท่าไรมันก็ไม่มีอีกแล้ว; นี่ความมีดวงอาทิตย์เป็นต้นนี้ ก็มิได้มีอยู่จริง. แต่ว่า ความมีอยู่แห่งสึงที่ เรียกว่าธาตุนี้ ซึ่งเป็นไกวลัยธรรมนี้ มีอยู่จริง; ไม่ได้ตั้งต้นแห่งการมี, ไม่ได้สิ้นสุดแห่งการมี เพราะมันมีอยู่โดยวิธีมีชนิดอื่น ไม่เหมือนกับสิ่งทั้งหลาย ที่มีอยู่เพราะมีเหตุมีปัจจัย. เรารู้จักความตั้งอยู่แห่งธาตุนั้น ซึ่งไม่ได้อาศัยเหตุ ปัจจัยอะไร แล้วตั้งอยู่อย่างไม่ต้องมีการตั้งต้น ตั้งอยู่อย่างไม่ต้องมีการดับไป. นี้ เป็นส่วนสำคัญ ที่นี้ก็เลยเห็นว่าประหลาด.

#### เราไม่อาจมองสิ่งนั้นคัวยวิธีที่ใช้มองสังขารธรรม.

ที่นี่พูดถึงความประหลาดกันบ้าง ว่าซึ่งนี้มันประหลาดอย่างไร? การ ที่มองดูความแปลกประหลาดอันน่ามหัสจรรย์ของซึ่งนี้ มันก็มีทางที่จะมองกันได้ หลายแง่หลายมุม; เช่น เราอาจจะพูดได้ว่า มันเป็น สิ่งเดียวที่เป็นทั้งหมด, หรือว่า เป็นทั้งหมดที่เป็นสิ่งเดียว ซึ่งเดียวคือทั้งหมด ทั้งหมดคือซึ่งเดียว. นี่พึ่งไม่ถูกก็จะคิดว่า นี่บำแล้ว; เพราะเมื่อพูดว่า "ทั้งหมด" นี้มัน ก็มีหลาย ๆ ๆ ซึ่ง แล้วกลับพูดว่า มีซึ่งเดียว, ทั้งหมดนั้นคือซึ่งเดียว; และถ้าพูด กลับกันเซีย ก็ซึ่งเดียวนั้นคือทั้งหมดทุก ๆ ซึ่ง, นี่มันแล้วแต่ว่ามันจะมองกันด้วย หลักเกณฑ์ หรือสายตาของคนธรรมดา ที่มีความต้องการ แล้วก็มีความหวัง มีการปรารถนา มีการแบ่งแยก. มันจึงเห็นเป็นหลาย ๆ ซึ่ง ที่จะแบ่งแยกกัน เป็นดีเป็นชั่ว, เป็นบุญเป็นบาป, เป็นสุขเป็นทุกข์ เป็นได้เป็นเสีย, เป็นหญิง เป็นชาย, เบ็นอะไรต่าง ๆ แต่ก็ไม่เคยมองทีเดียวว่า เป็นเพียงธาตุเท่านั้น หรือ ว่ามองทีเดียวว่า เป็นเพียงสังขารธรรม คือ ซึ่งที่เป็นไปตามการปรุงแต่งของ เหตุบัจจัยเท่านั้น; ไม่มองกันอย่างนี้ เพราะเห็นว่ามาก.

สมมติว่า เราจะถามว่า ร่างกายนี้มันมีกี่อย่าง ? ถ้าไป แยกเข้ามันก็มี
หลายอย่าง ที่ประกอบกันขึ้นเป็นร่างกาย คือหลาย ๆ หมู่ เป็นหมู่ใหญ่. แต่เรา
เรียกอีกทีว่า ร่างกายนี้มีร่างกายเดียว, ร่างกายของเรามีร่างกายเดียว, ทั้งหมด
คือร่างกายนี้, ร่างกายนี้ก็คือทั้งหมด ที่เป็นของเรา. โง่ไป โง่มาอยู่อย่างนี้เอง
ก็เลยไม่ต้องรู้กันว่า ที่แท้มันอย่างเดียว หรือมันหลายอย่าง.

ถ้าถือตาม*พระพุทธเจ้า ท่านก็ไม่ตรัสอย่างนั้น ว่าสิ่งเดียว หรือ* ว่าหลายอย่าง; ท่านว่า อิทัปบั้จจยตา – เมื่อมีสิ่งนี้ ๆ เป็นบั้จจัย สิ่งนี้ ๆ จึงเกิด ขึ้น. ไม่มีอะไรที่จะไปนับว่าสิ่งเดียว, หรือหลายอย่างได้; เพราะว่ามัน เปลี่ยนแปลงเรื่อย.

แต่สำหรับ ใกวัลยธรรมนี้ ไม่เป็นสิ่งที่เปลี่ยนแปลง ไม่มีเหตุไม่มี ปัจจัย; กลับกลายเป็นสิ่งที่ว่า ถ้าจะมองดูว่ามีสิ่งเดียว ก็เดียวหมดเลย. ถ้า

ใกวัลยธรรม

จะไปมองในแง่ที่ว่า มันไปสิ่งขึ้มอยู่ในทุก ๆ อณู ทุก ๆ ปรมาณูของสังขารทั้งหลาย ทั้งปวง อย่างนี้มันก็มากซึ; นับไม่ไหว จึงว่ามันคำนวณไม่ไหว

ฉะนั้นสิ่งที่เรียกว่า ใกวลัย์ นี้ เป็นคำที่ประหลาดที่สุด แม้ในปทา-นุกรมตามธรรมดา ก็เขียนไว้ อธิบายไว้ ว่า มันเป็นได้ทั้งสิ่งเดียวและทุกสิ่ง คือ มากมายเหลือที่จะคำนวณได้ เช่นว่า พูดกันว่าตลอดทั่วใกวลัย์ ทั้งไกวลัย์. ไกวลัย์ทั้งหมดนั้น มันเป็นหนึ่งไกวลัย์ คือคำคำเดียวก็ได้.

## ใกวลีย์เป็นสิ่งเคียว หรือทั้งหมด ไม่บันกับเวลาหรือพันที่.

ที่นี้ในไกวัลย์มันมีมาก; ถ้าไม่มีมาก เราก็ไม่จำเป็นจะต้องพูดว่า ทั่วทั้งไกวัลย์. นี้คำนี้มีปัญหาในทางความหมายมาแล้วแต่บรมโบราณ โดยเฉพาะ ในประเทศอินเดีย ซึ่งเป็นเจ้าของภาษานี้ แล้วเราก็รับช่วงต่อมา; เพราะว่า คนไทยเรานี้ รับวัฒนธรรมอินเดียทั้งหมดทั้งสิ้นเอามา.

นี้ก็ลองทำความสำคัญเอาเองว่า ซึ่งที่เรียกว่า "ไกวลัย์" มันแปลว่า ทั้งหมด แต่เป็นซึ่งเดียว, หรือ เป็นซึ่งเดียว แต่เป็นทั้งหมด นั้นแหละคือ ไกวลัย์. ภาษาชาวบ้านเพียงแต่พูด ไม่คำนึงถึงความหมาย. "ทั่วทั้งไกวลัย์" นี้ก็พูดกันอยู่บ่อย ๆ : ไกวลัย์ทั้งแวลา, ไกวลัย์ทั้งพื้นที่; แต่ถึงอย่างนั้นก็ยังไม่ รู้ว่า มันซึ่งเดียวหรือมันหลายซึ่ง เพราะมันโง่กลับไปโง่กลับมาอยู่ที่ตรงนี้. บางที่ก็ชอบอย่างเดียว, บางที่ก็ชอบหลายซึ่ง. บางที่ก็มองเห็นซึ่งเดียว, บางที่ก็มอง เห็นหลายซึ่ง. คำ ๆ นี้จึงให้ความหมายไว้ประหลาดที่สุดว่ามัน เป็นซึ่งเดียวแท้ ๆ

โดด ๆ ก็ได้ หรือว่ามัน เป็นทั้งหมดทุก ๆ สิ่ง ก็สิ่งก็ได้; เรียกว่าไกวลย์ด้วย เหมือนกัน. นี่ก็ความที่มันเป็นอย่างเดียวกัน เหมือนกันอย่างนี้ แล้วก็ในเวลา เดียวกัน ในที่เดียวกัน นั้นแหละจะเรียกว่าไกวลย์ได้.

สำหรับ ธรรมชาติอันนี้ ไม่มือดีต ไม่มือนาคต ไม่มีปัจจุบัน;
เพราะฉะนั้นมันจึง ไม่ขึ้นอยู่กับเวลา; แต่ว่าเวลามันก็คงล่วงไปตามแบบของเวลา.
ฉะนั้นสิ่งนี้มันเลยเป็นสิ่งที่มีเวลาเดียว ซึ่งไม่เป็นอดีต ไม่เป็นบัจจุบัน ไม่เป็น
อนาคต; จะพูดว่าเป็นบัจจุบัน ก็ดูยังเดามากไป เพราะว่ามันไม่มีอะไร เพราะ
เวลามันไหลเรื่อย, พูดไม่ทันจบมันก็เปลี่ยนเป็นอดีตแล้ว มันจะเอาที่แน่นอน
ไม่ได้ มันใหล่ไปเป็นสาย เหมือนกับสิ่งที่ใหล่ไปเป็นสายนี้, ไม่ทันจะชื้ลงไปว่า
ตรงใหนเป็นอดีต ตรงไหนเป็นบัจจุบัน ตรงไหนเป็นอนาคต. ส่วนเรานี้มัน
มีความยึดถือทางรูปธรรมมากเกินไป : แบ่งแยกเป็นอดีต เป็นบัจจุบัน เป็น
อนาคด.

ถ้าว่าโดยที่แท้แล้ว สิ่งทั้งปวงมันขึ้นอยู่กับจิต แล้วสิ่งที่เป็นจิตนี้ ถูก บัจจัยปรุงแต่งเปลี่ยนแปลง ใหลเชี่ยวเป็นเกลียวไป : ไม่สามารถจะชื้อดีต บัจจุบัน อนาคตได้ที่ใหน นี่แหละคือ ความเป็นไกวลัย์ ของเวลา ที่เกี่ยว-ข้องกันอยู่กับไกวลัยธรรม; มันจึงเป็นตัวเดียวหน่วยเดียว ในทางที่เกี่ยวกับเวลา.

ทีนี้ถ้าว่า มัน เกี่ยวกับพื้นที่; มันก็เป็นหน่วยเดียวอีกนั้นแหละ มัน ไม่อาจจะแบ่งแยก เพราะมันคลุมอยู่ในที่ทุกหนทุกแห่ง. โลกนี้ทั้งโลกมัน คลุมหมด, ทั้งระบบสุริยจักรวาล กิดวงดาว มันก็คลุมหมด, แล้วก็ร้อยก็พัน ก็หมื่นระบบสุริยจักรวาล มันก็คลุมหมด. มันเหมือนกับกระลาครอบลูกเดียว หมด, ไม่มีอะไรเหลือ, ที่พื้นที่นั้นก็เป็นพื้นที่เดียว เป็นหน่วยเดียว ก็เรียกว่า เป็นไกวลัยธรรมในทางพื้นที่. สิ่งเหล่านี้เรารู้จักหรือเปล่า? ถ้าเราไม่รู้จัก ก็พยายามที่จะเข้าใจเข้า ไปเรื่อย ๆ ก็จะรู้ว่า สิ่งเดียวคือทั้งหมด ทั้งหมดคือสิ่งเดียว. ถ้าใครยังเห็นว่า สิ่งเดียวต่างกับทั้งหมด ทั้งหมดต่างกับสิ่งเดียว ก็คือยังไม่เห็น, ยังไม่เห็นสิ่ง นี้, ยังไม่เห็นสิ่งที่เรียกว่าไกวลัยธรรม แม้ในทางวัตถุ : ทุกอย่างคือโลกนี้, โลกนี้คือทุกอย่างที่มีอยู่ในโลกนี้ ; บางที่ก็เลสของเราต้องการให้เป็นโลกเดียว, บางที่ก็เลสต้องการให้เป็นหลายอย่างหรือหลายโลก. แต่ถ้ามองเห็นไกวลัยธรรม แล้ว มันหลอกอีกไม่ได้ มันจะทำให้เห็นเป็นอย่างนั้นไม่ได้, นี้เรียกว่า ผ่าย วัตถุธรรมก็เป็นอย่างนี้.

## ภาวะ หรือความมีของสิ่งที่อยู่ เหนือเหตุบัจจัย.

ACTION STORY STORY STORY

ที่นี้ดูในผ่ายจิตกันบ้าง จิตทุกชนิดก็คือจิตนั้นแหละ, จิตทุกชนิด ก็คือจิต จิตก็คือจิตทุกชนิด จิตนี้ถือว่าเป็นนามธรรม. ถ้าเราดูให้ดี เราจะเห็น ว่า จิตนี้เป็นธาตุชนิดหนึ่ง มีอยู่อย่างนั้น; แม้มันจะเปลี่ยนแปลงได้ นี้ ไม่ใช่ว่าจิตอันอื่น มันเป็นเพียงจิตอันนั้น ที่มีการเปลี่ยนแปลง. เหมือน กับว่า น้ำมีอยู่นี้ เราจะเอาสือะไรใส่ลงไปให้หลาย ๆ สีต่าง ๆ กัน คนละแก้วคน ละขวด : แล้วไปมัวดูที่สี มันก็เห็นต่างกัน : แต่ว่าเราดูที่น้ำอันบริสุทธิ์ เรา ก็ว่า มันเหมือนกัน หรือว่าเป็นสิ่งเดียวกัน.

จิตของคนเรา มองในทางหนึ่งก็เป็นดวงเดียวโดดๆ คือ เป็นธาตุจิต หรือจิตตธาตุ หรือมโนธาตุ หรือวิญญาณธาตุ อย่างเดียวโดดๆ; แต่ถ้าไป ดูที่ถูกปรุงแต่ง โดยมีอะไรเข้าผสม เจือลงไปแล้ว มันก็หลายสิบ หลายสิบจิต แล้วอาจจะหลายร้อยหลายพันจิต ไม่เพียงแค่ ๕ธ จิต เหมือนที่พวกอภิธรรมเขา ว่ากัน. นี่ว่า จิตทุกชนิดก็คือจิต จิตก็คือจิตทุกชนิด.

ทีนี้ถ้าเป็นนามธรรม ชนิดที่ไม่เกี่ยวข้องกับสิ่งที่มีชีวิต ก็ยังดูต่อ ไปได้ โดยใช้คำว่าภาวะ หรือความเป็นอยู่ ความมีอยู่ ซึ่งเป็นนามธรรม ภาวะ หรือ ความเป็นอยู่ ความมีอยู่นี้ เมื่อไม่เล็งถึงวัตถุสิ่งของ นี้ก็เรียกว่า เป็น นามธรรมได้. ความมีอยู่แห่งก้อนหิน มันไม่ใช่ก้อนหิน; ตัวความมีอยู่แห่ง ก้อนหินนี้ก็อย่างหนึ่ง, ตัวก้อนหินนั้นเองก็อย่างหนึ่ง. ก้อนหินนี้ก็เป็นวัตถุ เป็นวัตถุธรรม เป็นรูปธรรม แต่ความมีอยู่แห่งก้อนหินนั้นเป็นนามธรรม.

อย่าคิดแต่ว่า ตาของเราเห็นก้อนหิน แล้วก็ถือว่า นั้นคือความมีอยู่แห่ง ก้อนหิน. ความมีอยู่ แห่งก้อนหิน เป็นสิ่งที่มองเห็นไม่ได้ด้วยตา. แต่ถ้า มองเห็นก้อนหินด้วยตา เราจึงรู้ว่า ความมีอยู่แห่งก้อนหินนั้นมันมี แล้วความมี อยู่อันนี้ มันก็เป็นนามธรรมได้ คือไม่มีรูป.

ความมือยู่ทุกชนิด ก็เป็นสักว่าความมือยู่, ความมือยู่ก็คือว่า ความมือยู่ทุกชนิด. ลักษณะหรืออำนาจของไกวลัยธรรม ก็ยังครอบคลุมมาถึงสิ่งนี้ คือ ในภาวะทั้งหลายทั้งปวง; เพราะว่า ถ้าเราพูดว่า "ภาวะ" นั้นเป็นความมืชนิด ที่มีเหตุมีบัจจัย. ใกวลัยธรรมมันอยู่เหนือภาวะชนิดที่มีเหตุมีบัจจัย : ฉะนั้น จะเป็นความมือยู่แห่งภาวะเดียว หรือภาวะหลายอย่าง, กระทั่งว่า ความมือยู่ แห่งภาวะ และความไม่มือยู่แห่งภาวะ; มันก็เป็นความมือยู่ที่แปลกประหลาด ของสึงที่เรียกว่าธาตุนั้น หรือไกวลัยธรรมนั้น.

นี่แหละความแปลกประหลาด ของสึงที่เรียกว่า "ธาตุ" นั้น ที่ตั้งอยู่ แล้ว; ตถาคตจะเกิด หรือตถาคตจะไม่เกิด อันนั้นมันตั้งอยู่แล้ว โดยไม่ต้องมี ความมีความเป็น. มันก็มีมันก็เป็น; มันใช้คำอย่างอื่นไม่ได้ ก็ต้องใช้คำ อย่างนี้. มันมีอยู่ โดยไม่ต้องมีความมี; แล้วเราก็ยังไปเรียกว่า มันมีอยู่. มันไม่มีภาวะแห่งความมี; เราไม่รู้จะพูดอย่างไร ก็ต้องเรียกว่า มีภาวะแห่ง ความไม่มี.

แต่ในที่สุด ธาตุ อันนี้ หรือไกวลัยธรรมนี้ มันก็มีอยู่โดยลักษณะ เฉพาะของมันเอง เช่นที่พูดว่า มีกื่อย่างๆ ก็คืออย่างเดียว, มีอย่างเดียวก็คือ มีกื่อย่างๆ หมดทุกอย่าง ไม่มีความแตกต่างอะไรกันเลย. ถ้าเข้าใจข้อนี้ ก็คือ การเข้าใจสิ่งที่เรียกว่าไกวลัยธรรม หรือสิ่งที่เรียกว่า "อสังขดธาตุ": แต่เราจะเรียกว่า "ไกวลัยภาวะ" นี้มันพอพังออก แต่ไม่ถูกตามกฎเกณฑ์ เพราะ ภาวะนั้นมันต้องมีเหตุบัจจัย.

## ใกวัลธธรรมมือยู่ โดยมิต้องมีเหตุข้อจัย.

ทีนี้ ใกวลยธรรมมีอยู่ได้ โดยไม่ต้องมีเหตุบัจจัย; แล้วก็ไม่รู้ว่าจะ ใช้คำว่าอะไร ก็ต้องใช้คำว่า "มีอยู่" แล้วก็ใช้คำว่า "ภาวะ" อีก. มันเล่นตลก ในทางตัวหนังสือ ความสับปลับของภาษาอย่างนี้ ทำให้เราเข้าใจคำธรรมะได้ โดยยาก. แต่แล้วเราก็ไม่รู้จะแก้ไขความสับปลับกำกวมของภาษานี้ได้อย่างไร? ทางออกมันก็มีอยู่ว่า เราเข้าใจมันให้ถูกต้อง; จะเรียกว่าอะไร
ก็ไม่สำคัญ. จะเรียกว่า นิพพานมีอยู่ก็ได้ นิพพานมิได้มีอยู่ก็ได้ มันถูกทั้งนั้น;
ว่านิพพานมีอยู่ ก็พูดตามความรู้สึกของคนธรรมดาสามัญ ที่รู้ว่าอะไรมันมีอยู่.
ถ้าพูดว่านิพพานมิได้มีอยู่ เพราะนิพพานมิได้มีภาวะ เพราะนิพพานมิได้มีเหตุ บัจจัยปรุงแต่งอะไรขึ้นมา นี้ก็มิได้มีอยู่. ถ้าอยากจะใช้คำว่า "มีอยู่" ก็ต้องมีอยู่ อย่างภาษานิพพาน, มีอยู่อย่างตามแบบนิพพาน, มีอยู่อย่างตามแบบของอสังขตะ ซึ่งที่แท้ก็มิได้มีอยู่ ก็เลยเรียกว่า เป็นเรื่องพูด, ขอพูดกันไปที่โดยสมมติหรือ โดยบัญญ์ติ พอให้รู้เรื่องว่า นิพพานนั้นมีอยู่. แต่ถ้าไปเข้าใจว่า มีอยู่อย่าง สึงต่าง ๆ มีอยู่ นี้ผิดหมดเลย; เพราะว่า นิพพานนั้นมิได้มีอยู่ อย่างที่สึงต่าง ๆ มีอยู่ อย่างที่สึงต่าง ๆ มีอยู่ อย่างที่เรารู้จักกันดี.

ความมือยู่ ในที่ทุกแห่ง แต่มิได้มือยู่อย่างที่มีเหตุบัจจัยปรุงแต่ง ให้มีอยู่ นี่พึ่งยาก. เช่นกฎเกณฑ์ของอิทป์บัจจยตา หรือของ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา นี่ มันก็มีอยู่ในทุกสิ่ง; แต่มิได้หมายความว่า สึ่งเหล่านั้นตกแต่ง กฎเกณฑ์อันนี้ขึ้นมา. ความไม่เที่ยง มีอยู่ในสังขารทั้งปวง แต่มิใช่สังขาร ทั้งปวงปรุงแต่งความไม่เที่ยงขึ้นมา; ความไม่เที่ยงนั้นเป็นไปตามกฎเกณฑ์ของ ตัวมันเอง ที่มาครอบงำสึ่งทั้งปวง.

เราควรจะมองเห็นกันอย่างนี้บ้าง คือสูงขึ้นมาถึงลักษณะอย่างนี้ จึง จะมองเห็นสิ่ง ๆ หนึ่ง ซึ่งมีอำนาจเหนือสิ่งทั้งปวง ต่อสู้ไม่ไหว; เราจะไปสู้รบ ตบมือกับสิ่งนี้ไม่ไหว. เช่น ความที่ต้องเกิด ต้องแก่ ต้องเจ็บ ต้องตาย อย่างนี้ เป็นต้น รวมอยู่ในความหมายนั้น เราจะไปต่อสู้ หรือต้านทาน หรือหมุน กลับกระแสอันนี้มันไม่ได้.

ใกวัลยธรรม

ทางออกมันไปมีอยู่ที่ว่า เราอบรมจิตใจกันเสียใหม่ ทั้งที่จิดใจนี้มัน ก็เป็นธาตุธรรมดา ธาตุสังขตะธรรมดานี้; แต่ถ้ำอบรมให้ดีแล้ว มันรู้สึกถึง ผ่ายโน้น ผ่ายตรงกันข้าม ผ่ายที่ผิดธรรมดาไปเสียทุกสิ่งทุกอย่าง อย่างที่กล่าว มานี้ คือผ่ายอสังขตะ

จิตนี้ ธรรมดาก็เป็นจิตของขาวบ้าน อย่างเป็นโลกิยะ แต่ ถ้าอบรมดี แล้ว มันเปลี่ยนสภาพโลกิยะไปสู่สภาพโลกุตตระ แล้วมันจึงรู้จักสิ่งที่ไม่เคย รู้จักนั้นได้. รู้จักสิ่งที่ ที่แรกนั้นลึกลับเหลือประมาณ. เช่นไกวัลยธรรมนี้ เป็นต้น เป็นนิโรธธาตุ สุญญตธาตุ นิพพานธาตุ เป็นต้น ซึ่งเมื่อก่อนนี้ไม่มี ทางจะรู้ได้นอกจากจะได้ยืนเขาเอ่ยชื่อให้พัง. แต่เจี๋ยวนี้จะไม่เพียงแต่ได้ยืนเขาเอ่ยชื่อ จิตจะรู้จักหรือสัมผัสต่อสิ่งนั้นได้; เพราะว่า สิ่งนั้นแม้จะมีลักษณะ อย่างนั้น มันก็เป็นสิ่งที่มีอยู่จริง.

เมื่อพระพุทธเจ้าท่านทรงเกรงไปว่า คนทั้งหลายเมื่อได้พังเรื่องอสังขตะ ตรงกันข้ามจากความมีอยู่แห่งสิ่งทั้งปวงในโลกนี้แล้ว; คนทั้งหลายก็จะโง่ไปว่า นิพพานนั้นไม่มีทางที่จะมีอยู่ได้ เพราะเมื่อมันตรงกันข้าม จากสิ่งที่มันมีอยู่ได้ ในโลกนี้เสียทุกอย่างแล้ว นิพพานจะมีอยู่ได้อย่างไร? จึงต้องทรงยืนยันไว้อีก แผนกหนึ่งว่า อฅฺถิ ภิกฺขเว ตทายตน ว่า ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย 1 อายตนะนั้น อังมีอยู่ นี้คำว่า "อายตนะ" ในที่นี้ มิใช่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ์, และมิใช่เป็นแม้แต่เพียงว่าธัมมารมณ์ ที่เป็นอารมณ์ของจิตทั่ว ๆไปอย่างนี้; แต่ว่ามันก็เป็นสิ่งที่อาจจะรู้ได้ เข้าถึงได้ รู้สึกได้ ในเมื่อได้อบรมจิตชนิดนี้ ให้กลายเป็นจิตชนิดที่อยู่เหนือความเป็น อยางนี้ คือเหนือความเป็นโลก ๆ อย่างนี้.

นี้คือประโยชน์หรือ อานิสงส์ ของการปฏิบัติพระพุทธศาสนา ที่ เรียกว่า บำเพ็ญสมณธรรม ปฏิบัติธรรม ทำกรรมฐานภาวนา แล้วแต่จะเรียก มันก็ล้วนแต่ คือการอบรมจิต ให้เปลี่ยนไปสู่ภาวะอีกอย่างหนึ่ง ซึ่งสามารถ จะมองเห็น หรือว่าชิมดู หรือว่าได้กลิ่น หรืออะไรก็สุดแท้ ต่อสิ่งที่เป็นอสังขตะ ที่เรียกรวมๆกันไปว่า "นิพพาน"

## อบรมจิตให้สูงจึงจะเห็นได้ว่าไกวลัยธรรมมือยู่.

นี่ พระพุทธเจ้า ท่านจึงต้อง ตรัสย์นยัน ไว้ว่า "สิ่งนั้นมีอยู่ แต่เดี๋ยวนี้ แกยงไม่รู้จัก แล้วถ้าเอาตามเหตุผล ที่แกมือยู่เดี๋ยวนี้กันแล้ว แกจะคิดว่า ซึ่งนั้น มิได้มี" คืออส่งขตธาตุนั้นจะมิได้มีอยู่ หรือว่านิโรธธาตุนั้นจะมิได้มีอยู่ หรือ ว่าสุญญตธาตุนั้นจะมิได้มีอยู่ อย่างนี้เป็นต้น.

แต่เดี๋ยวนี้ในกรณีนี้ อาดมาเรียกสิ่งนี้ว่า ไกวัลยธรรม คือสิ่งที่มี
อยู่อย่างเป็นอันเดียวกันหมด ในเวลาทั้งหมด ในเนื้อที่ทั้งหมด ในอะไร
ทั้งหมด อย่างที่มันไม่น่าจะมีได้; ก็ต้องขอฝากไว้ทำนองเดียวกันว่า มันมีอยู่
ขอให้ติดตาม เพื่อจะมอง หรือจะศึกษา หรือจะอะไร ให้รู้จักสิ่งนั้น, ไม่มี
ใครสร้างสิ่งนั้นขึ้นมา. พระพุทธเจ้าท่านก็ทรงยืนยัน แล้วว่า "ไม่ใช่ฉันสร้าง
มันขึ้นมา; ฉันจะเกิดขึ้นก็ตาม ฉันจะไม่เกิดขึ้นก็ตาม สิ่งนั้นตั้งอยู่แล้ว" แล้ว
หมายถึงพระพุทธเจ้าทุก ๆ พระองค์ด้วย.

แต่ **ถ้าเชื่อว่า ซึ**่งนั้นมีอยู่ โดยอาศัยหลักว่า ธาตุนั้นตั้งอยู่แล้ว อย่างนี้แล้ว; แล้วตั้งอยู่ตลอดไกวลย์ด้วย; มันก็ไม่ยากเกินไป ไม่เหลือวิสัย ที่ว่า จะเข้าถึงสิ่งนั้นได้. ฉะนั้นขอให้พยายามตามความสามารถ ตามโอกาส เพื่ออบรมจิตใจให้มันสูงขึ้นๆ คือจิตใจมันดีขึ้น หรือประเสริฐยึงๆขึ้นไปจนถึง ระดับ ถึงขนาด ที่จะรู้แจ้งเห็นจริง ในสิ่งนั้น ซึ่งเป็นไกวลย์ หรือเป็นอมตะ.

สำหรับสิ่งนี้ ที่เห็นยากนี้ มัน ไม่มีคำของชาวบ้านที่ เราพูดกันอยู่นี้ จะไปพูดถึง หรือจะไปบรรยายลักษณะของสิ่งนี้ทุกความหมาย จึง ต้องใช้โวหาร ที่เรียกว่าคำปฏิเสธ คือมันไม่ใช่อย่างที่ว่าก็แล้วกัน.

ให้นึกถึงนิทาน ที่ลูกเด็กๆ เขาชอบเล่ากัน เช่นว่า : ปลามันอยู่ใน น้ำตลอดเวลา เต่ามันยังเคยขึ้นไปเที่ยวบนบกบ้าง แล้วปลาก็ถามเต่าว่า ที่แกว่า บกๆ นั้นเป็นอย่างไร? บกนี้มันอ่อนนึมพอให้จมูกของฉันแหวกว่ายไปได้หรือ? เต่ามันก็ว่า ไม่ใช่. ปลาถามว่า บกของแกเป็นคลื่นอย่างนี้หรือ? เต่ามันก็บอก ว่าไม่ใช่. มันเย็นเอิบอาบอย่างนี้หรือ? มันก็ว่า ไม่ใช่. ถามกี่คำถาม ก็ร้อย คำถาม มันก็ตอบว่า ไม่ใช่. นี่มันก็เป็นกรรมของปลา ที่ไม่อาจจะรู้ได้ มันก็ประณามว่า เต่านี้โกหก.

ฉะนั้นขออย่าใช้วิธีนี้กับพระพุทธเจ้า. นี่อาตมาขอร้องว่า อย่าใช้
วิธีนี้กับพระพุทธเจ้า; เพราะว่า พระนิพพานเป็นอย่างนั้นจริง มัน ไม่อาจจะ
บอกด้วยคำพูดผ่ายบวก เป็น positive ว่าอย่างนั้น ๆ อย่างนั้น ซึ่งชาวบ้านก็รู้
แต่เรื่องโลก ๆ เรื่องโลกิยะทั้งนั้น. ฉะนั้นพระพุทธเจ้าท่านก็ต้องดรัสว่าไม่ใช่
อย่างนั้น, ไม่ใช่อย่างนั้น, ไม่ใช่อย่างนั้น ทุกอย่างที่จะปฏิเสธได้; แต่ว่ามัน
ไม่มีเวลา ไม่มีโอกาสที่จะปฏิเสธโดยรายละเอียด ซึ่งจะต้องปฏิเสธเป็นหมวด ๆ ไป.

ดังเช่นที่ ในพระพุทธภาษิต นั้นเอง ก็มีคำกล่าวว่า สิ่งนั้นมันไม่ใช่ ธาตุดิน : เนว ป ธวี –มันไม่ใช่ ธาตุดิน เนว อาโป น เตโช น วาโย —ไม่ใช่ ธาตุน้ำ ไม่ใช่ ธาตุไฟ ไม่ใช่ ธาตุลม. คนจะไปคิดว่า นิพพานเป็นธาตุ เหมือน ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม มันก็ไม่ใช่.

หรือว่า จะไปถือเสียว่า มันเป็นผลที่เป็นความสุขแก่จิต ที่เรียกว่า อากาสานัญจายตนะ วิญญาณัญจายตนะ อากิญจัญญายตนะ เนวสัญญานาสัญญา-ยตนะ ที่เป็นความสุขสูงสุด ที่ในสมัยนั้นเขาค้นพบ; ท่านก็ต้องตอบ ไม่ใช่ ๆ ไม่ใช่ ๆ, กระทั่งว่า มันเป็นโลกวัตถุ ว่าโลกนี้หรือ ก็ไม่ใช่ โลกอื่นหรือ ก็ไม่ใช่ ของอาทิตย์ดวงจันทร์หรือ ก็ไม่ใช่. นี่ไม่ใช่ไปเสียทั้งหมด ใน เรื่องพื้นที่.

แล้วที่จะเป็นเรื่องของ อากัปกิริยา ก็มนเป็นความตั้งอยู่หรือ? ก็ ไม่ใช่. มันเป็นความเป็นไปหรือ? เคลื่อนไหวหรือ? มันก็ไม่ใช่ มันเป็น การจุติหรือ? ก็ไม่ใช่. อุบติบังเกิดหรือ? ก็ไม่ใช่. มีที่ตั้งหรือ? ก็ไม่ใช่. ไม่มีที่ตั้งหรือ? ก็ไม่ใช่. มีอารมณ์หรือ? ก็ไม่ใช่. คือ ปฏิเสธทุกหมวด. ที่ว่าจะเป็นธาตุอย่างธรรมดา, หรือจะเป็นความสุขอย่างธรรมดา, หรือว่าจะเป็น พื้นที่, หรือว่าจะเป็นกิริยาอาการเป็นภาวะอะไร มันไม่ใช่ ไม่ใช่, ไม่ใช่ ๆ ท่านไม่ได้ตอบว่าอะไร, ไม่ตอบว่าอย่างไรจึงใช่, ได้แต่บอกว่า ที่ไม่ใช่ ๆ ไม่ใช่ ๆ ตรงข้ามจากที่ว่าไม่ใช่ นั้นแหละคือสึงนั้นละ.

แต่ ในสูตรนี้ท่านเรียกว่า นั้นเป็นที่สุดจบแห่งความทุกข์ทั้งปวง ที่ตรงนั้น; หรือภาวะนั้น หรือจุดนั้น เป็นที่จบแห่งความทุกข์ทั้งปวง ซึ่ง หมายถึงอสังขตะ, ซึ่งหมายถึงสุญญตา, ซึ่งหมายถึงนิพพานธาตุ หรือนิโรธ ธาตุ, ซึ่งในที่นี้ อาตมาเรียกว่า "ไกวลัยธรรม". lmot les ใกวัลยธรรม

## เข้าใจความหมายของไกวลัยธรรมแล้วจะเข้ากันได้ทุกสาสนา.

การที่เอาคำนี้มาเรียกนี้ ก็เพราะว่ามันมีความหมาย ที่ถ้าเห็นแล้ว จะเข้าใจความหมายอื่นได้ทุกอย่าง; แล้วก็จะเรียกว่าเอาเปรียบ หรืออะไรก็ สุดแท้ โดยที่เห็นว่า ถ้าเข้าใจความหมายของไกวัลยธรรม นี้แล้ว จะได้ เครื่องมืออันหนึ่ง ซึ่งทำความเข้าใจกันทีเดียวได้ทั้งโลก ไม่ว่าเขาจะถือศาสนา ไหน ไม่มือดีต ไม่มือนาคต ไม่มีปัจจุบัน. คำ ๆ นี้มันจะใช้ได้แก่ทุกเวลา ทุกสถานที่ ทุกศาสนา จนไม่ต้องแบ่งแยกเป็นศาสนา.

ศาสนาพราหมณ์เขาก็มีคำนี้ใช้ ศาสนาพุทธก็มีคำที่มีความหมายอย่างนี้ ใช้. ยกตัวอย่าง ศาสนาคริสต์เขาก็มีคำที่มีความหมายอย่างนี้ใช้; แต่แล้ว ต่างฝ่าย แต่ละฝ่าย ทุกฝ่าย ไม่เข้าใจความหมายนั้นๆ ในคำนั้นๆ ใน ศาสนาของตนๆ ก็เลยได้ทะเลาะกันในระหว่างศาสนา. นี่เป็นความเสียหาย ของมนุษย์อย่างยึงในเวลานี้ ที่ต้องมีความทุกข์ทรมานเข้าใจกันไม่ได้; บทบางบท ของศาสนาเป็นหมัน ถูกยกเลิกไป เพราะเข้าใจไม่ได้.

แต่ถ้ามนุษย์ทุกคน อย่าถือกันว่า เป็นศาสนาไหน; ถือกันแต่ว่า ส่วนสังขารร่างกายนี้มันเป็นไปตามกฎของสังขตะ แล้วก็มีอีกสิ่งหนึ่ง เป็นอสังขตะ ที่จะทำให้หยุดความหลงใหล ในสิ่งเหล่านี้เสียได้; แล้วเราก็จะไม่เกิดความทุกข์, และเราก็จะไม่ยึดมัน หมายมั่นสิ่งใจ โดยความเป็นตัวกู—ของกู. เราก็เห็นแก่ตัวไม่ได้ แล้วเราก็ไม่อาจจะเบียดเบียนใครได้ ไม่เบียดเบียนตน ไม่เบียดเบียนผู้อื่น.

นี่ประโยชน์ของการเห็น สึง ๆ หนึ่ง ซึ่ง เป็นสึงเดียวกันทั้งหมด ใน ทุกเวลา ในทุกเนื้อที่. พูดเท่านี้ก็พอแล้ว ว่า ทุกเวลา คือไม่ขึ้นอยู่กับเวลา, ทุกเนื้อที่ คือไม่ถูกจำกัดอยู่กับเนื้อที่ขนาดไหน นั่นแหละคืออสังขตะ. อสังขต- ธาตุ ที่เรียกสั้น ๆ บางทีก็เรียกว่า ธรรมธาตุ, หรือถ้า เรียกให้สั้น กว่านั้นอีก ก็เรียกว่า ธาตุ เฉย ๆ อย่างในพระบาลีที่พระสวดนี้เรียกว่า ชิคา ว สา ธาตุ – ธาตุนั้นตั้งอยู่แล้วนั้นเทียว.

อาตมาเอาคำนี้มาใช้ แล้วก็เลยให้หัวข้อการบรรยายในวันนี้ว่า ไกวัลย-ธรรมในฐานะที่เป็นธาตุ, เป็นสักแต่ว่าธาตุ; แต่มิได้เป็นไปตามการปรุงแต่ง ของธรรมชาติ. มัน เป็นธาตุพิเศษ ที่มัน ถอยออกมาเสียจากการปรุงแต่ง ของธรรมชาติ. ส่วนธาตุนอกนั้นเช่น ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม ธาตุอากาศ ธาตุวิญญาณ อะไรก็ตาม จะเรียกชื่ออย่างอื่นก็ได้; นี้ล้วนแต่ เป็นธาตุที่เป็นไปตามธรรมชาติ และก็มิใช่สัตว์บุคคล ตัวตน เรา เขา. ที่นี้ ธาตุนี้เป็น อสังขตธาตุ ไม่เป็นอย่างนั้น แต่ก็ยังเป็นสักว่าธาตุ ซึ่งก็จะต้อง เรียกว่า ธรรมชาติชนิดหนึ่งด้วยเหมือนกัน หากแต่ว่า ไม่เป็นไปตามเหตุตาม บัจจัยเท่านั้น.

รวมความว่า ทั้งหมด ในทั้งหมดในไกวัลยธรรม นั้น มันก็มือยู่ เพียง ๒ ธาตุ คือสังขตธาตุ — ธาตุที่เป็นไปตามเหตุตามบีจจัย, และ อสังขต-ธาตุ—ชาตุที่ไม่เป็นไปตามเหตุตามบีจจัย, ตัวไกวัลยธรรมแท้ ๆ เป็นสิ่งที่เป็น กฎ อยู่เหนือการปรุงแต่งของเหตุของบัจจัย, ธาตุทั้งหลายที่ถูกปรุงแต่งตามเหตุตามบัจจัย เป็นเพียงขี้ผุ่นขี้ละออง ที่เกิดขึ้นเป็นครั้งคราว ปลิวไปหายไป, เกิดขึ้น – ตั้งอยู่ – ดับไป เท่านั้นเอง.

ให้รู้จักความแตกต่างกันอย่างนี้ไว้แล้ว ก็จะเป็นการง่ายดาย ที่จะ ศึกษาให้เข้าใจ สิ่งที่เรียกว่า "ความหลุดพัน" วิมุตติ หรือ ความหลุดพันไปได้ จากความทุกข์ทั้งปวง ตามหลักแห่งพระพุทธศาสนา.

การบรรยาย เรื่องไกวัลยธรรม ในวันนี้ ก็มุ่งหมายจะพูดแต่เพียง
ความหมาย ของคำที่สำคัญเพียงคำเดียว คือคำว่า "ธาตุ" ที่เป็นอสังขตธาตุ
ที่พอจะเรียกสมมุติได้ว่า นี่แหละคือตัวแห่งไกวัลยธรรม ที่คนพวกอื่นเขาจะ
สมมุติเอาว่า นี้เป็นตัวตนอันแท้จริง และถาวร, ส่วนเราพุทธบริษัททั้งหลาย
เรียกตามพระพุทธเจ้า ท่านเรียกว่า มัน เป็นสักว่าธาตุ, และ ตั้งอยู่ในฐานะ
เป็นกฎแห่งสามัญญลักษณะ, กฎแห่งอิทปิปัจจยตา, กฎของจตุราริยสัจจ์
เป็นต้น โดยรายละเอียดดังที่กล่าวมา.

การบรรยายวันนี้สมควรแก่เวลา ก็ขอโอกาสให้พระภิกษุทั้งหลาย ได้สวด กณสาธยายธรรม ที่เป็นเครื่องกระคุ้นให้เกิดความสนใจ ในธรรมวินัยของพระพุทธศาสนา ต่อไปอีกวาระหนึ่ง

ใกวลัยธรรม

- ๗ -หินโค้ง ๑๙ พ.ค. ๑๖

# ไกวัลยธรรม ในฐานะที่เป็นธรรมชาติ แห่งพุทธภาวะ.

ท่านสาธุชน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

ในการบรรยายชุดไกวัลยธรรม ครั้งที่ ๗ นี้ อาตมาจะได้กล่าว โดยหัวข้อว่า **ใกวัลยธรรมในฐานะที่เป็นธรรมชาติแห่งพุทธภาวะ**.

[ทำความเข้าใจ "ธรรมชาติแห่งพุทธภาวะ"]

"ธรรมชาติแห่งพุทธภาวะ" คงจะเป็นที่แปลกหูสำหรับบางท่านก็ได้. ที่จริงก็มีความหมายซัดเจนอยู่แล้ว; หมายความว่า *ธรรมชาติอันหนึ่ง ซึ่งทำสัตว*์

mæa

โดงเอ

ให้เข้าถึงพุทธภาวะ, และมีอยู่ในที่ทุกหนทุกแห่ง ในเวลาทุกยุคทุกกาล ในฐานะ ที่เรียกว่าเป็น ใกวัลยธรรม หรือไกวัลยตา ก็ได้เหมือนกัน.

ถ้าจะกล่าวให้เข้าใจเป็นการล่วงหน้าไว้ที่ก่อนก็ว่า ทุกอย่างได้วิวัฒนาการขึ้นมา จนกระทั่งเป็นสิ่งที่มีชีวิต, แล้วสิ่งที่มีชีวิตนั้น จะวิวัฒนาการต่อไป จนถึง ระยะสุดท้าย คือถึงความเป็นพุทธะ; หมายความว่ารู้หรือตื่น หรือ เบิกบานเต็มที่, ถ้าจะเปรียบเหมือนอุปมาก็ว่า มันถึงจุดที่เบิกบานเต็มที่; อย่าง กับต้นไม้มีดอก เราก็เห็นว่า ดอกของมันนั้น ที่แรกก็ดูไม่ออกว่าดอกไม้ จนกระทั่งมันเจริญเติบโตเรื่อยๆไป ดูเป็นดอกไม้ แล้วก็ตูม แล้วก็บานถึงที่สุด.

ข้อนี้มุ่งหมายไปยังข้อที่ว่า มัน ต้องเบิกบาน, มันต้องบาน; ถ้าไม่มี อะไรมาขัดขวางทำลายเสีย มันก็บานได้เร็ว; ถ้าไม่อย่างนั้น มันก็ต้องช้า.

ข้อนี้เป็นการยืนยันว่า ทุกอย่างจะวิวัฒนาการไป จนกระทั่งถึง วาระ สุดท้าย คือความเป็นพุทธะ. บางที่ก็จะใช้คำว่า "พุทธะ" เฉย ๆ ไม่ต้องใช้ คำว่าพระพุทธเจ้าก็ได้; แต่ก็เป็นการเบิกบานด้วยความรู้เหมือนกัน คือรู้ถึง ที่สุดว่า ความทุกข์ได้หมดไปแล้ว, หรือว่า ชาตินี้มันเป็นชาติสุดท้ายแล้ว ความเกิดอีกมิได้มี; อย่างนี้เรียกว่า เบิกบานถึงที่สุด,

ธรรมชาติที่จะทำให้สิ่งที่มีชีวิตเจริญขึ้นมา จนถึงลักษณะอย่างนี้ ในที่สุดนั้น เราเรียกว่า ธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธะบ้าง, ธรรมชาติแห่ง พุทธภาวะบ้าง. ที่เรียกว่าธรรมชาติ ก็เพราะมันมีอยู่แล้ว, มีอยู่เองโดย ธรรมชาติ, หรือจะเรียกว่า ธรรมชาติที่เป็นเชื้อแห่งความเป็นพุทธะ มีอยู่แล้ว ในสิ่งที่มีชีวิตก็มีเชื้ออันนี้อยู่แล้ว. ฉะนั้น สิ่งที่มีชีวิตจักต้องเจริญไป ใน ทางที่จะถึงความเป็นพุทธะ. นี้คือใจความของหัวข้อ ที่ตั้งใจว่าจะพูดในวันนี้, และให้หัวข้อสั้น ๆ ว่า ไกวลัยธรรมในฐานะที่เป็นธรรมชาติแห่งพุทธภาวะ.

#### [พบพวนข้อความพื้นรรยายมาแล้วถึงหน้า ๒๔๔]

ทีนี้ เพื่อจะให้เข้าใจในสิ่งนี้ดีขึ้น หรือตามลำดับ ก็จะต้องทบทวนไป ถึงข้อความที่ได้บรรยายกันมาแล้ว ตามลำดับอีกเหมือนกัน ว่าได้พูดมาแล้ว อย่างไร, คือได้พูดถึงเรื่องไกวัลยธรรม ในลักษณะต่าง ๆ กัน ที่ให้เข้าใจได้ง่าย ขึ้นมาตามลำดับ,

ในครั้งที่แล้วมา ได้พูดถึง*ไกวัลยธรรมในฐานะที่เป็นกฎ* คือสึงที่มี อำนาจบังคับสิ่งต่าง ๆ ให้เป็นไป มีอำนาจนั้นอยู่ในสิ่งต่าง ๆ ที่ต้องเป็นไป หรือ เป็นไปตามกฎ เช่น กฎแห่งสามัญญลักษณะ ว่ามันต้องไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็น อนัตตา สำหรับสิ่งที่มีบัจจัยปรุงแต่ง; หรือว่าเป็นไปตามกฎ แห่งอิทัปบัจจัยตา ว่ามันไม่มีผ่ายไหนที่ยืนยันให้ตายตัวลงไปได้ นอกจากว่า มันเป็นไปตามเหตุตาม บัจจัย มันแล้วแต่เหตุแล้วแต่บัจจัย เมื่อมีสิ่งนี้ ๆ เป็นบัจจัย สิ่งนี้ ๆ ย่อมเกิดขึ้น; มันเป็นไปตามกฎอย่างนี้เรื่อยไป จนกว่าจะถึงที่สุด. และในที่สุดก็ได้พูดถึง กฎจตุราริยสังจ์ เรื่องความทุกข์ และความดับทุกข์ได้สิ้นเชิง เป็นวาระสุดท้าย เหล่านี้มันเป็นไปตามกฎ.

ความที่ต้องเป็นอย่างนี้ ก็เรียกว่า *เป็นธรรมธาตุอันหนึ่ง* เป็นธาตุที่ ม*ือยู่ตามธรรมชาติอย่างหนึ่ง*; ไม่ควรถือว่าเป็นตัวตน บุคคล เรา เขา หรือ ว่าตัวใคร ตัวคนนั้น ตัวคนนี้ ให้ถือว่าเป็นธรรมชาติ, แม้ว่า จะมีลักษณะ เป็นใกวัลยตา คือมีทั่วไปในที่ทุกแห่งและทุกเวลา ก็ไม่ใช่ว่ามันจะเป็นสัตว์บุคคล ขึ้นมาได้; แต่มันไปคล้าย หรือไปพ้องกันกับข้อที่ว่า เป็นพระเจ้าที่สูงสุด จน เอาคำ ๆ นี้ไปใช้ ให้เป็นลักษณะของพระเจ้าเหล่านั้นได้; เช่นว่า มีอยู่ในที่ ทั่วไป หรือในที่ทุกเวลา แล้วก็มีอำนาจทำให้สิ่งทั้งหลายเจริญขึ้นๆ จนกว่าจะถึง ที่สุด.

### (เริ่มการบรรอายคามหัวข้อครั้งนี้)

สำหรับสิ่งที่เรียกว่า โกวัลยธรรมนี้ ได้พูดมาแล้วพูดมาอีก หลาย ๆ สิบครั้ง บางคนก็คงจะจับใจความได้ ว่า ไกวัลยธรรม คือสึงที่เป็นทั้งหมด ไม่ ยกเว้นอะไร, แล้วเป็นไปอย่างที่เรียกว่าไม่จำกัดขนาด ไม่จำกัดเวลา ไม่ขึ้นอยู่ กับเวลา ไม่มีใครวัดได้ ตวงได้. บางพวกเรียกว่า มีแสงสว่างที่คำนวนไม่ได้ มีอายุที่คำนวนไม่ได้. นี้ก็เป็นถ้อยคำที่ดี ที่ต้องสังเกตไว้ แล้วจะเข้าใจเรื่อง อื่น ๆ ต่อไปข้างหน้าได้.

# ดูความเบิกบานตามธรรมชาติของสิ่งมีชีวิต.

เราจะต้องดูให้รู้จัก ซึ่งนี้ ให้มากยิ่งขึ้นทุกที; ที่แล้วมานั้นเราเกือบ จะไม่รู้เรื่องนี้ ว่า มีอะไรอยู่ในที่ทั่วไป และ ตลอดทุกเวลา ที่บังคับให้สิ่ง ทั้งหลายเจริญขึ้นๆ ตั้งแต่ไม่มีชีวิตวิญญาณมาเป็นมีชีวิตวิญญาณ. เช่น ถ้า เป็นเพียงธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม มันก็ไม่มีชีวิตวิญญาณอะไร ไม่มี-จิต: แต่แล้วมันได้ประกอบกันเข้ากับสิ่งอื่น มันจึง เกิดเป็นสิ่งที่มีชีวิตขึ้นมา.

สำหรับเรื่องทาง วิทยาศาสตร์ สมัยบัจจุบันแล้ว ไม่ได้อธิบายถึง สิ่งที่เป็นวิญญาณธาตุ หรืออะไรทำนองนั้นเลย. เขาได้อธิบายไปในทางที่ว่า มันเป็นวัตถุธาตุที่เหมาะสม โดยประการทั้งปวง มันต้องการอะไรบ้าง ก็มี ครบถ้วน ต้องการอุณหภูมิ ต้องการระยะกาลเวลา ความเปลี่ยนแปลง ความ แวดล้อมอย่างไรมันก็ได้ แล้วในที่สุด มันก็เกิดสิ่งที่มีชีวิตขึ้น.

นี่พวกที่เคยศึกษามาแล้ว, เพราะเคยศึกษามาแล้ว ก็เข้าใจได้; แต่ บางคนก็ไม่เคยศึกษากันในแนวนี้; จึงอยากจะบอกให้ทราบว่า แม้แต่ ในทาง วัตถุ อย่างที่พวกนักวิทยาศาสตร์เขาสนใจศึกษาค้นคว้า ก็ยังยืนยันอย่างนี้. เช่นว่า อย่างที่เราจะเคยอ่านกันแทบทุกคนแล้วว่า โลกนี้ ที่แรกมันก็เป็นควงไฟ ก็ว่ามาจากควงอาทิตย์ หรือว่าจะมาจากการรวมตัว ของหมอกเพลิงกลุ่มใดกลุ่มหนึ่ง ก็ตาม แต่เป็นที่ยุติต้องกันว่า มันเป็นดวงไฟ ที่ลุกเป็นไฟเท่า ๆ กับดวงอาทิตย์; แล้วนานเท่าไรก็ตามใจ มันเย็นลง ๆ เย็นลงจนเป็นก้อน ๆ หนึ่ง ขึ่งมีเนื้อหาเป็น คล้ายกับโลหะ.

แล้ว ต่อมา มันก็กร่อน ด้วยการที่ถูกแดด ถูกลม ถูกฝน ถูกอะไร ต่างๆ ที่เกิดขึ้นในบรรยากาศรอบๆ โลกนี้, ทำให้ผิวโลกนี้มันร่วน มันกระจาย ออกเป็นอย่างนั้นอย่างนี้ เป็นธาตุนั้นธาตุนี้ หลายๆ ธาตุด้วยกัน ก็มีที่ขังน้ำอยู่ แล้วก็มีธาตุหลายๆ อย่างลงไปสะสม หมักหมม. *ได้ความสบเหมาะเข้า โอกาส*  หนึ่งมันก็เกิดเป็นสิ่งมีชีวิตขึ้นมาในน้ำ ซึ่งยังเล็ก ดูด้วยตาไม่ค่อยเห็น; แล้วก็ โตขึ้น ๆ.

นานมาอีกมากมาย สิ่งที่มีชีวิตนี้มันก็เจริญขึ้น โดยผสมกันหลาย ๆ วิธี หลาย ๆ เซลล์ชีวิต เป็นหนึ่งกลุ่ม เป็นสัตว์เล็ก ๆ ขึ้นมาก็มี เป็นพืชพันธุ์ พฤกษาชาติขึ้นมาก็มี มันก็เจริญแข่งกัน มันอาศัยกันและกันเรื่อย ๆ มา จนมี สัตว์ที่ใหญ่โตขึ้นมา กระทั่งเป็นสัตว์ทั้งหลาย อย่างที่เราเห็น ๆ หรือรู้ ๆ กันอยู่ และมาเป็นคน อย่างที่นั่งกันอยู่ที่นี่.

นี่ลองคิดดูเถอะว่า แม้ในผ่ายทางวิทยาศาสตร์ ผ่ายวัตถุแท้ ๆ เท่าที่เขา จะค้นควากันอย่างไร มันก็ได้ผลลัพธ์ เป็นความรู้อย่างนี้ : ว่า อากดวงไฟที่ไม่มี ชีวิต หรือเราอาจจะถือว่า ไม่มีชีวิต ก็มาเย็นลง มากลายเป็นสิ่งที่เกือบมีชีวิต; แล้วก็มีชีวิต; แล้วก็มีชีวิตโดยสมบูรณ์ อย่างที่เห็นอยู่.

น็ก็เพราะมันมี อะไรอย่างหนึ่ง ที่บังคับให้เป็นไป อย่างนั้น. ถ้าจะ พูดอย่างสำหรับให้เด็ก ๆ พัง ก็ว่า มันมีชีวิตชนิดหนึ่ง มันช่อนอยู่แล้วในดวงไฟ นั้น, มันไม่มีโอกาสที่จะเจริญออกมาเป็นชีวิตอย่างนี้ มันก็รออยู่ก่อน จนเมื่อไร มันมีโอกาส ชีวิตที่มันช่อนอยู่ในดวงไฟ มันก็ค่อย ๆ แสดงตัวออกมา เป็นชีวิต ที่ละเอียด แล้วก็ใหญ่โตขึ้นมา จนกระทั่งเป็นชีวิตคน; อย่างนี้ใครจะเชื่อ หรือไม่เชื่อก็ได้.

แต่คนที่มีบัญญา ที่เป็นนักค้นคว้าในเรื่องของโลกนี่ เขาค้นพบ อย่างนี้ แล้วมันก็ไม่เห็นว่า จะต้องขัดกันกับหลักธรรมะข้อไหน; เพราะสึ่งต่าง ๆ นี้มันเป็นไปตามกฎเกณฑ์ เมื่อมันใช้เวลานานมาก มันก็แปลกไปมาก. แต่ ทุกอย่างนี้มันไม่พ้นไปจากกฎเกณฑ์ ที่เรียกว่า อิทัปบัจจยตา, และไม่พ้นไปจากกฎเกณฑ์ ที่เรียกว่า สามัญญลักษณะ คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา. มันเปลี่ยนได้เรื่อย จึงเกิดเป็นของใหม่ขึ้นมา จนรู้จักคิดนึก รู้จักรู้สึก ว่า เป็นสุขเป็นทุกข์, มันก็ดิ้นรนต่อไป จนดับความรู้สึกที่เป็นทุกข์เสียได้.

นี้เราเรียกว่า มัน ถึงที่สุด เป็นที่เบิกบานถึงที่สุดแห่งความเป็น พุทธะ: ถ้ามันไม่มีเชื้อแห่งความเป็นพุทธะ มันก็มีความเบิกบานอย่างนี้ไม่ได้; เช่นเดียวกับที่ ถ้ามันไม่มีเชื้อที่เรียกว่าชีวิตอยู่ แม้ในดวงไฟที่กำลังลุกนี้ มันจะ ค่อยๆ วิวัฒน์ขึ้นมาเป็นชีวิตอย่างเดี๋ยวนี้ไม่ได้. นี่ขอให้ นึกไกลออกไปถึงขนาดนี้.

นี้ไม่ใช่เป็นเรื่องเพ้อเจ้อ อย่างเรื่องปรัชญาอะไรเลย; มัน เป็นไปใน เรื่องของวิทยาศาสตร์ คือ มองเห็นได้ เข้าใจได้ แล้วก็แนวเดียวกันเท่านั้น ไม่ต้องหลายแนวให้เป็นที่ขัดแย้งกัน. เพราะฉะนั้นจึงตั้งหัวข้อขึ้นมาว่า เชื้อ แห่งความเป็นพุทธะนี้ ก็ได้มีมาแล้ว ตั้งแต่แรกเริ่มเดิมที; เช่นเดียวกับสิ่ง ที่เรียกว่า ใกวลยธรรม นั้น มันก็เป็นอย่างนั้นมาแล้ว ตั้งแต่แรกเริ่มเดิมที.

ในสิ่งนั้นจะมีเชื้อแห่งชีวิต เพื่อเป็นชีวิต มาเป็นชีวิตนี้ก็ได้, หรือ ว่า จะมาเป็นความรู้อย่างถูกต้องทั่วถึงขึ้นมาตามลำดับ จนเป็นพุทธะ อย่างนี้ ก็ได้. และให้ถือเอาความหมาย ของคำว่า พุทธะ นี้กว้างไว้ กว้างๆไว้ คือว่า ผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้เบิกบาน; รู้ก็เป็นพุทธะ ตื่นก็เป็นพุทธะ เบิกบานก็ เป็นพุทธะ; เพราะมันเป็นการเบิกบานของความรู้ ที่จะดับความทุกข์ได้. เรื่องนี้ถ้าจะพูดกันไปในแง่อื่น มันก็มีมากมายหลายแขนงที่จะพูดได้; แต่ว่าอาตมาจะไม่พูดมากมายหลายแขนง จะพูดมุ่งหมายแต่ในทางว่า มันมีเชื้อ แห่งความเป็นพุทธะอยู่ โดยธรรมชาติ เพื่อว่าคนทั้งหลายจะได้เกิดกำลังใจ กระทั่งเกิดความแน่ใจ ว่า เราก็มีเชื้อแห่งความเป็นพุทธะ แล้ว สักวันหนึ่งก็ จะเบิกบาน ถึงความเป็นพุทธะได้. นี่ความมุ่งหมาย หรือความประสงค์ ในการบรรยายเรื่องนี้ โดยเฉพาะในตอนนี้ มันมีอยู่อย่างนี้.

บางคนกำลังท้อใจ เห็นว่ามันยังไกล เรื่องมันมาก ก็เลยเฉย ๆ.
หรือว่า บางที่ก็นอนใจทอดอาลัย เหมือนกับคนตายอยาก ทำ ๆไปอย่างนั้น.
แต่ถ้าเขาได้รู้เรื่อง ความจริงของสิ่ง ๆ นี้ ว่า เป็นสิ่งที่มีอยู่ในที่ทุกหนทุกแห่ง
และ ทุกเวลา; หมายความว่ามันมีอยู่ในทุก ๆ อณู ทุก ๆ ปรมาณูของสิ่งที่ยัง
ไม่มีชีวิต แล้วมาประกอบกันเข้าเป็นสิ่งที่มีชีวิต; แม้ชีวิตเล็ก ๆ ก็เรียกว่ามัน
มีความเป็นพุทธะ เจริญขึ้นมาตามส่วน กระทั่งมันมีชีวิตที่สมบูรณ์ ความ
เป็นพุทธะก็จะมีได้สมบูรณ์,

### ไกวัลยธรรมในแง่เป็นธรรมชาติวิวัฒนาการถึงความเป็นพุทธะ.

สำหรับคำว่า "ใกวัลยตา" นั้น มีความหมายแต่เพียงว่า ความที่มัน เป็นอย่างนั้น. ถ้าพูดว่า "ใกวัลยธรรม" ก็หมายถึง สิ่งที่เป็นอย่างนั้น, ถ้า ใกวัลยตา ก็หมายถึงความที่มันเป็นอย่างนั้น. ความที่มันเป็นอย่างนั้น; คือ เป็นสิ่งเดียวทั้งหมด มีอยู่ในสิ่งทั้งปวงตลอดเวลานั่นแหละ. เราจะมองดูกันได้ หลายแง่ และที่สำคัญที่สุดสำหรับพุทธบริษัทนี้ ก็แง่ที่ว่า มันเป็นธรรมชาติ ที่อาจจะเจริญรุ่งเรื่อง วิวัฒนาการไปถึงความเป็นพุทธะ ในระดับสูงสุดหรือ เต็มที่ได้

อย่าได้นอนใจ หรือว่าทอดอาลัยเสียว่า เราไม่ได้มีอะไรที่สร้างมา
เพียงพอ ที่จะเป็นพุทธะ. ให้มีความคิดเสียใหม่ว่า ซึ่งนี้เป็นไกวลัยธรรม มีอยู่
ตลอดเวลา ในที่ทุกซึ่ง: หากแต่ว่ายังไม่ได้เจริญ คือไม่ได้วิวัฒนาการขึ้นมา,
แล้วเราก็มาเป็นถึงขนาด เป็นมนุษย์ อย่างนี้แล้ว เรียกว่ามันภาคปลาย, หรือว่า
ใกล้ต่อจุดสูงสุดเต็มที่แล้ว; คือว่าเราไม่ใช่ยังเป็นเพียงก้อนหิน ก้อนดิน
หรือกรวดทราย หรืออะไรทำนองนั้น. มันเป็นธาตุที่ประชุมปรุงแต่งกัน
ขึ้นมาแล้วอย่างนี้ ถึงขนาดนี้ แล้วก็มีเชื้อที่จะให้เป็นพระพุทธเจ้า หรือ
เป็นพุทธะนั้นใส่มาแล้วเสร็จ แต่ว่ามองไม่เห็นเอง.

อยากจะยกตัวอย่าง ซึ่งมันออกจะขำๆ หรือว่าตลกไปก็ได้; แต่ ที่จริง ก็เป็นเรื่องอย่างเดียวกัน ว่าสึงที่เรียกว่า "เชื้อ" นั้น แม้เชื้อทางวัตถุ มันก็ ละเอียดลึกซึ้งจนมองไม่เห็น. เชื้อที่มาเป็นคนขึ้นมาคนหนึ่ง ก็ยังละเอียด จนมองไม่เห็น แล้วมันยังมีเชื้อที่มันละเอียดกว่านั้น ที่มันถ่ายทอดกันได้ หรือ จะเจริญเบิกบานออกไปได้ นั้นยิ่งมองไม่เห็น. จนเราต้องเรียกว่า ความที่มัน จะต้องเป็นอย่างนั้น; เช่นในเมล็ดมะม่วงเม็ดหนึ่ง ทำใมมันมีอะไรบ้าง? มันมี ความที่มันจะต้องเป็นต้นมะม่วง จนเป็นดอกเป็นผลถึงที่สุด.

หรือว่าในไข่ไก่ฟองหนึ่ง มันมีความที่มันจะต้องเป็นไก่เต็มตัว ความ ที่มันจะเป็นเนื้อไก่ หนังไก่ ขนไก่ เฉ็บไก่ อะไรไก่ ไก่สีแดง สีเขียวของขนของ อะไรทั้งหมด มันอยู่ในฟองไข่ฟองเดียว. ความที่จะต้องเป็นอย่างนั้น เรามอง ไม่เห็นได้ด้วยตา; แม้ว่าเราจะเอาไข่ฟองนั้นมาแยกธาตุดู เรายังไม่พบส่วนที่มัน โต๕๔ ใกวัลยธรรม

จะแสกงว่า มันยังเป็นขนน้อยๆ หรือว่าเป็นหนังน้อยๆ เป็นสีสันน้อยๆ มัน เป็นไปไม่ได้; เพราะมันยังต้องอาศัยความเจริญและความเปลี่ยนแปลง ตามกฎ แห่งอิทปับัจจยตา อีกมากมายหลายชั้นนัก, และต้องการเวลาด้วย กว่าไข่ ฟองหนึ่งมันจะมีความเป็นไก่ที่สมบูรณ์ แสดงออกมาเป็นไก่เต็มที่.

อย่างนี้เราเรียกว่า ภาวะแห่งความเป็นอย่างนั้น, แล้วเป็นที่ มันใจได้ ทำให้มีความหวังว่า มัน ต้องเป็นอย่างนั้นแน่. เช่นไข่ฟองนี้ถ้าพัก เข้าไปแล้ว ก็จะได้ไก่อย่างนั้นออกมาจรึง ๆ. นี่เราก็ควรจะมีความเข้าใจทำนอง เดียวกัน ว่า ในชีวิตทุกชีวิตนี้ มันมีเชื้อแห่งความเป็นพุทธะ คือจะเป็น บุคคลที่มีความรู้ หรือตื่น หรือเบิกบานเต็มที่ใส่มาแล้ว; ขอให้พักให้เป็น. เดี๋ยวนี้มันก็จะอยู่ที่ไม่ได้พัก หรือพักไม่เป็น. ถ้าพักเป็น ถูกวิธีมันก็ออกมาได้ ทันความต้องการ ทันเวลา.

ที่นี้บางคนยังถึงกับว่า ไม่รู้ไม่ชี้ ว่ามันจะเป็นอย่างไร ก็ปล่อย ๆไป อย่างนั้น; หรือจะยอมรับแต่เพียงว่า ปฏิบัติตามคำสอนของพระพุทธเจ้า ไปก็แล้วกัน ผลมันก็จะเกิดขึ้นอย่างนั้น นี้ก็ถูกที่สุดแล้ว; เรียกว่าไม่พูด ให้มันยาวความ

อาตมาเสียอีก เป็นผู้ที่จะพูดอะไรให้ยาวความออกไป กว่าที่คน ธรรมดาควรจะพึ่ง; แต่ว่า ไม่ใช่พูดให้ยาวความโดยไม่มีประโยชน์อะไรเสีย เลย; อย่างน้อยที่สุด มันก็เป็นเรื่องยาวความไปในทางให้เกิดความแน่ใจ ความ มันใจว่า มันจะต้องเป็นได้อย่างนั้นแน่ๆ แล้วเกิดกำลังใจ ในการที่จะประพฤติ ปฏิบัติยิ่งขึ้น แล้วก็จะได้ผลนั้นโดยเร็ว. พูดง่าย ๆ ว่า ถ้าเราแน่ใจว่า ความเป็นพุทธะมีอยู่ในทุกคน ถ้าพักเป็น มันก็ออกมาเป็นตัวเร็ว, พักไม่เป็นมันก็ช้าหน่อย; ดังนี้แล้ว ก็เข้าใจว่า คง จะมีหลายคนที่ตั้งใจ ที่จะพักให้เป็น และออกมาเป็นตัว.

## เชื้อแห่งความเป็นพุทธะ มือยู่ในทุกสิ่งแน่.

ทีนี้ ข้อที่พูดว่า เชื้อแห่งความเป็นพุทธะ นี้ มีอยู่ในทุกสิ่ง: เป็น ใกวัลยธรรม มีคู่กันมากับใกวัลยธรรม ในแขนงไหน ในแง่ใด ก็แล้วแต่ จะมอง. นี้ก็เพื่อจะให้เห็นว่า มันมีทั่วไปในที่ทุกหนทุกแห่ง ในทุกเวลา ทุก ยุคทุกสมัย ขอให้เข้าใจอย่างนั้น.

ถ้าคนที่มีความเชื่อในเรื่องการเกิดใหม่ ก็ยึ่งสบาย ยึ่งแน่ใจได้โดยง่าย : แม้คนบางคนจะไม่ยอมเชื่อในเรื่องเกิดใหม่ หลังจากตายเข้าโลงไปแล้ว ก็ควร จะแน่ใจในข้อที่ว่า ในชีวิตทุกชีวิตมันก็มีสิ่งนี้. ที่ต่ำลงไปกว่ามนุษย์ก็ยังมี สิ่งนี้, ในสัตว์เดรจัฉานก็มีสิ่งนี้, มดแมลงก็มีสิ่งนี้; แม้แต่ในใบไม้ ต้นไม้ ที่มันมีชีวิต มันก็มีสิ่งนี้ แม้แต่ในเชลล์ เชลล์หนึ่ง ที่ประกอบกัน มันก็มีสิ่งนี้; มันจะต้องมีความเบิกบานไปตามเรื่องตามราวของมัน.

ถ้าสิ่งใดมีชีวิต สิ่งนั้นก็จะต้องมีสิ่งนี้; เพราะมีชีวิต มันต้อง หมายความว่ามีความรู้สึก. ถ้ามัน มีความรู้สึก นั้นแหละมัน คือธาตุของความ เป็นพุทธะ; แต่ว่าชีวิตชนิดนั้น มันละเอียด มันเล็กเกินไป จนเรามองไม่เห็น ได้ด้วยตา จึงต้องใช้คำนวณ ว่าเป็นสิ่งที่มีชีวิตแน่.

คณิตชีวิต – เป็นชีวิตที่ต้องคำนวณ จึงจะรู้สึกว่ามีชีวิต; ส่วนชีวิตที่ เป็นสัตว์เป็นคน เป็นอะไร มันวึงได้ เดินได้ อย่างนี้ ไม่ต้องคำนวณ, เห็นเข้า ก็รู้จักว่า มีชีวิต. แต่ถ้าเป็นต้นไม้อย่างนี้ เราก็ต้องคำนวณ ว่าถ้ามันรู้สึกได้ มันมีชีวิตได้ มันเป็นได้ตายได้ มันมีความต้องการได้ มันมีความรู้สึก; ฉะนั้น ชีวิตนั้นมีความรู้สึก. ความรู้สึกนั้นมันเป็นธาตุแห่งความเป็นพุทธะ และ ถ้ามันละเอียด ถึงเป็นเซลล์หนึ่งๆ ของต้นไม้ หรือของสัตว์ก็ตาม ในหนึ่งเชลล์ ก็มีชีวิต และมีความรู้สึก.

จะให้เล็กลงไปอีก ถึงกับว่า โปรโตปลาสม์ โครโมโซม ที่เล็กละเอียด อันหนึ่ง ที่มันอาศัยอยู่ในเชลล์นั้น ๆ มันก็ต้องมีชีวิต, แล้วมันก็ต้องมีความ รู้สึก อีกระดับหนึ่ง ซึ่งต้องคำนวณ มองเห็นไม่ได้ ต้องคำนวณโดยวิธีคำนวณ จึงจะมีผลออกมาว่า มันก็รู้สึก และมีชีวิต หรือ บางที่สิ่งที่เล็กที่สุด; เช่น ที่เรียกกันว่า ไวรัส หรืออะไรเดี๋ยวนี้ มันเล็กจนเข้าไปอยู่ในจุลินทรีย์ได้อีกที่หนึ่ง อย่างนี้. คำนวณดูเลอะ มันก็จะต้องมีความรู้สึก หรือมีความมีชีวิต; แต่มัน น้อยมาก มันเล็กมาก มันละเอียดมาก จนแทบจะมองไม่เห็น จึงต้องเรียกว่า เป็นชีวิต ที่เราจะถือว่ามีชีวิตได้ ก็แต่โดยการคำนวณ, ไม่อาจจะหยิบมาดู เห็นมันวิ่งเต้นได้อย่างนี้.

เป็นอันว่า สิ่งที่เรียกว่า ชีวิตนี้ มัน ละเอียดมาก จนมองด้วยตาเห็น ไม่ได้ แล้วมัน คู่กันกับจิต หรือความรู้สึก; ส่วนที่เป็นความรู้สึกนี้ เป็นธาตุ แห่งความเป็นพุทธะ. จุลินทริย์ตัวนี้ยังไม่อาจจะเป็นพระพุทธเจ้าได้ นี้แน่ นอน; แต่ว่าวิวัฒนาการของมันยังมีต่อไปข้างหน้าอีกมาก ซึ่งมันจะค่อย ๆ สูง เข้าไปสู่ระดับอื่น, ระดับอื่น แล้วสูงขึ้นไป จนกว่ามันจะเป็นคน หรือเป็นอะไร

ที่สูงสุด ในทางความรู้สึกคิดนึกได้. หรือว่าเขาอาจจะบัญญ์ตีแยกออกไปทางอื่น ว่าสูงสุดในทางความรู้สึกอย่างอื่น ไม่ใช่ตรัสรู้เพื่อดับทุกข์ ก็ยังได้เหมือนกัน.

เดี๋ยวนี้เราเป็น พุทธบริษัท เราเอาความสูงสุด กัน ที่ตรัสรู้ ดับทุกข์ ได้ ก็เลยมีหวังสำหรับในพวกพุทธบริษัท; แล้วไค้มาเป็นคน ก็มีชีวิตใน ลักษณะนี้แล้ว ก็เรียกว่าใกล้เต็มที่แล้ว. เพราะฉะนั้นอย่าไปทำให้มันผิดเสีย, อย่าไปทำให้มันถอยหลังเสีย, อย่าไปทำให้เรียกว่า ควรจะได้ แล้วก็ไม่ได้อะไร เลย.

เมื่อสิ่งที่มันมีความรู้สึก มันเป็นสิ่งที่มีชีวิต และมีความรู้สึกขึ้นมา; ทีนี้ส่วนที่ประกอบกันขึ้นเป็นสิ่งๆนี้ หลายๆส่วนประกอบกันขึ้นเข้าเป็นสิ่งๆนี้ ที่เรียกว่ามีชีวิต และมีความรู้สึกได้นี้ ในส่วนประกอบแต่ละส่วนๆนั้น มัน มีชีวิตหรือไม่?

เมื่อถามอย่างนี้ คนก็อาจจะตอปได้ว่า โดยหลักของเหตุผล มันก็ควร จะมีได้; ไม่อย่างนั้นมันจะมาเป็นส่วนประกอบ ที่เกิดความรู้สึก หรือมีชีวิต ได้อย่างไร. มันจะต้องมีชีวิตอีกแบบหนึ่ง, หรือมีธาตุแห่งความรู้สึกคิดนึก อีกแบบหนึ่ง, คือลดลงไป ผ่าส่วน ผ่าเสี้ยว แยกออกไป, แยกออกไป, แยกออกไป คือไกลออกไปทุกที แต่ก็ต้องถือว่ามันมี. นี้เรียกว่า เราจะคำนวณ โดยเหตุผล มันก็ชวนให้เห็นอย่างนี้, ไม่ให้เห็นเป็นอย่างอื่น.

หรือจะถือตามที่พวกคนนักคิดเขาคิดกันไว้แล้ว เขาเขียนไว้*ในคัมภีร์* ของคนบางพวก ก็เขียนไว้อย่างนั้นเหมือนกัน ว่าความมีชีวิต ความที่รู้สึกคิดนึกได้ และจะวิวัฒนาการเป็นพระพุทธเจ้าได้นั้น มือยู่ในทุกสิ่ง; แม้ในเม็ดกรวดเม็ด ทราย ซึ่งเดี๋ยวนี้ถือว่าไม่มีชีวิต. หรือจะแยกออกเป็นธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม ธาตุอากาส ธาตุวิญญาณ; แต่ละอย่างๆนี้ มันจะมาประกอบกัน ขึ้นเป็นสิ่งที่มีชีวิต และรู้สึกคิดนึกได้.

ถ้ามีธาตุวิญญาณอยู่ด้วย มันก็ไม่ต้องสงสัย; เดี๋ยวนี้ก่อนแต่ที่ ธาตุ
วิญญาณจะปรากฏ มัน ก็อาศัยธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลมนี้. อย่างที่
พวกนักวิทยาศาสตร์เขาว่า : โลกนี้มันออกมาจากวัตถุธาตุล้วน ๆ มามีชีวิตขึ้นมา
ได้ คิดนึกได้ เป็นคนเป็นสัตว์ได้. เขาอาจจะลืมไป, หรือเขาอาจจะไม่ได้คิดค้น,
หรือเขาไม่อาจจะคิดค้นถึงเรื่องวิญญาณธาตุ; รู้แต่เรื่องธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ
ธาตุลม เขาก็ยังคิดเห็น และยอมรับว่า อันนี้ก็เป็นต้นเหตุที่ให้เกิดชีวิตได้.

# ธาตุประสมกันถูกส่วน ทำให้เกิดชีวิตและความรู้สึก.

ธาตุดิน, คุณสมบัติ ที่มันจะ กินเนื้อที่ คือจะเป็นวัตถุ เป็นร่างกายนี้.
ธาตุน้ำ, คุณสมบัติที่จะเกาะกันไว้ หรือมีความสดชื่น. ธาตุไฟ ก็คือ อุณหภูมิ
ที่พอเหมาะแก่ความต้องการสำหรับชีวิต. แล้ว ธาตุลม นี้คือ ความเปลี่ยนแปลง
ความระเทย ความเทไปเทมา ให้มันเหมาะแก่ชีวิต ที่จะเกิดขึ้นมา. ฉะนั้น
ได้แต่เพียง ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม ก็มีชีวิตเกิดได้.

พวกนักคิดบางพวก ก็ยอมรับแต่เพียง ๔ ธาตุนี้เท่านั้น ว่าเป็น ชีวิตได้ แต่ในพุทธศาสนา เราก็เต็มอากาสธาตุ วิญญาณธาตุ เข้าไปด้วย เป็น ๒ ธาตุ นี้ยิ่งเห็นง่ายว่า มันมีชีวิต. นี้เราจะเปรียบกันอย่างไร, จะปรับกัน อย่างไร, เราก็อาจจะพูดว่า วิญญาณธาตุนั้น คือสิ่งที่พวกเขาไม่รู้ ไม่รู้จัก ทั้งที่ มันมีอยู่ในธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม; เขาไปมองเห็นแต่ส่วนที่เป็น ลักษณะของธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม เลยไม่ได้คำนึงถึงวิญญาณธาตุ. ส่วนอากาสธาตุนั้น เป็นความว่าง เป็นที่ว่าง, เป็นที่ว่างที่จะให้ธาตุทั้งหลาย เหล่านี้ตั้งอยู่ได้ ก็กลายเป็นที่รองรับ หรือที่ตั้งของธาตุอื่น ๆไป นี้เรียกว่า อากาสธาตุ. เพราะถ้าไม่มีที่ว่างแล้ว จะมีอะไรตั้งอยู่ได้; มันต้องมีที่ว่าง ให้สึงต่าง ๆ ตั้งอยู่ มันจึงจะตั้งอยู่ได้. นี้ก็ถือว่า เป็นธาตุที่สำคัญส่วนหนึ่งด้วย เหมือนกัน.

เราอาจจะพูดได้ว่า ไม่มีธาตุใดที่จะมีความสมบูรณ์ในตัวมันเอง ในการ ที่จะเป็นความรู้สึกสมบูรณ์ขึ้นมาได้, เป็นจิตโดยสมบูรณ์ขึ้นมาได้. มันต้อง เจือกัน, ต้องปรุงกันทุกๆ ธาตุ ตามความเหมาะสม ตามความจำเป็น, แล้วจึง จะเกิดสิ่งที่เรียกว่าชีวิต และมีความรู้สึกได้.

## ชีวิต ต้องมีเชื้อแห่งความเป็นพุทธะ ทำให้มีความรู้สึกด้วย.

สิ่งที่เราจะต้องสังเกตดูให้ดี แล้วก็จำไว้เป็นหลักก็คือว่า ถ้ามีชีวิต ต้องมีความรู้สึกด้วย; จะเป็นชีวิตอย่างต่ำเพียงไร ก็ต้องรู้สึกด้วย : คนมีชีวิต คนก็รู้สึก, สัตว์มิชีวิต สัตว์ก็รู้สึกนั้นนี่ คือมีจิตใจด้วย, ต้นไม้ก็มีชีวิต แล้วก็มีความรู้สึกได้ด้วย แต่ก็เป็นความรู้สึกที่หยาบหรือที่เลว หรือที่อะไรจนแทบจะไม่ เรียกว่าจิต. แต่มันก็คือจิตนั้นแหละ; แต่ไม่ถึงขนาดที่จะเป็นจิตอย่างสัตว์ หรืออย่างคน.

ที่นี้ส่วนที่มาประกอบกันขึ้นเป็นต้นไม้นี้ ก็ต้องมีธาตุที่จะทำให้เกิด ชีวิต หรือมีชีวิต และมีธาตุที่ทำให้เกิดความรู้สึก; ดังนั้นพวกนั้น เขาจึงถือ เสียว่า ในทุกอย่างทุกประการ มีเชื้อแห่งความเป็นพุทธะ คือมีความรู้ และ เป็นความรู้สึก ที่จะวิวัฒนาการขึ้นไป จะเป็นพระพุทธเจ้าได้. นี้ก็จะมีคน อันธพาลบางคนถามว่า ในกองขึ้หมาจะมีเชื้อพระพุทธเจ้าหรือ? คนตอบก็ตอบ ว่า มี; เขายืนยันว่ามี, เพราะว่านั้นมันยังใหญ่ หรือมันยังหยาบไป. อย่าว่า แต่กองขึ้หมา; ส่วนที่มันประกอบกันขึ้นเป็นอะไร ในส่วนเล็กๆ นั้นก็ยังมี แม้จะย่อยให้ละเอียดลงไปอย่างไร มันก็ว่า มี.

เชื้อแห่งความเป็นพุทธะ คือเชื้อที่ทำให้รู้สึกได้ และ ให้มีชีวิตได้, มีอยู่ในทุกธาตุ ที่จะมาทำหน้าที่กันคนละหน้าที่, แล้วประกอบกันขึ้นเป็นชีวิต ที่เห็นชัดขึ้นมา รู้สึกแรงขึ้นมา, รู้สึกแรงขึ้นมา จนเป็นคน จนเป็นพระพุทธเจ้า. เดี๋ยวนี้เขาถือว่า มันเป็นเชื้อชนิดเดี๋ยวกัน; อย่างเราจะเปรียบเทียบว่า ความ เป็นไก่ที่ยังอยู่ในฟองไข่นั้น มันไม่มีทางจะเปรียบกันได้เลย กับใก่ที่มันออกมาวึ่ง อยู่ เป็นไก่หนุ่ม ไก่แก่แล้ว. แต่มันก็เป็นสึงเดี๋ยวกัน ที่มันกำลังอยู่ในรูปอื่น ยังไม่มีวิวัฒนาการ.

# ทุกสิ่ง เต็มไปควยเชื้อแห่งความเป็นพุทธะ.

ขอให้นึกอย่างนี้กันบ้าง จะได้มีความแน่ใจ ในความเป็นไปได้ของ สิ่งทั้งหลายทั้งปวง ที่มันมีอยู่ในที่ทั้งปวง ในเวลาทั้งปวง ว่ามัน เต็มไปด้วยเชื้อ แห่งความเป็นพุทธะ. เพื่อประโยชน์อะไรจะต้องคิดกันอย่างนี้ ? ข้อแรก ก็ เพื่อจะมีกำลังใจ เพื่อจะรับเอามา หรือว่าอย่างน้อยที่สุด มันก็จะได้ไม่ดูถูก ไม่ดูหมื่น ไม่เบียดเบียน ไม่ย่ำยี สิ่งทั้งหลายเหล่านั้น โดย ที่ถือว่า มันก็ มีเชื้อแห่งความเป็นพุทธะเหมือนเรา. ถ้าเรามาไกลแล้ว เรา ก็เป็นพี่ มันยังเล็กอยู่ มันก็เป็นน้อง.

ถ้าคิดอย่างนี้แล้ว เราอาจจะรักได้ แม้แต่เม็ดกรวดเม็ดทราย ว่า มันเหมือนกับเป็นน้อง. ในนั้นมันยังหลับอยู่ มีธาตุแห่งความเป็นพุทธะที่ยัง หลับอยู่, มีธาตุแห่งชีวิตที่ยังหลับอยู่; ถ้าต้องไปแยกออกเป็นอณู เป็นปรมาณู แล้วต้องได้ความเหมาะสมอย่างอื่น แล้วจึงจะมาเป็นสิ่งที่เรียกว่ามีชีวิต มีความ รู้สึกสูงขึ้นมา กว่าจะได้เป็นคนกับเขาเหมือนกัน.

ให้ถือว่า แม้แต่ในปรมาญหนึ่งๆ ก็มีค่า สำหรับความเป็นพุทธะ หรือสำหรับความมีชีวิตในอนาคต; ถ้าได้ความเปลี่ยนแปลงที่ถูกต้อง ครบถ้วน เหมาะสมเมื่อไร มันก็แสดงรูปออกมาเป็นความมีชีวิต หรือความมีความรู้สึก ซึ่ง เป็นเชื้อแห่งความเป็นพุทธะโดยตรง นั่นแหละเขาเรียกว่า เชื้อแห่งความเป็น พุทธะ หรือว่า ธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธะ, หรือว่าพุทธสภาวะในรูปแบบ นั้นๆ ที่ยังไม่มาถึงกับว่าเป็นมนุษย์ ที่รู้เรื่องอริยสจัจ์ ๔.

ที่นี้เรามาดูในจิตใจ ของเรา เราก็จะพบได้ว่า มันมีอยู่เป็นชั้น ๆ : ใน ชั้นแรก นี้ ให้มันมีความรู้สึกได้ก่อนเถอะ; เช่นต้นไม้มันมีความรู้สึก มันคิดนึกอะไรได้หรือไม่ ก็ไม่แน่ แต่มันมีความรู้สึก คือชอบ หรือไม่ชอบ, รู้สึกว่าจะตาย หรือจะอยู่นี้ มันมีความรู้สึก; เพราะมันมีการต่อสู้เพื่อหลีกเลี่ยง การตาย, มันมีการพยายามอย่างที่เห็นได้อยู่. ถ้าเราจะไปทำให้มันตาย มันจะ ต่อสู้เพื่อจะไม่ตาย, หรือมันจะออกดอกออกผลมา เพื่อสืบพันธุ์ใว้, หรือมันจะ ออกรากมาเพื่อรักษาชีวิตไว้ แสดงลักษณะแห่งการต่อสู้ คือความรู้สึก.

เมื่อมีความรู้สึก มันก็ขยายตัวออกไปได้ เป็นความรู้แจ้ง, รู้แจ้งชัด ลงไปยึ่งกว่าความรู้สึก; มันก็มีทางที่จะรู้แจ้ง ถึงขนาดผิด หรือขนาดถูกก็ได้ ถ้ารู้ถูกมันก็เบิกบานถึงที่สุด. จากความเบิกบานถึงที่สุดของจิตนี้ กว่าจะ ลงไปถึงชั้นแรกที่สุด คือเป็นเพียงเชื้อสำหรับความรู้สึก ธรรมชาติแห่งความรู้สึกเป็นเชื้อแห่งความรู้สึก นี้มันไกลมาก.

แม้ในคนคนหนึ่ง ก็ลองคิดดูให้ดี ว่าพอเกิดอยู่ในท้องแม่ มัน มีความ รู้สึก แต่มัน ยังคิดนึกไม่เป็น; เพราะว่ามันมีเชื้อแห่งความรู้สึก คือธรรมชาติ แห่งจิต, ธรรมชาติแห่งความรู้, หรือจะเรียกว่า ระดับหนึ่งแห่งความเป็นพุทธะ มีมาแล้ว ในสิ่งที่เรียกว่าจิต หรือความคิดนึกได้.

ถ้าเราจะไปคิดดูว่า *เมื่อมันยังเป็นลูกอ่อนในครรภ์ของมารดา* เพิ่งตั้ง กำเนิดได้หนึ่งเดือน หรือครึ่งเดือน หรือหนึ่งวัน หรือเมื่อยังเป็นไข่อยู่ มันอยู่กันที่ไหน?

ทำในมันจึงเบิกบานรวดเร็วนัก? ชั่วเวลา ๑๐ เดือนเท่านั้น. นี่ก็ถือ กันเป็นหลัก มันก็วิวัฒนาการจนรู้สึกได้ ดิ้นได้ หิวได้ อะไรได้; แต่มันคิด ไม่ได้ เพราะมันยังไม่เจริญถึงขนาดที่มันจะคิดนึกได้. แต่มันก็มีเชื้อแห่ง ความรู้สึกคิดนึก; แล้วก็สูงขึ้นมาระดับหนึ่ง, เจริญขึ้นมาระดับหนึ่ง, คือ รู้สึกได้ นั่นนี่ได้ ร้อนเย็นได้. ....

เมื่อคลอดออกมาจากท้องแม่แล้ว ที่นี้มันก็ เจริญต่อไป ได้รับแวดล้อม อย่างนั้น ๆ อย่างนี้, แล้วก็ คิดเป็น นี้ แต่ก็ยังไม่ชัดแจ้ง. พออายุมากขึ้น ๒ เดือน ๓ เดือน ๙ เดือน ๑๐ เดือน ๑ ปี วึงได้ เดินได้นี้ ความคิดต่าง ๆ มันชัดแจ้ง เป็นรูปเป็นร่างที่ชัดแจ้ง; ถ้าถูกก็ถูกชัดแจ้ง, หรือถ้าผิดก็ผิด ชัดเจ้ง. มันไปในทางผิดทางถูก สลับกันไปอย่างนี้ มันก็คงจะทำให้รู้จักถูก มากขึ้นเท่านั้นแหละ; ผิดก็เป็นครู ถูกก็เป็นครู. ในที่สุดเขาก็รู้เรื่องความถูก มากขึ้น ๆ ถ้าเขาไม่เหลวไหลจนเกินไป. ในที่สุดก็เป็กบานได้ รู้เต็มที่ได้ เพราะ เหตุผลเพียงนิดเดียวว่า "ธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธะ" มีอยู่ในนั้น มันจะ ไม่ตายด้าน หรือมันจะไม่ถอยกลับ, มันจะตะบึงตะบันไปข้างหน้าเรื่อย จนกว่า มันจะรู้แจ้ง เบ็กบานถึงที่สุด นี้ธรรมชาติของมันเป็นอย่างนั้น.

# ความเป็นพุทธะรุดหน้าได้ ถึงจุดสมบูรณ์.

ธรรมชาติความเป็นพุทธะอาจเบิกบานชำเร็วได้ สุดแต่เหตุบัจจัย.
แต่ที่นี้มันเป็นไปไม่ได้ตามธรรมชาติของมัน เพราะมันมีอะไรมาขัดขวางเสีย;
ฉะนั้นเราจึง, บางคนนะ, ไม่สามารถจะรู้ได้ ไม่สามารถจะเดินถูกทางได้ ไม่
สามารถปฏิบัติถูกทางได้; มันมีอะไรมาขัดขวางเสีย. แต่ถึงอย่างไรก็ดี ธรรมชาติ
ของความเป็นพุทธะ มันยังอยาก จะรุดหน้าไปเรื่อย ให้ไปถึงจุดของความรู้
ที่สมบูรณ์ให้จนได้.

นี่เป็นสิ่งที่ ต้องสังเกตดู ว่าถ้า มีอะไรมาเป็นอุปสรรคมาก อย่างนี้ มัน ก็ข้าลง เท่านั้นแหละ แล้วมันก็จะดึงดันไปให้จนได้. ฉะนั้น เรื่องที่แม้เขาจะ กล่าวไว้ในรูปที่เหลือเชื้อ มันก็ควรเชื้อหรือน่าเชื้อ ว่า ทุกคนต้องไปนิพพาน. แม้เรื่องที่มันเป็นนิยาย เช่นว่า พระเทวทัตทำอนันตริยกรรมแล้ว ผิด มากแล้ว, รับกรรม รับบาป ใช้กรรมใช้เวรหมดแล้ว ในที่สุดก็จะเป็นพระ พุทธเจ้าองค์หนึ่ง. คิดดู, นี่ความคิดของคนโบราณ เขาวาดไว้อย่างนี้. ช้าง นาพาคิรี, อะไรก็ตาม จะต้องไปเป็นพระพุทธเจ้าองค์ใดองค์หนึ่ง. บางที่จะมีข้อ ยกเว้นพิเศษ ว่ามันฉลาดมาก มันผิดมาก, มันทำผิดมาก; แต่ถ้ามันเกิดกลับ จะให้ถูก มันก็ถูกได้เร็วเหมือนกัน มันยังดีกว่าคนที่ไม่ฉลาด นี้มันแตกต่างกัน อย่างนี้.

บางคนเกิดมาฉลาดหรือโง่ เพราะมีอะไรเป็นเหตุเป็นปัจจัยผิดกัน แล้ว ยังได้รับอุปสรรคจากภายนอกที่แตกต่างกัน. เราก็ควรจะเห็นว่ามันเป็นเพื่อนกัน ไม่ควรจะเกลียดชังกัน, ควรจะเมตตาปรานึกัน; เพราะว่า ล้วนแต่ว่า มีธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธะอยู่ในส่วนลึก, เป็นเชื้อที่มีอยู่ในส่วนลึก สำหรับจะงอกงามไปสู่ความเป็นพุทธะ.

เดี๋ยวนี้มันกำลังมีสมรรถภาพคนละระดับ; จะมองดูในคนคนเดี๋ยว
ก็มีหลายระดับ คนละระดับ; จะมองดูเป็นเรื่องของโลกทั้งโลก เป็นวิวัฒนาการ
ของทั้งโลก มันก็คนละระดับ. เช่นพวกจุลินทรีย์ทั้งหลาย อาจจะมีเพียงความ
รู้สึก หรือมีเชื้อแห่งความรู้สึก. แล้วถ้ามันสูงขึ้นมา มันก็รู้สึกชัดแจ้งขึ้นมาได้
เป็นสัตว์เล็กๆ เป็นอะไรขึ้นมา. นี้ถ้าเป็นคนมันก็รู้ผิดรู้ถูก รู้ดีรู้ชั่ว ในที่สุด
ก็เบิกบานถึงที่สุดนี่ สมรรถนะนี้ยังแตกต่างกันอยู่เป็นชั้นๆ.

แต่ถึงแม้ว่า ในบุคคล นี้ มันก็ต้องไปพิจารณาดูถึงข้อที่ว่า เมื่อมัน ตั้งปฏิสนธิขึ้นมาในท้องแม่ จนกว่ามันจะออกมาเป็นคนโตสมบูรณ์นี้ มันก็ยังมี สมรรถนะต่างกันเป็นชั้น ๆ; คือพุทธสภาวะ หรือ เชื้อแห่งความเป็นพุทธะ มัน แสดงตัวออกมาได้เป็นชั้น ๆ ชั้น ๆ ที่ต่างกันมาก. แต่นี้มันเร็วแล้ว เพราะ มันได้ทำมาได้วิวัฒนาการมานานแล้ว จนกระทั่งเป็นคนแล้ว; แม้แต่ตั้งต้นกันด้วย ปฏิสนธิ ในครรภ์มารดา มันก็วิวัฒนาการเร็วมาก. บางที่ออกมาไม่กี่เดือน ไม่กี่ปี จิตใจนี้จะสูงสุดถึงกับเป็นพระอรหันต์ได้; แล้ว มีข้อความกล่าวไว้ว่า สามเพรเด็ก ๆ เป็นพระอรหันต์ ก็มีบ้าง; อย่างนี้เป็นต้น.

ฉะนั้นขอให้มองเห็นความประสงค์ของการบรรยายในวันนี้ เพื่อให้ รู้จักสิ่งที่เรียกว่า ธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธะนี้ มันจะมีอยู่ในทุกสิ่ง ทุกส่วน ของสิ่งที่เกี่ยวกับ ไกวัลยธรรม.

# ทุกคนมีเชื้อแห่งความเป็นพุทธะ ล้วนแต่จักถึงนิพพานได้.

ถ้าผู้พึ่งยังไม่ลื้ม ยังจำได้ ก็จะจำได้ว่า อาตมาได้อธิบายว่า คำนี้มัน ประหลาด. ไกวัลยธรรมนี้ แปลว่าหน่วยเดียวล้วนๆก็ได้; สมมุติว่าถ้ามันจะเกิดแบ่ง มันก็แบ่งออกเป็นมากมาย นับไม่ไหว นับไม่ถ้วน. สึงที่เรียกว่า ไกวัลยธรรม นี้ ถ้าเกิดแบ่งขึ้นมา มัน จะแบ่งออกได้เป็นมากมาย หลายพัน หลายหมื่น หลาย แสนชนิด นับไม่ถ้วน; แต่ถ้าจะมองกันดู ในแง่ที่มันเป็นอันเดียว หน่วย เดียว มันก็เป็นหน่วยเดียวอย่างยึงเหมือนกันนี้. มันแล้วแต่จะเล็งถึงข้อไหน? ไกวัลยธรรมในความเป็นอย่างไร? ในความเป็นกฏ, หรือในความเป็นธาตุ, หรือ ในความเป็นธรรมชาติ, หรือในความเป็นธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธะ ที่มี ความรู้สึก เป็นต้น.

ฉะนั้นเราเอากันแต่ที่ว่า สิ่งนี้มันมีอยู่อย่างที่ให้ความหวังแก่คนทุกคน
คือมีอยู่ในที่ทั่วไป ในที่ทุกหนทุกแห่ง. ประโยชน์อย่างยึ่งของการเข้าใจ
เรื่องนี้ ก็ทำให้เกิดความเชื่อแน่ว่า ทุกคนจะต้องไปถึงจุดปลายทาง คือ
ความเบิกบานถึงที่สุดแห่งความเป็นพุทธะ หรือว่านิพพาน. ฉะนั้นคนที่
ประณามตัวเองว่าเป็นคนโง่ จะเป็นคนขาดทุนที่สุด เป็นคนโชคร้ายที่สุด;
เพราะว่าเขาจะไม่จัดแจงอะไรให้ดีไปกว่าที่ยอมโง่.

ที่นี้ ธรรมชาติใส่เชื้อแห่งความเป็นพุทธะมาให้ทั้งที่ มันก็เหลว มัน
ก็ถูกทำลายเสีย หรือว่าถูกกักขังไว้ให้มันเน็นช้า. มัน ควรจะถือว่ามันเป็น
ธรรมชาติ คือง่ายดาย คือ เป็นไปได้เอง ในที่ทุกหนทุกแห่ง, มันเป็น
ธรรมชาติ เหมือนที่เราจะต้องประสบอะไรตามธรรมชาติ; นี่มันง่ายดายอย่างนี้.
ความที่จะเจริญทางจิตใจขึ้นไป เป็นจิตใจสูงสุด มันก็เป็นธรรมชาติ; ฉะนั้น
ทำให้ถูกต้องตามเรื่องของธรรมชาติ มันก็จะไปเร็ว, พอไปขัดขวาง หรือทำผิด
มันก็ช้า.

ทีนี้ ในการที่เชื่อได้ว่า มีในทุกยุคทุกสมัย หรือทุกหนทุกแห่งนั้น มันก็ดี. อย่าได้คิดว่า หลายพันปีมาแล้ว, เดี๋ยวนี้ไม่มีแล้ว; เหมือนที่ ขางคน ก็พูดว่า ไม่หวังกันแล้วที่จะเป็นพระอรหันต์ เพราะมันปลายแล้ว, อะไรอย่างนี้ เป็นต้น. หรือว่า ในถิ่นนี้ ในประเทศอย่างนี้ ไม่ต้องมีหวังที่จะเป็นพระ อรหันต์นี้มันก็ไม่ถูก. เพราะกฎของธรรมชาตินี้ มันไม่ได้จำกัดอยู่กับ สถานที่หรือเวลา; มีความถูกต้องที่ไหนเมื่อไร มันก็แสดงออกมาเต็มที่.

# "ทุกสิ่งมีธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธะ" นี้เข้าใจกันใค้ทุกศาสนา.

ทีนี้ ที่ว่า จะมีประโยชน์พิเศษ ออกไปอีก ก็คือความมุ่งหมาย, โดยเฉพาะอย่างยิ่งความมุ่งหมายของอาตมา. ขอรับสารภาพกันตรง ๆ ว่ายิ่งมี ความปรารถนายิ่งขึ้น ที่จะทำความเข้าใจอันดีระหว่างศาสนา ระหว่างทุก ๆ ลัทธิศาสนา; อย่าให้เกิดความคิด, หรือมองกันไปในแง่ที่ว่า มันเป็นปรบักษ์ ต่อกัน เป็นศัตรูต่อกัน, มีอะไรแตกต่างกันอย่างตรงกันข้าม แล้วก็มุ่งหมายที่จะทำลายกัน.

นี้จึงได้ พยายามอย่างยิ่ง ที่จะทำให้ทุกคนเข้าใจในสิ่งที่เรียกว่า ไกวัลยธรรม คือมีสิ่งอยู่สิ่งหนึ่ง ซึ่งเป็นอันเดียวเท่านั้น; แม้จะแยกออกไปเป็นก็ส่วน
ก็มีความหมาย หรือความมุ่งหมายอย่างเดียวเท่านั้น ตามเรื่อง ตามลักษณะ ที่
ได้บรรยายมาแล้วหลายครั้งหลายหนเรื่อง ไกวัลยธรรม ในฐานะที่เป็นกฎ;
แล้วก็ยิ่ง มีความหมายของสิ่งที่เรียกว่า พระเจ้า ในศาสนาที่มีพระเจ้า, หรือ
ในศาสนาที่มีปรมาตมัน เป็นตัวใหญ่ของสากล ที่จะเป็นที่ออกมาแห่งตัวน้อย ๆ ๆ
ที่เป็นคนคนหนึ่ง, บางศาสนาเขาถือกันอย่างนี้, บางศาสนาเขาถือว่า มีพระเจ้า
ที่สร้างคนออกมา ๆ นี้ก็มี.

นั้นมันเป็นเพียงกิริยาอาการภายนอก อยากจะพูดกันอย่างไรก็ได้; แต่ในภายในแล้วขอให้ยอมรับตรงกันว่า *มีสิ่งอยู่สิ่งหนึ่ง แล้วแต่ใครจะเรียกชื่อว่า* อะไร. เราอยากจะเรียกชื่อว่า ไกวัลยธรรม คือธรรมชาติแห่งความเป็นอันเดียว กันทั้งหมด ทุกหนทุกแห่ง และทุกยุคทุกสมัย คือธรรมชาติ; แล้วก็ธรรม- ชาตินี้อยู่ในรูปต่างๆกัน : เป็นกฎของธรรมชาติก็มี, เป็นอำนาจ หรือ เป็น อิทธิพล อันหนึ่งก็มี, เป็นสิ่งที่แท้จริง อันหนึ่งก็มี.

อย่างในวันนี้ กำลังพูดถึงสิ่งที่เรียกว่า ธรรมชาติแห่งความเป็น พุทธะ คือ เชื้อที่จะทำให้เกิดความเป็นพุทธะขึ้นมา มีอยู่ในทุกสิ่ง ที่มีชีวิต สมบูรณ์ หรือชีวิตยังไม่สมบูรณ์ หรือครึ่งชีวิต หรือกระทั่งยังเป็นส่วนน้อยๆ ที่จะประกอบกันขึ้นเป็นชีวิต ไม่มีลักษณะแห่งชีวิตแสดงให้เห็น แต่มันจะ ประกอบกันขึ้น เป็นสิ่งที่มีชีวิต. ให้ถือว่าในแต่ละส่วนนั้น มันก็มีเชื้อแห่ง ความมีชีวิต, แล้วก็มีเชื้อแห่งความที่จะรู้สึกคิดนิกได้ : ส่วนนี้เราเรียกว่า เชื้อแห่งความเป็นพุทธะ ที่เหมือนกับเมล็ดพืช ที่เพาะให้ดี บำรุงรักษาให้ดี แล้วก็จะเป็นตันไม้ แห่งความเป็นพุทธะขึ้นมา.

## เข้าใจกันดีในทุกสาสนาแล้ว จักประกอบกรรมด้วยเมตตากรุณา.

นี่คือ ไกวลัยธรรม ที่น่าสนใจอย่างยิ่งกันอีกแง่หนึ่ง หรือความหมาย หนึ่ง. ขอให้เอาไปคิดดูให้ดี ๆ หวังว่ามัน จะช่วยให้มีความแน่ใจ มากขึ้นก่อน แล้วก็ มีความกล้าหาญที่จะปฏิบัติ; เพราะมันแน่ใจ ก็อาจจะปฏิบัติ ได้ทัน แก่เวลา, แล้วก็ จะมีใจกว้าง ยอมรับ หรือ มีเมตตากรุณา ในสิ่งที่มีชีวิต อันปรากฏชัดแล้วทั้งหลาย. เช่นนับตั้งแต่ตันไม้ขึ้นไป ถึงสัตว์ถึงคนนี้ แล้ว ต่ำไปกว่านั้น จะเป็นชีวิตของเชลล์หรือของอะไรก็สุดแท้ แม่แต่ของจุลินทรีย์ ก็ยอมรับความมีชีวิตของมัน ไม่มีเจตนาที่จะทำลายมัน โดยจิตอันโหดร้าย.

แต่สำหรับ การต่อสู้บ้องกันตัวเองนี้ ก็เรียกว่าเป็นหน้าที่ หรือเป็น สิทธิที่จะกระทำได้, ให้กระทำด้วยความรู้สึก ที่เมตตากรุณา; ไม่กระทำ ด้วยความรู้สึกเจตนาจะฆ่าด้วยโทสะจริต ก็เป็นเรื่องทำให้จิตใจดีขึ้น, ให้มีเมตตา กรุณามากขึ้น, มีพรหมวิหารที่ดีขึ้น, ไม่ต้องถึงขนาดเป็นโพธิสัตว์ ที่ว่ายอมเสีย ชีวิตของเราเพื่อช่วยผู้อื่น ก็ได้. เอาแต่ว่า เราจะไม่เบียดเบียนผู้อื่น แล้วก็ ต่อสู้ป้องกันชีวิตตัวแต่ในทางที่ถูกที่ควร อย่างนี้ก็ได้, เอาตามเรื่องของ ศีลธรรม ก็ยอมยกเว้นให้ ไม่ถือว่าเป็นการแกล้งฆ่า.

แต่ถ้าเป็นเรื่องของปรมัตถธรรมแล้ว มันก็ไม่มีคน ไม่มีอะไร, มัน ก็ยิ่งง่ายต่อไปอีก; แต่มันยากในการประพฤติปฏิบัติ, คนอันธพาลมักจะฉวย โอกาส เอาเป็นเรื่องไม่บาปไม่กรรม ทำลายสัตว์อื่น หรือชีวิตของผู้อื่น; อย่าง นั้นไม่ใช่ปรมัตถธรรม ดอก มันเป็นอันธพาล, ถ้าปรมัตถธรรมจริง มันก็ เป็นเรื่องจริง เป็นเรื่องที่ถูกต้อง หรือบริสุทธิ์.

นี่ดูให้ดี, เราอาจจะพบ สึงที่เรียกว่า ใกวัลยธรรม กันในอีก แง่หนึ่ง ซึ่งมีประโยชน์มาก หรือถ้าจะกล่าวทีเดียวให้หมดจดสิ้นเชิง ก็จะพบ ใกวัลยตา คือ ความที่มันเป็นใกวัลยธรรมที่มันมีอยู่ในสิ่งนั้น, มีอยู่ในสิ่งนั้น มีอยู่ในสิ่งโน้น มีอยู่ในสิ่งนี้. ความที่มันเป็นใกวัลยธรรม มันมีอยู่ใน กฎเกณฑ์ต่างๆ ในปรากฏการณ์ต่างๆ ในธรรมชาติต่างๆ กระทั่งในธรรมชาติ แห่งความเป็นพุทธะเป็นต้น นี้ทำให้มีหวัง.

ฉะนั้น ขอให้ระลึกนึกถึงคำว่า "ธรรม" คำเดียวหมายถึงทุกอย่าง : เป็น ตัวธรรมชาติ ก็มี : เป็น กฎธรรมชาติก็มี : เป็น หน้าที่ของมนุษย์ตามกฎของ ธรรมชาติ ก็มี เป็น ผลที่จะได้รับตามกฎของธรรมชาติ ก็มี; แต่ว่า ทั้งหมด นั้นแหละ มัน มีความเป็นไกวัลยตา, ความเป็นไกวัลยธรรมอยู่; ไม่ อย่างนั้นมันก็มือยู่ไม่ได้ มันจะมาถึงบัดนี้ไม่ได้, มันจะมีอยู่ในที่ทุกหนทุกแห่ง ไม่ได้, เราจึงไม่สามารถจะหลีกเลี่ยงความเป็นไกวัลยธรรม ของสึงที่เรียกว่า "ธรรม".

ทีนี้ เมื่อเรียกว่า "ธรรม" ได้เท่าไรแล้ว ก็ต้องถือว่า มันมีความเป็น ไกวัลยธรรม เสมอกันหมด คือ มีไกวัลยตาเสมอกันหมด ในทุกสิ่งที่เรียกว่า "ธรรม"; จะเป็นสภาวธรรม สัจจบรรม ปฏิบัติธรรม ปฏิเวธธรรม หรือ ธรรมอะไรก็ตามถ้ามีอีก ก็จะมีความเป็นไกวัลยธรรมนี้เสมอกันหมด.

นี่ธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธะ ก็นับว่าเป็นสิ่งหนึ่ง ซึ่งรวมอยู่ใน สิ่งเหล่านั้น มีอยู่ในสิ่งทุกสิ่ง; แม้เวลานี้ไม่มีความรู้สึก ก็อาจจะ วิวัฒนาการมา เป็นสิ่งที่มีความรู้สึกได้, แล้วก็รู้สึกยิ่ง ๆ ขึ้นไป จนรู้สึกถึงที่สุด แล้วก็วิวัฒนาการอันนี้ ก็เป็นไปตามกฎแห่งอิทัปบัจจยตา ซึ่งเป็นตัวใกวลัยธรรม ดังที่ได้ อธิบายมาแล้วในคราวก่อน ๆ.

นี้ก็พอจะมองเห็นได้คืบไกลออกไปนิดหนึ่งว่า *ไกวัลยธรรมทั้งหลาย* เป็นไกวัลยธรรมอันเดียวกัน คือ *มีความสืบเนื่องสัมพันธ์กัน* เกี่ยวโยงกัน; ที่พูด ได้ว่า แล้วแต่เราจะแบ่งแยกออกไปมองดูเฉพาะในแง่ไหน ก็แบ่งแยกออกได้มาก ไม่มีที่สิ้นสุด. แต่ถ้ามองดูในความเป็นอันเดียว อย่างเดียว มันก็อย่างเดียวจริงๆ.

นี่คือ ความมุ่งหมายที่จะพูดในวันนี้ มีไม่มาก มีเพียงเท่านี้ : เพื่อ ให้แน่ใจว่า เชื้อแห่งความเป็นพุทธะมีอยู่ในทุกสิ่ง ในฐานะเป็นไกวัลย- ธรรม; เช่นเดียวกับ เชื้อแห่งความมีชีวิต ย่อมมีในสิ่งทุกสิ่ง เพราะความ เป็นไกวลัยธรรม.

แต่ว่า วิชาความรู้ในสมัยบัจจุบัน หรือที่เขาตัดตอนเอามาเพียงแค่ บัจจุบัน ที่เห็นได้ด้วยตานี้ ก็ไม่พูดอย่างนั้น ไม่อธิบายอย่างนั้น; แยกออก เป็น สิ่งที่มีชีวิต ไม่มีชีวิต ไปเสียเลย, แยกเป็นสิ่งที่มีความรู้สึก หรือไม่มี ความรู้สึกไปเสียเลย. แต่เรามันพูดไปในทำนองที่ว่า สิ่งที่เรียกว่าไม่มีชีวิต, เดี๋ยวนี้ไม่มีชีวิต, แต่มัน มีเชื้อแห่งความมีชีวิตพร้อมอยู่ในนั้น, หรือ สิ่งที่ไม่มี ความรู้สึก อะไรเลยเวลานี้ แต่มันมีเชื้อแห่งความที่จะมีความรู้สึก ซ่อนอยู่ ในนั้น.

เป็นอันว่า ความที่จะวิวัฒนาการ เป็นบุคคลผู้รู้ถึงที่สุด สูงสุดนี้ เป็นของธรรมดาสามัญที่สุด มีได้แก่ทุกหน่วยของสิ่งที่กำลังถูกสมมุติว่าเป็น อะไร : ว่าเป็นชีวิตเต็ม ๆ ก็ได้, ว่าเป็นชีวิตที่ต้องคำนวณ ก็ได้, หรือเป็น ชีวิตที่จะเรียกว่า ยังห่างใกลกัน ยังต่างกันอยู่มาก ก็ได้. อย่าได้ไปเหยียบย่ำ สึงเหล่านั้นเลย; มันจะเกิดความเข้าใจผิด หรือความโง่เขลาเบาบัญญา ไปใน ทางที่จะกักขังตัวเอง ให้มันได้รับประโยชน์น้อยเข้า. ขอให้เบิดไว้ให้มันกว้าง ที่สุด ที่จะเป็นที่ใหลเข้ามาแห่งความรู้สึกที่ดีที่งาม นับตั้งแต่ความเมตตา กรุณา ขึ้นไป จนถึงความรู้แจ้งในสึงทั้งปวง; เรียกว่า เมตตาก็เจริญ บัญญาก็เจริญ แล้ว การตรสรู้ก็เป็นที่หวังได้โดยง่าย.

วันนี้ไม่มีเรื่องอะไรมาก ก็ขอยุคิไว้แค่เพียงเท่านี้ ขอให้พระสงฆ์ทั้งหลายสวด กณสาธยาย บทที่ให้เกิดความกล้าหาญ ในการปฏิบัติธรรมตามเคย ค่อไป.

ไกวลัยธรรม

- ๘ -หินโค้ง ๒๖ พ.ค. ๑๖

# ไกวัลยธรรมในฐานะเป็นกฎชีววัฒนาการ.

### ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายในชุด ไกวลัยธรรม เป็นครั้งที่ ๘ นี้ อาตมาจะได้กล่าว โดยหัวข้อว่า ไกวลัยธรรมในฐานะที่เป็นกฎชีววัฒนาการ หรือว่า กฎชีว-วัฒนาการ ตั้งอยู่ในฐานะเป็นไกวลัยธรรม ก็ได้ เป็นเรื่องที่เหมือนกัน.

### [ทบทวนคำบรรยายครั้งก่อน ซึ่งหน้า ๒๔๕.]

เกี่ยวกับเรื่องนี้ ต้องขอซักซ้อมความเข้าใจของท่านทั้งหลาย ไว้เรื่อย ๆ ด้วยเกรงว่า จะพึ่งไม่รู้เรื่อง; และบางคนก็เพิ่งจะมาพึ่งเป็นครั้งแรก ในเมื่อ

pa on pa

เรื่องมันติดต่อกันมาเรื่อย ๆ ตั้งหลายครั้งแล้ว อย่างนี้ก็พึ่งยาก หรือยากที่จะเข้าใจ ได้ : ตั้งนั้นจึงต้องทบทวนบางสึ่งบางอย่าง ให้เป็นที่เข้าใจกันไว้ให้ได้.

สิ่งที่เรียกว่า "ไกวัลยธรรม" ก็คือสึ่งที่เป็นไกวัลย์. *ไกวัลย์ ก็คือ* เป็นอันเดียวกันทั้งหมด ทั้งโดยเวลา และทั้งโดยเนื้อที่ หรือภูมิประเทศ. ถ้า มีความเป็นอันเดียวกันทั้งหมด ก็เรียกว่าไกวัลย์ได้ทั้งนั้น, หรือ ความที่มันเป็น อย่างนั้น ก็เรียกว่า ไกวัลยตา คือความเป็นไกวัลย์.

ความมุ่งหมายของการบรรยายเรื่องนี้ อยู่ที่ต้องการจะให้เข้าใจใน สิ่งที่ลึกซึ้งอยู่ในเบื้องหลัง; ถ้าเข้าใจแล้ว จะทำให้มีความเชื่อแน่ในกฎเกณฑ์ ต่าง ๆ. เช่นอย่างว่า เราไม่อาจจะหลีกพ้นไปได้ จากกฎของธรรมชาตินั้น ๆ; คือว่าเราจะหนีไปเสียที่ไหน มันก็ไม่พ้นจากกฎเกณฑ์นั้น ๆ; เช่น กฎแห่ง กรรม เป็นต้น; เพราะว่ามันเป็นอันเดียวกันทั้งหมด ทั้งโดยเวลา และทั้ง โดยเนื้อที่ ดังที่กล่าวมาแล้ว.

เราอย่าโง่กันให้มันมากเกินไป มองดูแต่ในส่วนแคบๆ จึง เห็นเป็นคนนั้น เป็นคนนี้, เรื่องใหญ่ออกไป ก็เห็นเป็นหมู่นั้นหมู่นี้, เห็น เป็นประเทศนั้น ประเทศนี้, คนพันธุ์นั้นคนพันธุ์นี้; ไม่เคยคิดว่า มัน เป็นของอันเดียวกัน มาโดยกฎอันเดียวกัน; ควรจะเป็นมิตรกันมากกว่าที่จะ เป็นศัตรูต่อกัน.

การบรรยายนี้มุ่งหมายจะทำความเข้าใจ ในระหว่างชาติ ใน ระหว่างศาสนา เป็นส่วนใหญ่ จึงได้พยายามวางขอบเขตของเรื่องไกลออกไปถึง lm and at โกวัลยธรรม

ไกวัลย์ คือทั้งหมด, ไม่มีแบ่งแยกอะไรเป็นอะไร; แม้ว่ามันจะยังอยู่ในระดับ
ที่ต่างกัน แต่มันก็เป็นสิ่งเดียวกัน. เช่นว่า มนุษย์มันไม่เหมือนกัน มีต่างๆ
กันอยู่บ้าง; แต่มันเป็นมนุษย์เหมือนกัน มันมีอะไรอย่างหนึ่ง ซึ่งเป็นสิ่ง
เดียวกัน; อย่างนี้เราเรียกว่า ความเป็นไกวัลย์ของสิ่งที่เรียกว่ามนุษย์.

ถ้าจะเลยลงไปถึงสัตว์ ซึ่งรวมทั้งมนุษย์ด้วย เป็นสัตว์มนุษย์ แล้ว ก็สัตว์เดรจฉาน; ความเป็นสัตว์ นี้ มันก็ยิ่งมีความเป็นใกวัลย์กว้างออกไป อีก คือมีความเป็นสัตว์อย่างเดียวกันทั้งสัตว์มนุษย์ ทั้งสัตว์เดรจฉาน. อย่างนี้ มันผิดแปลกแตกต่างอะไรกันบ้าง ก็เป็นเรื่องส่วนน้อย.

ที่นี้ถ้าว่าจะเล็งลงไปให้ไกลกว่านั้น โดยใช้คำว่า ชีวิต บรรดาสิ่งที่มี ชีวิต มันก็มีความเป็นอันเดียวกัน คือความมีชีวิต, คือว่าความมีชีวิตนี้เป็นไกวลัย-ธรรม, หรือไกวลัยธรรมของความที่มันมีชีวิต. มันก็อาจจะเหมือนกัน ในส่วน ที่เป็นเรื่องของชีวิต, ต่างกันแต่เพียงปรากฏการณ์ข้างนอก ที่มันเจริญกว่า กันบ้างเท่านั้นเอง. ฉะนั้นจึงมีความคิดที่จะรักสิ่งที่มีชีวิตเหมือนกันหมด.

นี่แหละจึงมีระเบียบวินัยบางอย่างเกิดขึ้น สำหรับบุคคลผู้จะประ-พฤติในชั้นสูงสุด ว่าไม่ให้ทำลายชีวิต แม้ของต้นไม้หรือพืชพันธุ์. อย่าง*วินัย* ของภิกษุ ฆ่าสัตว์เครัจฉานตาย มีอาบัติเท่ากับฆ่าต้นไม้ตาย และในระเบียบวินัย ของบางลัทธิ บางศาสนา ยังเคร่งครัดไปกว่านั้นอีก ไม่ยอมให้นักบวชทำการ กระทบกระทั่งแก่ต้นไม้ ใบไม้ พืชพันธุ์ธัญญาหาร ที่ว่ามันมีชีวิตอยู่ อย่างนี้. ขยายความหมายของคำว่า ชีวิต กว้างออกไป ก็เลยเป็นผู้ที่เรียกว่า : ถ้าจะมอง กันในแง่ของความรู้สึก ก็มีความรู้สึกสูงกว่า กว้างกว่า ใหญ่กว่า, กว่าคนที่จะ มองว่า เราเป็นคน; มันเป็นสัตว์ ก็ฆ่ามันได้. หรือว่ามันเป็นต้นไม้แล้วก็ เผามันเล่นได้; อย่างนี้เป็นต้น.

นี่คือตัวอย่างในข้อที่ว่า ถ้าใครรู้จักไกวัลยตา คือ ความเป็นสิ่งเดียว กันทั้งหมด, เป็นอันเดียวกันทั้งหมด ของทุกสิ่งที่มีอยู่ คนนั้นก็จะมีจิตใจกว้าง, จะเห็นแก่ผู้อื่นได้, เห็นแก่สิ่งเหล่าอื่นได้, จะไม่ทำการกระทบกระทั่งสิ่งใด ๆ; เรียกว่า ไม่เบียดเบียนโดยประการทั้งป่วง ให้ความเอาใจใส่แม้แก่สิ่งที่มีชีวิต น้อย ๆ เล็ก ๆ น้อย ๆ ดูแทบจะมองไม่เห็น. แม้กระทั่งว่าสิ่งที่มันมีชีวิต เพียง สักว่าเป็นเชื้อ ยังไม่ได้แสดงออกมา ก็ยังให้ความเอาใจใส่ ให้ความเคารพนับถือ ว่ามันก็เป็นชีวิต.

#### [เริ่มการบรรยายตามหัวข้อครึ่งนี้.]

....

ในวันนี้อาตมาก็ พูดถึงข้อนี้เป็นส่วนใหญ่ คือความเป็นไกวัลย์ เป็นอัน เดียวกันทั้งโดยเวลา และโดยเนื้อที่ ของสิ่งที่เรียกว่ามีชีวิต; เพราะว่ามันอยู่ ภายใต้กฎอันหนึ่ง กฎอันเดียวกัน เรียกว่ากฎแห่งชีวิตวัฒนาการ, หรือใช้คำ อย่างอื่นก็ได้ แต่ให้มันได้ใจความว่า มันเป็นกฎแห่งวิวัฒนาการ ของสิ่งที่เรียก ว่ามีชีวิต ตั้งต้นแต่ชีวิตที่ยังเป็นเพียงสักว่าเชื้อ, หรือชีวิตที่ต้องคำนวณ จึงจะ รู้ว่ามันมีชีวิตเรื่อย ๆ ขึ้นมาจนกระทั่งถึงชีวิตที่เห็นได้ง่าย ๆ ด้วยตา ได้เห็นกันอยู่ รู้สึกกันอย่างง่าย ๆ.

โดงโอ

เราไม่สนใจที่จะทำจิตใจให้มันกว้าง มันก็เลยแคบ คือเห็นแก่ตัว; ถ้ารู้ความข้อนี้แล้ว มันก็จะเมตตากรุณาทั่วไปหมด. บทแผ่เมตตาที่ว่า "แผ่ให้ แก่สัตว์ที่เคลื่อนที่ได้ เคลื่อนที่ไม่ได้ สัตว์ที่เห็นได้ด้วยตา ไม่เห็นได้ด้วยตา" นี้ แสดงอยู่แล้วว่า เราจะยอมรับรองสิ่งที่มีชีวิต ว่ามันเป็นสิ่งที่มีชีวิต จะไปกระทบกระทั่งมันไม่ได้.

## ช้อมความเข้าใจเรื่องธรรมชาติความเป็นพุทธะ.

ในครั้งที่แล้วมา ได้พูดถึง ธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธะ และก็ได้พูด ทั้งค้างไว้ว่า ในสิ่งที่มีชีวิต ก็ต้อง มีความเป็นธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธะ. ธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธะมีที่ไหน ก็คือสิ่งที่มันมีความรู้สึก; เมื่อมีความ รู้สึก มันก็ต้องมีชีวิต อย่างน้อยก็ยังเป็นชีวิตที่เริ่มตั้งต้น มันก็มีความรู้สึก; แต่จะเอาความรู้สึกกันมากๆ เหมือนชีวิตที่สมบูรณ์นี้ไม่ได้.

เพราะฉะนั้นจึงอยากจะพูดพร้อม ๆ กันไป ธรรมชาติแห่งความมีชีวิต, หรือกฎเกณฑ์แห่งความมีชีวิต กับกฎเกณฑ์แห่งความเป็นพุทธะ คือมันรู้สึกได้ หรือ ว่ากฎเกณฑ์แห่งการที่มันวิวัฒนาการได้ คือจะดูกันในแง่ของชีวิตก็ได้. ของจิต คือความรู้สึกก็ได้, หรือของความเจริญงอกงามเป็นวิวัฒนาการก็ได้, มันมีคู่กัน. หรือว่ามันรวมกันอยู่ ถ้าสิ่งใหนมันมีชีวิต มันก็ต้องมีวิวัฒนาการ, แล้วมันก็ต้อง มีความรู้สึก. แต่เดี๋ยวนี้เรามาแยกพูดให้เห็นชัดกันคนฉะที่, และแยกพูดถึง ความรู้สึก กฎเกณฑ์แห่งความรู้สึก สิ่งที่ทำให้มีความรู้สึก ในฐานะเป็นไกวัลย ธรรมอันหนึ่งแล้ว.

# รู้จักไกวลยธรรมอันเป็นกฎของความมีชีวิตแล้วจะมีเมตตากรุณากัน.

ทีนี้มาพูดถึง สิ่งที่มีชีวิต กฎเกณฑ์ของความมีชีวิต นี้ก็ เป็นไกวัลยธรรม อีกอันหนึ่ง. ฉะนั้นสึงที่เรียกว่าชีวิตมันต้องวิวัฒนาการ, หรือสึงที่มันมีความเป็น ไกวัลยธรรมนี้แล้ว มันต้องวิวัฒนาการ; มันจึงเป็นของที่แยกกันไม่ออก มัน มีความเป็นไกวัลยะนี้ควบคุมอยู่ ควบคุมให้เป็นไป.

บางคนอาจจะคิดว่าไม่ต้องรู้ก็ได้: แต่เดี๋ยวนี้ อยากจะให้รู้ เพื่อว่า มนั้นจะได้มีจิตใจกว้าง รู้จักเมตตากรุณากว้างขวาง รู้จักทำความเข้าใจอันดีใน ระหว่างบุคคล ระหว่างหมู่คณะ ระหว่างชาติพันธุ์, และ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ระหว่างศาสนา.

ถ้ามันมีการทะเลาะวิวาทกันระหว่างศาสนา เราลองคิดดูว่า มันเป็น ศาสนาไปได้อย่างไร? มันควรจะใช้คำที่หยาบคายที่สุด ว่ามีการขบกัดกันใน ระหว่างศาสนา แล้วมันจะเป็นศาสนาได้อย่างไร? และเดี๋ยวนี้มันมีอยู่ในโลก หรือไม่? การขบกัดกันระหว่างศาสนา, ระหว่างศาสนานั้นกับศาสนานี้ มัน ยังมีอยู่; เพราะว่าต่างคน ต่างไม่เข้าถึงตัวศาสนาของตัวเอง.

สำหรับ พุทธศาสนา นี้ ก็จะมีใกว ัลยตา เป็นเหมือนกับพระเจ้า ที่เมื่อเข้าถึงแล้ว ก็จะยอมรับทุกสิ่งว่าเป็นสึงเดียวกัน เลยไม่เห็นใครว่าเป็นศัตรูได้. นี้ถ้า พวกศาสนาอื่น ๆ ที่เขามีพระเจ้า ถ้าเขาเข้าถึงพระเจ้าจริง ๆ ก็จะรู้ว่าไม่มีอะไร ที่ไม่ได้ออกไปจากพระเจ้า; ฉะนั้น เขาก็เบียดเบียนใครไม่ได้. ขอแต่ให้ มีพระเจ้า และการถึงพระเจ้ากันจริง ๆ มันก็จะหมดปัญหาไปได้ เหมือนกัน.

นึ่มนัยไม่รู้จักพระเจ้า ไม่มีพระเจ้า ไม่เข้าถึงพระเจ้า มันก็เอาพระเจ้า นั้นแหละไปเที่ยวพัดเหวี่ยงคนอื่น, เบียดเบียนกันในระหว่างศาสนาได้ นี่เพียง เท่านี้ท่านก็จะเห็นได้ว่า ความรู้ถึงสิ่งสิ่งหนึ่งซึ่งแสดงความเป็นอันเดียว, เป็น ตัวเดียวกันทั้งหมด ไม่ยกเว้นอะไร นี่เป็นสิ่งที่ควรจะทำ.

## คำบรรยายชุดนี้มุ่งหมายทำความเข้าใจกันระหว่างศาสนา.

อาตมาได้บรรยายมาถึง ๔ ครั้งแล้วนี้ ก็จะบอกเสียเลยเดี๋ยวนี้ว่า คำบรรยายชุดนี้ มีความมุ่งหมายจะทำความเข้าใจในระหว่างศาสนาเป็นที่สุด. ฉะนั้นในการบรรยายครั้งต่อไป ก็จะไม่มีอะไรนอกจากการเปรียบเทียบที่ทำความ เข้าใจซึ่งกันและกันในระหว่างศาสนา.

เดี๋ยวนี้มันก็ *เป็นเหมือนกับการให้มาตรการ หรือเป็นการปูพื้นฐาน ที่จะ* ใช้อาศัยเป็นหลักสำหรับพิจารณา เพื่อจะมองเห็นความที่มันเป็นสิ่งเดียวกัน ใน ระหว่างทุกสิ่งที่มันมีชีวิต ในระหว่างทุกสิ่งที่มันมีจิวาฒนาการ. ขอให้มองดูกันในแง่นี้.

แม้ว่าเราจะ ใช้วิชาวิทยาศาสตร์ทางวัตถุเป็นหลัก มันก็ ยังล่อไปในทาง ที่ว่า มันก็มีความเป็นอันเดียวกัน, คือมีความเป็นไกวัลยตาอย่างเดียวกันนั้น แล้วก็วิวัฒน์ออกมาเป็นนั้นเป็นนี่. เอาแต่เพียงโลกนี้ก่อน ว่าโลกนี้ ตามที่ เชื่อกันว่า เป็นส่วนหนึ่งที่แยกออกมาจากดวงอาทิตย์บ้าง คือเป็นดวงไฟเล็ก ๆ ออกมา. ทีนี้พวกหนึ่งก็ว่ามันเป็นการรวมตัวของหมอกเพลิง เข้ามาเป็นดวงไฟ

เล็ก ๆ ของมันเอง, ก็มาเป็นดวงลูกไฟเหมือนกัน. จะว่าแยกออกมาจากดวงอาทิตย์ หรือว่าหมุนรวมตัวของตัวมันเอง ก็เป็นลูกไฟทั้งนั้นแหละ.

ที่แรกนั้น เป็นลูกไฟลูกหนึ่ง แล้วก็มาเดี๋ยวนี้ก็มาเป็นอะไร ๆ อย่างที่เรา เท็น; เรานั่งกันอยู่ที่นี่, มันไม่ใช่ลูกไฟ; ถ้ามันเป็นลูกไฟจะมานั่งอยู่ได้ อย่างไร. นี้ก่อนแต่ที่มันจะเปลี่ยนจากสภาพลูกไฟที่ลุกโพลงๆ มาเป็นมนุษย-โลกอย่างนี้ มันก็มีวิวัฒนาการ.

### พิจารณาให้เห็นชีวิตว่ามีเชื้ออย่างเคียวกัน.

แล้ว มาลองคิดดูว่า เอาชีวิตมาจากไทน? ก็เมื่อก่อนมันเป็นเพียง
ลูกไฟลุกโพลง ๆ อยู่: เดี๋ยวนี้เป็นโลกอย่างนี้, แล้วก็มีสิ่งที่มีชีวิต ตั้งแต่สัตว์
เชลล์เดี๋ยว สัตว์หลายเชลล์, เป็นชีวิตที่มองไม่เห็นด้วยตากระทั่งมองเห็นควัยตา,
กระทั่งเป็นพืชพันธุ์ เป็นสัตว์เดรจฉาน เป็นต้นไม้. ชีวิตเหล่านี้มาจากไหน?
ในเมื่อที่แรกโลกนี้เป็นลูกไฟลูกหนึ่งที่ลุกโพลง ๆ อยู่ นี่คือจะต้องมองกันว่า
มันมีอะไรอยู่ก่อนแล้ว ไอ้ลูกไฟโพลง ๆ นั้น ค่อย ๆ เปลี่ยนมา ๆ จนกลายมา
เป็นโลกอย่างที่เราเห็นอยู่นี้ เต็มไปด้วยสึ่งที่มีชีวิตทั้งนั้น.

แม้จะลอง *เปรียบเทียบกันอย่างหยาบ ๆ* เช่น ในไข่เล็ก ๆ ฟองหนึ่ง, ไข่ปลาหรือว่าไข่นก ไขไก่อะไรก็ตาม, มันน่าประหลาด ตรงที่ว่า ไข่ปลาบางชนิด ละเอียดเท่าเม็ดทรายเล็ก ๆ. ไข่ปลาผักหนึ่ง มีเม็ดไข่ปลาเล็ก ๆ ตั้งล้านก็เห็น จะได้; แล้วในไข่เล็ก ๆ นั้น มันออกมาเป็นตัวปลาในที่สุด โตเท่าแข้งเท่าขา ก็มี; แล้วมันเอาเนื้อเอาหนัง เอาเกล็ดเอาครีบ เอาสีสันวรรณะสวย ๆ ต่าง ๆ มาจากไหน จากไข่ปลาเม็ดเล็ก ๆ นิดเดียว ? ก็ต้องถือว่ามันมีอยู่เสร็จแล้วในไข่ ปลา เม็ดนิด ๆ: พอได้สิ่งแวดล้อมปรุงแต่ง มันก็เจริญวิวัฒนาการออกมาเป็น ปลาตัวใหญ่โต สวยงามอย่างที่เราเห็น. ชีวิตก็มีอยู่ในไข่เม็ดเล็ก ๆ นั้น, ความ รู้สึกคิดนึกหรือจิตก็มีอยู่ในไข่เล็ก ๆ นั้น, วิวัฒนาการคือความที่มันจะต้องขยาย ตัวออกไปเรื่อย มันก็มีอยู่แล้วในไข่เล็ก ๆ นั้น. มันจึงออกมาได้อย่างนี้. นี่เรียกว่า ไข่เล็ก ๆ เม็ดหนึ่งของปลา ออกมาได้อย่างนี้.

ทีนี้มาดู*โลกที่ถือว่า เป็นดวงไฟลุกโพลง ๆ อยู่หลอมละลายอยู่นั้น* มันจะออกมาเป็นโลกอย่างเดี๋ยวนี้: แบ่งเป็นทวิปนั้นทวีปนี้ ประเทศนั้น ประเทศ นี้ มีภูเขา มีแม่น้ำ มีอะไรทุกอย่างกระทั่งมีชีวิต เหลือที่จะประมาณได้, กระทั่ง มีพวกเราที่มานั่งอยู่ที่นี่ ซึ่งเมื่อก่อนมันไม่มี; มันอยู่ในดวงไฟที่ลุกโพลง ๆ นั้น อยู่ แล้วมันออกมาได้อย่างไร?

## ดูความเป็นชีวิตทั้งตามหลักวิทยาศาสตร์และความคิดคนโบราณ.

เอาละ, สมมติว่า ถ้า จะศึกษาในแง่ ของวิทยาศาสตร์ ว่ามันค่อย ๆ เย็นลง มันก็มีความเปลี่ยนแปลง จนกระทั่งมันเกิดแยกตัวออกเป็นแก๊ส เป็น อะไร, เป็นออกซิเจน ไนโตรเจน เป็นน้ำ เป็นอะไรตกลงมา. ตกไปตกมา ทำให้ผิวโลกนี้ เย็นลง, เปลี่ยนแปลงไป เย็นลง, เปลี่ยนแปลงไป นานเหลือ นาน. ในที่ที่น้ำขังแห่งหนึ่ง มันมีการเปลี่ยนแปลงถึงกับว่า เป็นสิ่งที่เรียกว่า มีชีวิตขึ้นในน้ำ ละเอียดดูไม่เห็น และจนกระทั่งดูเห็น.

นี่ลองคิดดูเลอะว่ามันเอามาแต่ใหน ? ในเมื่อที่แรกมันมีแต่ดวงไฟที่ลุก โพลง ๆ อยู่; ฉะนั้น ถ้าจะพูดว่า ในดวงไฟที่ลุกโพลง ๆ อยู่ มีสิ่งเหล่านี้ทั้งหมด นี้อยู่ในนั้นแล้ว จะค้านไหม ? ก็ลองเปรียบดูกับข้อที่ว่า ในไข่ปลาเม็ดเล็ก ๆ เท่า เส้นผม มีความเป็นปลาตัวโต เท่าแข้ง เท่าขา สีสันวรรณะสวยงามอะไรอยู่หมด อย่างนี้ก็ไม่มีใครค้าน. ฉะนั้น ใช่โลกลูกนี้ที่ลุกเป็นไฟอยู่ แล้วก็เย็นลง, แล้ว เย็นจนมีชีวิตอย่างนี้, ใช้เวลาก็ล้าน ๆ ปีก็สุดแท้มันเถอะ แต่มันไม่ได้เอาสิ่งอะไร มาจากไหน นอกจากที่มันมีอยู่แล้วในไข่ลูกนั้น.

ที่นี้คำพูดประหลาดๆของบางศาสนาที่ว่า พระพรหมสร้างไข่ขึ้นมา หรือออกไข่ออกมา ก็จำได้ไม่แน่ แต่ก็ต้องมีไข่เหมือนกัน; มีคำว่าไข่, แล้ว ไข่ของพระพรหมนั้นมันออกมาเป็นโลก เป็นสัตว์โลกอะไรอย่างเดี๋ยวนี้. นี่เขา พูดอย่างสมมติอุปมา เพราะว่าพูดอย่างอื่น แล้วพังกันไม่ถูก เพราะว่าคนมัน ยังโง่เกินไป คนพูดเขาฉลาดแล้ว แต่คนพังมันยังโง่ ก็เลยต้องพูดอย่างนั้น.

เดี๋ยวนี้เราถือกันว่าคนฉลาดเหมือนกันทุกคนแล้ว ก็ไม่พูดอย่างนั้น จึงพูดไปในทางที่จะมองเห็นสิ่งสิ่งนี้; ว่ามันมือยู่แล้วในทุกสิ่ง แล้วเป็น สึ่งเดี๋ยวกันด้วย เช่นว่า ในโลกนี้เป็นอย่างไร ในดวงอาทิตย์มันก็เป็นอย่างนั้น. แต่ว่าดวงอาทิตย์ที่เป็นแม่นั้น ยังเป็นไฟลุกโพลง ๆ ดวงใหญ่อยู่; ลูกที่มัน กระเด็นออกมาได้นี้ มันเย็นแล้ว มันกลายเป็นอย่างนี้; ฉะนั้นเมื่อมันยังเป็น ไฟลุกโพลง ๆ อยู่ มันเหมือนกัน แต่ในตัวเล็กนี่ ในหน่วยเล็กนี่ มันเย็นแล้ว, มันกิราฒนาการเป็นอย่างนี้แล้ว มันก็เหมือนกับ, อาจจะพูดได้ว่า ดวงอาทิตย์ใหญ่ ที่ยังเหลืออยู่นั้น เมื่อเย็นลง มันก็เป็นอย่างนี้อีก.

นี่เราจึงขยาย ใกวลัยธรรม หรือไกวลัยตา คลุมไปหมดโลกนี้:
ดวงอาทิตย์ ดาวพระเคราะห์อื่น และสุริยจักรวาลอื่น คือดวงอาทิตย์อื่น ที่
ไหนๆจะมีสักเท่าไร ก็ตามใจ มันก็เป็นเรื่องเหมือนกันหมดเลย. นี่ก็จะมีความ
ไม่แตกต่างกัน ในระหว่างสุริยจักรวาลนี้กับสุริยจักรวาลอื่น และสุริยจักรวาลอื่น
ซึ่งว่ากันว่า มีไม่รู้กี่หมื่นก็แสนสุริยจักรวาล.

ความที่มีเหมือนกันอย่างเดียวกัน นั้นแหละเป็นใกวัลยธรรม แต่ ของบางส่วนเบิกบานออกไปมากแล้ว, บางส่วนยังไม่ทันจะเบิกบาน, บางส่วน ยังดิบอยู่ ยังหลับอยู่ ยังเป็นลูกไฟอยู่ก็มี; ยังไม่มีชีวิตปรากฏชัดอย่างนี้ แต่ก็ต้องเรียกว่าชีวิตในลักษณะอื่น. เช่นว่า ปลาที่ยังอยู่ในไข่ ปลานี้ มัน ก็มีปลาในลักษณะอื่น. หรือว่าในโลกที่ยังเป็นไฟอยู่ ต้องมีโลกอย่างนี้ อยู่ใน ลักษณะอื่น มันจึงอยู่ในสภาพที่ลุกเป็นไฟอยู่ได้.

ในความที่ลุกเป็นไฟนั้น มันก็มีเชื้อแห่งพุทธภาวะ คือที่จะรู้สึกอะไรได้ ที่เรียกว่าจิตนี้, หรือว่ามีสิ่งที่เรียกว่า เป็น มิใช่ตาย คือชีวิต อยู่ในนั้น ในไฟ นั้นแหละ, หรือ มีอำนาจที่จะวิวัฒนาการเปลี่ยนแปลงตัวเอง ก็อยู่ในไฟนั้นแหละ. พอไฟนี้เย็นลง มันก็เป็นชาตุแข็งขึ้นมา; แล้วก็กระจายกันออกไป เกิดการ เปลี่ยนแปลงเป็นชาตุทั้งหลาย.

ที่สำคัญมากที่สุดคือเรื่อง ดิน น้ำ ไฟ ลม นี้ : ธาตุดินคือคุณภาพแห่ง
การกินเนื้อที่ ธาตุน้ำ คือ คุณภาพแห่งการเกาะกุมยึดเหนี่ยวขึ้งกันและกัน ธาตุไฟ
ก็คือว่า มัน *เผาไหม้ ให้เปลี่ยนแปลงให้เจริญ ธาตุลม* มันก็ มีการระเหยกลับไป
กลับมา, กลับไปกลับมา ทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลง. ถ้าพูดตามหลักของคน

โบราณ ทางพระพุทธศาสนาหรือที่เป็นต้นตอของพุทธศาสนา ก็มี ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม. นี้มันแยกออกมา จากที่ครั้งแรกมันก็เป็นหน่วยเดียวกัน.

ขอให้ทำในใจกันให้ยุติธรรม, หรือมองให้กว้าง ๆ อย่างนี้ จะได้รู้ ความที่ว่า ที่แรกนั้นมันเหมือนกัน โดยความที่มันเป็นสึ่งเดียวกัน; แล้วมันก็แบ่ง แยกตัวออกไป, เดินไป ๆได้ ไกลเท่าไร ก็ยิ่งแปลกออกไป; แต่มันก็ไม่ทิ้ง ความหมายเดิม เป็นความหมายของชีวิต ความหมายของความรู้สึก ความหมาย ของความวิวัฒนาการ เป็นต้น.

# ทุกสิ่งมีกฎและเป็นไปตามกฎ.

ทีนี้ สึงต่างๆ มันก็ มีกฎ คือต้องเป็นไปตามกฎ เป็นไปตามระเบียบ.
ที่เรียกว่ากฎนี้ เรียกว่าพูดอย่างภาษาธรรมดาสามัญ หรือในรูปของภาษาของผู้ที่
มีการศึกษา; แต่ถ้าจะพูดสำหรับคนที่ไม่มีการศึกษา ก็ต้องพูดอย่างอื่น. สำหรับ
คำว่า กฎ นี้ พวกอื่นอาจจะเรียกว่าพระเบ็นเจ้าไปเสียเลย; ยึงเป็น ภาษา
อังกฤษ แล้ว มันน่าหัวที่สุด ที่ เผอิญมันคล้ายกันมากกับคำว่า กฎ. คำว่า
กฎ นี่ลองขยายเสียงให้ยาวออกไป มันก็เป็นคำว่า God; God คือพระเจ้า. เขา
เรียกว่า God แปลว่าพระเจ้า; เรา เรียกว่า กฎ คืออำนาจอันหนึ่ง ซึ่งบังคับ
สึงทั้งหลายทั้งปวงให้เป็นไป โดยที่ไม่เป็นอย่างอื่นได้.

นี่เราจะพูดกันโดยละเอียด ในการบรรยายครั้งต่อไป ที่จะเปรียบเทียบ กันในระหว่างศาสนาโดยทำนองนี้; สำหรับ *ในครั้งนี้ มุ่งหมายจะพูดแต่เรื่อง* เกี่ยวกับชีวิตที่วิวัฒนาการออกไปได้เป็นหลายชั้น หลายแขนง, ที่แรกมันก็สักว่า ชีวิตในรูปต่าง ๆ กัน.

ขออย่าได้ลืมว่า ชีวิตที่ยังเป็นเพียงสักว่าเชื้อ, หรือชีวิตที่เริ่มเป็น ชีวิตขึ้นมา คือชีวิตพืชหรือชีวิตสัตว์ก็ตาม, จนกระทั่งชีวิตที่มันใหญ่โด เติบโต วึงได้ เดินได้อย่างคน อย่างช้างอย่างม้านี้ มันเป็นชีวิตหลายระดับ; แต่ มีความหมายเดียวกันหมด คือชีวิต เริ่มมีสภาพที่จะเรียกได้ว่ามีชีวิต คือ "เป็น" ซึ่งคู่กันกับ "ไม่เป็น" หรือ "ยังไม่เป็น" ถ้า "เป็น" ก็คือเป็นชีวิต.

อย่างเช่นเอาน้ำตาลมาหมักเข้า มันก็เกิดเป็นเชื้อรา เหมือนทำแบ้ง ข้าวหมาก; นี่ที่แรกมันไม่มีชีวิต; แต่พอมาหมักเข้า ชีวิตมันก็แสดงออกมา, ถ้ามันไม่มีอยู่ก่อน มันจะเอามาแต่ใหนมาแสดง อย่างเชื้อเห็ดราในการหมักข้าว หมากนี้. มันเป็นชีวิตขึ้นมา มันก็ต้องถือว่ามันมีอยู่ก่อน จะในแบ้งข้าวหมาก หรือในอะไร ก่อนหน้านั้นไปอีก; เราก็ดูว่า ชีวิตที่มันก่อนแต่ที่จะมาเป็น ข้าวหมากนี้มันก็มีอยู่แล้ว. ในระดับอย่างอื่น ความหมายอย่างอื่น มันก็เป็น เชื้อราขึ้นมา แล้วก็เติบโต เช่นเดียวกับเชื้อราทั้งหลาย : จะเป็นเห็ดที่เอามา แกงกิน อะไรเหล่านี้ก็เหมือนกัน มันมีเชื้อราแล้วออกมาเป็นดอกเห็ด. ใน เชื้อรานั้น ต้องมีชีวิต หรือว่าส่วนประกอบของมันที่จะมาเป็นเชื้อรานี้ ก็ต้อง มีชีวิตมาก่อนเหมือนกัน.

นี้ถ้าถอยไปๆ จนถึงตัวสิ่งที่เรียกว่าชีวิต ชนิดที่เป็นไกวัลย์ **แม้จะ** มองไม่เห็นตัว แม้จะอยู่ในลักษณะอย่างอื่น ก็ให้ถือว่า มันเป็นสิ่งที่มีอยู่ ในลักษณะเป็นใกวัลย์นั้นเป็นนิรันดร. นี้ส่วนที่แตกแยกออกมาเป็นส่วน น้อยๆ นี้มันชั่วขณะ ชั่วขณะ, ชั่วขณะ, มันจึงเปลี่ยนแปลงได้, ถ้ามันอยู่ใน สภาพเดิม มันก็ไม่เปลี่ยนแปลง, มันก็ไม่มีอะไรเกิดขึ้น ที่จะให้แปลกออกไป; ดังนั้นต้องมีเหตุปัจจัยเข้าไปปรุงแต่ง แทรกแชงส่วนนั้นส่วนนี้ ให้มันเกิดการ เปลี่ยนแปลง มันจึงได้ชีวิตแปลกๆ

ท่านลองคิดดู ว่ามันจะแปลกออกไปอีกสักเท่าไร ถ้าว่าโลกนี้มันยัง
อยู่ต่อไปอีกสักหมื่นปี สองหมื่นปี แสนปี มันก็ต้องแปลก ๆ มันก็จะมีชีวิต
ของสัตว์ชนิดไหนเกิดขึ้น ก็พูดได้ยาก: แต่ถึงอย่างไรก็ดี เหลือบมามองดู
ถอยหลัง มันก็คือ ชีวิตนั้นเอง ที่มีกฎเกณฑ์ ที่ว่า จะต้องวิวัฒนาการ ไม่
อย่างนั้นมันก็ไม่เป็นชีวิต ถ้าเปลี่ยนแปลงไม่ได้ ก็ไม่มีชีวิต. ความเปลี่ยน
แปลงได้ มันก็คือ กฎ อันหนึ่ง ก็เป็นไกวัลยธรรม ด้วยเหมือนกัน.

### ทุกชีวิตเป็นไปตามกฎแห่งชีววิวัฒนาการ.

ในการบรรยายครั้งที่ ๓ เราพูดถึงไกวัลยธรรม ในฐานะที่เป็นกฎแห่ง สามัญญลักษณะ คือกฎแห่ง อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ที่มีอยู่ในทุกสิ่ง ตั้งแต่ ที่ยังไม่เป็นชีวิตสมบูรณ์ จนกระทั่งเป็นชีวิตสมบูรณ์. เมื่อกฎที่มันปรุงแต่ง ชีวิต บังคับให้ชีวิตเป็นไป ก็เป็นไกวัลยธรรม; แล้วสิ่งที่ถูกปรุงแต่งนั้นมัน ก็เป็นไกวัลยธรรม คือมีความเป็นอันเดียวกันด้วยเหมือนกัน ก็เลยเป็นอันว่า ไม่มีอะไรที่ไม่เป็นไกวัลยธรรมต่อกันและกัน และเป็นอันเดียวกัน.

เดี๋ยวนี้เรามาแยกออกเป็นส่วนนั้น ส่วนนี้, แม้ ที่เป็นกฎ ก็ยัง แยก ออกเป็นกฎนั้น กฎนี้ หลาย ๆ กฎ. เช่น กฎปฏิจจสมุปบาท ก็มี กฎ อริยสัจจ์ ก็มี กฎสามัญญลักษณะ ก็มี. แต่ เดี๋ยวนี้ เราแยกมามองกันในแง่ของความ ที่มันเบ็นกฎแห่งชีวิตวิวัฒนาการ ชีววิวัฒนาการ เป็นไกวัลยธรรมทั่วถึงกัน ระหว่างชีวิตทั้งหลาย.

ถ้าสมมุติว่า เทวดามีเหมือนที่เขาว่ากัน ชีวิตนั้นก็เป็นกฎเดียวกันกับชีวิต ของมนุษย์; ลงไปถึงสัตว์เดรจฉาน, ลงไปถึงต้นไม้ แม้ว่าจะมีรูปร่างขนาดเล็ก แทบจะมองด้วยตาไม่เห็น, มันก็เป็นชีวิตนั้นแหละ

นี่ขอให้มองสิ่งที่เรียกว่าชีวิต ในลักษณะที่เป็นใกวัลยธรรม คือ เป็นสิ่งเดียวกันหมดทุกเวลาทุกสถานที่ แล้วเราก็จะรู้สึกว่า เหมือนกับได้เข้าไป ในชีวิตใหญ่ ชีวิตมหาศาล คือไกวัลยธรรมที่เป็นตัวชีวิต.

เมื่อเป็นได้ดังนี้แล้ว จิตใจจะเป็นอย่างไร? มันก็คง เบียดเบียนใคร ไม่ลง การที่จะดื้อพูดเอาว่า เอ้า, เมื่อมันเป็นตัวเดียวกัน ฆ่ามันก็ไม่บาป อะไรนี้ มันก็คงเป็นไปไม่ได้; ความคิดนี้มันจะคิดไปชนิดนั้นไม่ได้. มัน จะคิดไป ในทางเมตตากรุณา มันจะคิดไปในทางไม่มีเรามีเขา แต่มีความเป็นตัวเดียวกัน สึงเดียวกัน อันเดียวกัน ทั้งหมดทั้งสิ้น นี่ถ้าจะกรวดน้ำแผ่ส่วนบุญแผ่ส่วน กุศลแล้ว อยากจะให้นึกกันอย่างนี้ ว่าชีวิตทั้งหลายมันมีความหมายอย่างนี้

# เชื้อแห่งชีวิตก็วิวัฒนาการไปตามกฎแห่งไกวลัยตา.

ที่นี้มาดูกันอีกหน่อยหนึ่งว่า ทำไมมันจึงเข้าใจยาก ? ข้อนี้เรา จะต้อง เข้าใจความหมายของสิ่งที่เรียกว่า วิวัฒนาการ คือเปลี่ยนแปลงไปเรื่อย, ใหม่ขึ้นไป เรื่อย ตามเหตุปัจจัยที่เข้ามาใหม่; ถ้าเข้าใจกฎนี้แล้วละก็จะเข้าใจได้ว่าทำไม
มันจึงมากันอย่างนี้? จากดวงไฟลูกเดียว มาเป็นมนุษย์ หรือว่ามนุษย์โลก
ที่มีอะไรใหญ่เหลือประมาณนี้ เต็มไปด้วยชีวิต, หรือว่าจะเรียกว่ามันยิ่งไปกว่า
ชีวิตก็ได้; แต่ถึงอย่างไรก็เถอะมันมีความหมายเดิม : ว่ามันมีสิ่งหนึ่งซึ่งมัน
มีเชื้อแห่งชีวิต แล้วมันได้เพาะหว่านให้งอกงาม ๆ, งอกงาม, งอกงามจนไม่
รู้ว่ากี่ชั้น กี่ร้อย กี่พัน ก็หมิ่น ก็แสน ก็ล้านระดับ; มันจึงมาเป็นอย่างนี้.

ทีนี้ ตัววิวัฒนาการนั้น มันก็ไม่ใช่ของใคร; มันก็เป็นใกวัลยธรรม
อันหนึ่ง, เป็นกฎอันหนึ่งในไกวัลยธรรม. มองไปทางไหนมันก็ไม่มีอะไรนอก
จากว่า ความเป็นอย่างนี้ ไม่มีความเป็นอย่างอื่น ความไม่ผิดไปจากความเป็นอย่างนี้,
ที่พระสวดช้ำแล้วซ้ำอีก ซ้ำแล้วซ้ำอีก ตอตา – ความเป็นเช่นนั้น, อวิตอตา – ไม่
ผิดไปจากความเป็นเช่นนั้น, อนญญอตา – ไม่เป็นไปโดยประการอื่น; คือมองดู
ทีไร มันก็จะเป็นไกวัลยธรรมอยู่นั้นแหละ, เป็นความจริง แต่ว่ามันซ้อนกันอยู่
หลาย ๆ ชั้น หรือมันลึกกันอยู่หลาย ๆ ชั้น.

### วิวัฒนาการแห่งความมีชีวิตต้องอาศัยเหตุบัจจัยหลายอย่าง.

ที่นี้เราจะดูในแง่ที่มันเกี่ยวข้องกับเราโดยตรง เราก็เป็นสัตว์ที่มีชีวิต ที่สมมติเรียกว่าคนคนหนึ่งนี้ ก็คือ มัน มีชีวิต แล้วมันมีวิวัฒนาการ ด้วยกฎ ของชีวิต นั่นเอง มันจึงเป็นมาเรื่อย จน มาเป็นมนุษย์ อย่างนี้ แล้วมันไม่ใช่ เป็นมาแต่อย่างเดียว: เพราะว่าในไกวลัยธรรมนั้น มีส่วนที่แยกออกไปได้หลาย อย่างหลายระดับ : ส่วนที่เป็นชีวิตก็ทำหน้าที่ชีวิต, ส่วนที่ทำหน้าที่รู้สึก ก็ทำ หน้าที่รู้สึก, ส่วนที่ทำหน้าที่งอกงาม ก็ทำหน้าที่งอกงาม; มาปนกันหมด แล้วก็เรียกว่า มันเป็นชีวิตที่ประกอบอยู่ด้วยความรู้สึก ที่เพียงพอที่จะทำอะไร ได้มากขึ้น; เราจึงทำอะไรได้มากขึ้น เพราะเหตุนี้.

มีสิ่งอยู่สิ่งหนึ่ง ซึ่งไม่ค่อยเข้าใจกัน หรือไม่ค่อยพูดถึงกัน ที่เรียกว่า แสงสว่าง หรือ ความร้อน มัน เกือบจะไม่แยกกัน ถ้ามีแสงสว่างก็จะมีความ ร้อน, มีความร้อนก็จะมีแสงสว่าง; ไม่จำเป็นจะต้องเป็นแสงสว่างที่มองเห็น, เป็นแสงสว่างที่มองไม่เห็นก็ได้. ชีวิตต้องอาศัยแสงสว่าง, ความรู้สึกก็ต้อง อาศัยแสงสว่าง, แม้ว่าเป็นแสงสว่างที่มองไม่เห็น. ที่เรามองเห็นก็มีแต่แสงแดด เรียกแสงสว่าง, เรียกแสงแดดว่าแสงสว่าง.

แสงสว่างที่มองไม่เห็นก็ไม่ค่อยรู้; มันมีแสงสว่างชนิดหนึ่ง ซึ่งไม่ ใช่แสงแดด แล้วก็ทำให้สิ่งต่าง ๆ วิวัฒนาการได้. ถ้าแสงแดดทำให้วัตถุวิวัฒนาการได้; แสงที่ไม่ใช่แสงแดดนั้น ก็ทำให้จิตใจวิวัฒนาการได้ จนพูดได้ว่า สิ่งที่เรียกว่าแสงสว่างหรืออาภา, อาภะ นี้มันมีอยู่. ถ้าแสงสว่างของดวงอาทิตย์ ก็คือแสงสว่างทางวัตถุ มันก็ทำให้วัตถุเจริญ; ถ้าได้แสงสว่างแล้ว ต้นไม้ต้นไล่ สัตว์ทั้งหลายย่อมมีความเจริญงอกงามใหญ่โต. แต่มีแสงสว่างชนิดหนึ่ง ซึ่งทำให้จิต หรือ ความรู้สึกที่ไม่มีตัว ไม่มองเห็นตัว ก็เจริญ, ความรู้สึกซึ่งเป็นสิ่ง ที่มองไม่เห็นตัว มันก็เจริญ.

ร่างกายนี้ได้แสงสว่างจากดวงอาทิตย์ในหลาย ๆ แง่ หลาย ๆ ปริยาย แล้วก็เจริญ; ส่วนจิตใจก็ได้แสงสว่าง จากแสงสว่างชนิดที่มองไม่เห็น ทำให้จิตใจนี้ก็เจริญ. ถ้าเราจะเปรียบเทียบจิตใจของลูกไก่ ลูกแมว ลูกหมา ลูกม้า ขึ้นมา ถึงจิตใจของคน มันก็ต่างกันมาก, คือมันเจริญต่างกันมาก; เพราะมัน*ได้รับ* ความหล่อเลี้ยง ที่ทำให้เจริญวิวัฒนาการนี้ต่างกันมาก มันจึงเป็นชีวิตที่แปลกออก ไป : เป็นชีวิตที่มีแสงสว่าง ที่เจริญ ที่มีความรู้สึกสูงกว่า, มีความเป็นพุทธะ มากกว่า, จนดูคล้ายๆกับว่าเป็นของคนละอย่าง.

พอเราโง่ไปหน่อยเดียว เห็นเป็นของคนละอย่าง เราก็ดูถูกดูหมืน พวกนั้นว่า มันยังต่ำกว่า โง่กว่า ไม่อยากจะคบค้าสมาคมอย่างนี้; เรื่องรังเกียจ ผิว รังเกียจวรรณะ มันก็เกิดขึ้น แล้วคนเราก็ประณามสัตว์เดรจฉานว่า มัน เป็นสัตว์, สัตว์ที่ไม่ใช่คน มันไม่เทียมกับคนได้. เราก็ดูถูกมันว่าสัตว์; เอาไว้ เป็นมาตรฐานสำหรับวัดว่ามันเลวกว่าคน.

พอดำว่า มึงไอ้ชาติสัตว์ มันก็โกรธ เพราะถือว่ามันไม่ถึงคน. นี้ เพราะว่าเรามันถูกหลอกด้วยวิวัฒนาการที่มันต่างกัน, แล้วก็ยึดถือต่างกัน. ยัง มีแง่อื่นหลายๆแง่ ที่คนเลวกว่าสัตว์ก็มี, สัตว์เลวกว่าคนก็มี ได้ด้วยกันทุกอย่าง. มันเป็นเรื่องของบัญญ์ติกันที่หลัง; ว่าดีว่าชั่ว ว่าผิดว่าถูก นี่บัญญ์ติที่หลังทั้งนั้น.

แต่ถ้าเรา เอาตัวไกวลัยธรรมเป็นหลักแล้ว ไม่ควรจะมีใครดีกว่า ใคร; แต่ถ้าเอาความรู้สึกของมนุษย์ในตอนหลังเป็นหลัก มันก็มีดีกว่าเลวกว่า, กระทั้งว่าเป็นความผิดหรือเป็นความถูก. นี้เรื่องมนุษย์ว่าเอาเอง; ส่วนใหญ่ก็ ถือเอาว่าถ้ามันทำให้คนลำบาก เดือดร้อน ก็ถือว่าผิด, ให้อยู่กันเป็นสุข ก็ถือ ว่าถูก. แต่ตัววิวัฒนาการแท้ ๆ หรือไกวลัยธรรมแท้ ๆ ไม่มีผิดไม่มีถูก มัน

ใกวัลผสรรม

เป็นไปตามกฎของมันเรื่อย; มีเหตุบัจจัยเข้ามาเกี่ยวข้องอย่างไร มันก็ปรุงแต่ง เป็นอันใหม่ขึ้นมา

ทางเนื้อหนังก็เหมือนกัน มีเหตุบัจจัย อย่างหนึ่ง มันก็ ปรุงแต่ง คนผิวดำออกมา, มีเหตุบัจจัยอีกอย่างหนึ่ง มันก็ปรุงแต่งคนผิวเหลืองออกมา, มีเหตุบัจจัยอีกอย่างหนึ่ง ก็ปรุงแต่งคนผิวขาวออกมา. นี่กระทั่งปรุงแต่งต่าง ๆ นานา เป็นสัตว์เป็นคน เป็นครึ่งสัตว์ครึ่งคน ยังจะเป็นสัตว์อะไรต่อไปอีกมาก.

ฉะนั้นความผิดความถูกนี้ มันเป็นเพียงกฎของวิวัฒนาการที่ได้เหตุ ได้บัจจัยต่างกัน แล้วเอามาเป็นเครื่องวัด ว่าอย่างนี้ไม่ตรงกับความประสงค์ ของเรา, อย่างนี้ตรงกับความประสงค์ของเรา. ถ้าดูในชั้นลึก แล้วมันก็ ไม่ควรจะมีอะไร ที่จะพูดได้ว่ามันต่างกัน. ข้อนี้แหละ คือสิ่งที่เรียกว่า ไกวัลยธรรมเป็นหน่วยเดียว อันเดียว สิ่งเดียว ทั่วไปหมด.

ฉะนั้น ถ้าเราเห็น ซึ่งซึ่งนี้ เราก็จะมีความรู้สึกสูงสุดฉลาดที่สุด คือไม่ยึดมันถือมั่น; มองเห็นโดยความเป็นไทวัลยธรรมอันเดียวกัน; ไม่ยึดมั่น ถือมั่น เป็นเราเป็นเขา, ดีกว่า เลวกว่า, เป็นสักว่าเป็นธรรมชาติ ที่ไม่ควร ยึดถือ.

นี้เป็นประโยชน์ใหญ่ที่สุด ที่มุ่งหมายจะให้คนเราถึงความเป็นอัน เดียวกันโดยส่วนลึก ซึ่งเรียกว่าไกวลัยธรรม; คือเรามีเบื้องหลัง เป็นสึง เดียวกัน หน่วยเดียวกัน อันเดียวกัน ทั้งหมด นับตั้งแต่เทวดาลงมาถึงมนุษย์ ถึงสัดว์เดรจฉาน ถึงต้นไม้ ถึงสึงที่มีชีวิตที่ยังเลวกว่าต้นไม้, กระทั่งถึงธาตุต่าง ๆ ที่ยังไม่ได้ประกอบกันขึ้นเป็นสึงที่มีชีวิตโดยสมบูรณ์อย่างนี้, จนเป็นว่ารูปธรรม ก็ดี นามธรรมก็ดี มีความเหมือนกันในข้อนี้.

ในรูปธรรมมันก็ยังมีชีวิตที่ยังไม่แสดงตัว; มันต้องได้รูปธรรมนั้นมา ปรุงด้วยเหตุบั๋จจัย มันจึงจะมีชีวิต ที่แสดงตัวออกมา; แล้วก็อย่าลืมว่า ที่แรก โลกเรานี้ มีแต่ดวงไฟที่ลุกอยู่ แล้วเป็นรูปธรรมอย่างยิ่ง. แต่ในรูปธรรมนั้น มันมีอะไรที่ไม่ใช่รูปธรรมนั้นแหละรวมอยู่ด้วย แล้วมันก็แสดงออกมาให้เห็น.

ฉะนั้นในหน่วยหน่วยหนึ่งนี้ มันมีใกวัลยธรรมเป็นอันเดียวกันแน่, แล้วในหน่วยอื่น ๆ มันก็มีหลักเกณฑ์เดียวกันอีก, ฉะนั้นก็เลยเป็น*ไกวัลยธรรม* เกี๋ยวโยงออกไปหลายหน่วย, หลายหน่วย, หลายหน่วย, จนหมดทั้งหมู่ ทั้งหมด, ไม่รู้จะใช้คำว่าอะไร ก็ว่าทั้งหมด.

ถ้ามนุษย์จะแบ่งแยกเป็น สุริยจักรวาล เป็นหลายหมื่นหลายแสน หลายล้านสุริยจักรวาล มันก็ทุกจักรวาลมันเหมือนกันหมด. แล้วที่ตั้งขึ้นเป็น หน่วย ๆ นี่ เห็นได้ว่ามันตั้งอยู่บนที่ว่างในอากาสชาตุ, ในที่ว่างด้วยกันทั้งนั้น; ฉะนั้น อากาสชาตุนี้ มันก็ยังประกอบอยู่ด้วยอะไรที่เรามองไม่เห็น. ใครจะไปรู้ มัน ถ้ามันมีชาตุที่มองไม่เห็นบางชาตุ ที่เป็นส่วนหนึ่ง ที่จะทำให้เกิดสิ่งที่มีชีวิต หรือเป็นชีวิตก์ได้. เราเรียกว่าว่างเปล่า ก็เพราะว่าตาเรามันมองเห็นเท่านั้น; ฉะนั้น ถือว่ามันเป็นส่วนหนึ่งของไกวัลยชรรมได้ เหมือนกัน แล้วควรจะถือ ด้วย เพราะว่าสิ่งที่เรียกว่าชีวิตนั้น มันยังถอยไปได้อีกหลายระดับ หลายสิบ ระดับ จนเหมือนกับว่า ที่ว่างก็มีชีวิต. ถ้าไม่อย่างนั้นมันจะออกมาจากอะไร ?

คิดดูเถอะ, เดี๋ยวนี้ความรู้ของมนุษย์มันมีเท่านี้ มันจึงเห็นว่าที่ว่างนั้นไม่มีอะไร; ถ้า *มันจะต้องมีอะไร* ที่จะให้สิ่งที่ ทำให้ไม่ว่าง เกิดขึ้น เพราะมันเป็นพื้นฐาน ที่จะเป็นที่รองรับสิ่งทั้งหลายทั้งปวง.

ทีนี้ ความเป็นไกวลยธรรมก์ขยายจากสิ่งที่ไม่มีชีวิต ออกไปยังสิ่ง ที่ไม่มีชีวิต กระทั่งเป็นรูปธรรมด้วนๆ เป็นนามธรรมด้วนๆ หรือแม้แต่เป็น ส่วนหนึ่งของสิ่งนั้นๆ.

นี่ขอให้ลองคิดดู มันจะมีประโยชน์ หรือจะไม่มีประโยชน์, มัน คงจะไม่เพื่อเจ้อเสียทีเดียว; เพราะว่ามันจะนำไปสู่ความรู้สึกที่ไม่มีเขา ไม่มี เรา ที่มันประกอบไปด้วยความรู้สึก เหมือนกับว่ามันเป็นคนคนเดียวกัน, เป็น หน่วยเดียวกันอย่างที่กล่าวมาแล้ว.

ถ้าเราต้องการจะให้เกิดความรู้สึกว่า คนทุกคนในโลกเป็นคนเดียวกัน แล้ว ก็ต้องคิดในแง่นี้ทั้งนั้น : โดยรูปธรรมก็มาจากที่เดียวกัน, โดยนามธรรม ก็มาจากที่เดียวกัน. ครั้นมาแล้ว มาอยู่ในสภาพอย่างนี้แล้ว ก็มีความรู้สึกคิดนึก ที่เหมือนกัน : ไม่ต้องการความทุกข์ ต้องการความสุข, ต้องลำบากอยู่ด้วยความเกิด ความแก่ ความเจ็บ ความตาย ด้วยกัน. อะไรก็เป็นไกวลัยธรรมหมด : ตัว คนก็เป็นไกวลัยธรรม, ความเกิด ความแก่ ความเจ็บ ความตาย ของคนนี้ ก็เป็นไกวลัยธรรม; ไม่รู้จะเรียกว่าอะไรดี ก็เลยเรียกอย่างนี้ไว้ที่ก่อน ว่าเป็น สภาพอันหนึ่งที่เหมือนกันหมด อย่างเดียวกันหมด ตัวเดียวกันหมด ในทุกสถานที่ หรือในทุกเวลา.

ในวันนี้ก็อยาก จะพูดแต่ที่มันเกี่ยวกับสิ่งที่เรียกว่าชีวิต; เรื่องที่จะ พูดมันก็ไม่ต้องมากมายก็ได้. ถ้าท่านทั้งหลายจะเข้าใจได้ว่า สิ่งที่เรียกว่าชีวิตนี้ มันมีหลายระดับ จนกระทั่งที่มองไม่เห็นว่ามันมีชีวิต ต้องคำนวณว่ามันมีชีวิต.

เช่นที่พูดเมื่อตะก็นี้ว่า ซึ่งที่เรียกว่ามีชีวิต มันก็มีอยู่แล้วในดวงไฟที่ กำลังลุกโพลงๆ ในดวงอาทิตย์ หรือที่มันจะแยกมาจากดวงอาทิตย์; นี้คือชีวิต ที่ต้องคำนวณ. แล้วมันออกมาเป็นชีวิตที่มองเห็นได้ง่าย โดยไม่ต้องคำนวณ, แล้วเป็นชีวิตที่รู้สึกอย่างนี้ได้ จนเห็นแก่ตัวกู – ของกู, เป็นชีวิตที่บ้าที่สุด ยึดมัน ถือมัน แล้วก็เห็นแต่ แก่ตัวกู – ของกู. ถ้าจะมองกันที่พื้นฐานแล้ว ก็ควร จะเป็นชีวิตที่สะอาดกว่านี้ หรือดีกว่านี้ คือกลางๆกว่านี้ ไม่ต้องมีตัวกู – ของกู ซึ่งเป็นของใหม่ เพิ่งเกิดขึ้นที่หลังเขาทั้งหมดแหละ.

เอาละ, ขอทบทวนอีกนิดหนึ่งก็ว่า สามสิ่งนี้ มัน แยกจากกันไม่ได้ : คือสิ่งที่เรียก ชีวิต, สิ่งที่เรียกว่าแสงสว่าง, สิ่งที่เรียกว่าความรู้สึกหรือจิต, ทั้ง ๓ ชนิดนี้เป็นไกวลัยธรรมเสมอกัน. แล้ว ความที่มันเนื่องกันก็เป็นไกวลัยธรรม ด้วย. ดังนั้นมันจึง มาพร้อม ๆ กัน ในระหว่าง ๓ สิ่งนี้ คือ ธาตุที่เป็นชีวิต, แล้วก็ ธาตุที่เป็นแสงสว่าง, แล้วก็ ธาตุที่เป็นจิต หรือเป็นความรู้สึก; ๓ ธาตุนี้ ต้องมาด้วยกัน.

ในการบรรยายครั้งที่ b นั้น อาตมาก็ได้อธิบายเต็มที่ชัดเจนอย่างยิ่ง แล้วว่า *ไกวัลยธรรมในฐานะที่เป็นธาตุ* : เป็นธาตุทั้งหลาย, ตัวมันเองก็เป็น ธาตุ นี้ก็เป็นธาตุที่แยกออกมา ในความหมายที่ว่าเป็นชีวิต, เป็นธาตุที่มีชีวิต หรือเป็นเชื้อแห่งชีวิต มีลักษณะแห่งชีวิต.

ใกวัลยธรรม

เมื่อ ธาตุหนึ่งเป็นแสงสว่าง ทั้งอย่างชนิดที่มองเห็น และไม่มองเห็น จะต้องเนื่องอยู่กับชีวิต ไม่อย่างนั้นชีวิตไม่เจริญ; แล้วอีก ธาตุหนึ่งเป็นธาตุจิต หรือ ธาตุความรู้สึกอะไรได้ ก็ต้องอาศัยตั้งอยู่บนชีวิต, แล้วก็ต้องอาศัยธาตุ สว่าง ซึ่งจำเป็นสำหรับจิต สำหรับความรู้สึก คือมันจะเป็นจิตที่วิวัฒนาการต่อไป.

รวมความว่า ชีววิวัฒนาการ ก็ดี อาภาวิวัฒนาการ ก็ดี จิตตวิวัฒนาการ ก็ดี ต้องไปด้วยกัน. ตัวเดิมเป็นโกวัลยธรรม, เป็นนิรันดร, แล้วก็เกิด เปลี่ยนแปลงที่ผิว ๆ ของมัน ออกมาเป็นชีวิตอย่างนั้น ๆ อย่างนี้ ๆ. ตัวแท้ของ มันยังเป็นสภาพเดิม มาเป็นชีวิต มาเป็นแสงสว่าง มาเป็นวิวัฒนาการ : และ เราจะเรียกว่า พร้อมกันทั้ง ๑ อย่างนี้คือ ธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธะ. ธรรมชาติ แห่งความเป็นพุทธะ ก็เลยกลาย เป็นไกวัลยธรรมไปด้วย ซึ่งได้อธิบายกัน มากมายเต็มที่แล้ว ในการบรรยายครั้งที่ ๑ คือครั้งที่แล้วมานี่เอง.

ขอให้สนใจคำว่า ไกวัลยธรรมไว้ สำหรับเราจะได้ไม่ต้องเกิดกิเลส ในภายใน, และว่าสำหรับเราจะได้ไม่รังเกียจพวกอื่น หรือศาสนาอื่น ซึ่ง มุ่งหมายจะสอนความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันเหมือนกัน; แต่เราพึ่งของเขา ไม่ถูก, หรือว่าแม้ในหมู่พวกเขากันเอง ก็พึ่งไม่ถูก. เช่นพวกคริสต์ก็พึ่งเรื่อง ชีวิต เรื่อง Life เรื่อง Word เรื่องนี้ไม่ถูก, เข้าใจพระเจ้าไม่ถูก ก็ต้องได้ฆ่าพัน กันเอง.

ทีนี้ พวกพุทธ เราเมื่อ ไม่เข้าใจคำว่า กิเลส หรือ ความยึดมั่นถือมั่น หรือ สังขตะ อสังขตะ มัน ก็ได้ทะเลาะวิวาทกันเอง ทำลายกันเอง ล้างผลาญ กันเอง. อย่าว่าถึงระหว่างศาสนาเลย; แม้เพียงในศาสนาเดียวกันมันก็วิวาท กัน เช่นฆ่ากัน เพราะไม่รู้ว่าความเป็นอันเดียวกัน อย่างเดียวกัน ตัวเดียวกัน ของสิ่งที่ลึกลับนี้.

ฉะนั้นจึงหวังว่าคงจะไม่ไร้ประโยชน์ หรือจะมีประโยชน์อย่างยิ่ง ใน การที่จะมองดูกันในแง่นี้บ้าง; เพราะว่า คนสมัยนี้ ก็ มีความก้าวหน้าในทางการ ศึกษา มีสติบัญญา มีมันสมองเฉียบแหลมขึ้นแล้ว อย่าเอาไปใช้ในเรื่องที่จะทำ ให้แตกแยกกันเลย, อย่าเอาไปใช้ในเรื่องที่ทำความบ้าหลังยิ่งขึ้น คือหลงใหล ไปในเปลือกหรือผิว ที่มันหลอกลวงนั้น มากยิ่งขึ้นไป.

ขอให้มองดูตัวจริง ซึ่งมันไม่หลอกลวง แล้วก็จะเกิดความรู้สึกที่ตรง กันข้าม, จะมีใกวัลยตา; ใกวัลยตาคือความที่มันเป็นอันเดียวกันทั้งหมดนี้ เกิด ขึ้นในจิต หรือว่า จิตได้เข้าถึงสิ่งนี้.

แล้วก็จะมีความอยู่เป็นผาสุก อย่างที่ ศาสนาอื่นเขาจะไปเรียกว่า เมื่อ ได้เข้าถึงปรมาตมันแล้ว ก็จบเรื่องกันที่ มีแต่ความสุขนิรันดร อะไรนี้. เรื่องนี้จริง ถ้าเราพึ่งถูก; ถ้าเราพึ่งไม่ถูก เราก็หาว่าเขาพูดผิด ๆ หรือโง่ ๆ. ทีนี้เราแหละ เป็นคนโง่กว่าอีกหลายเท่า แล้วยังจะผิด.

ขออย่าได้ปริปากตำหนิหลักเกณฑ์ หรือวิชาความรู้ในศาสนาอื่น ที่ มองดูแล้ว เขามุ่งหมายที่จะรวมสัตว์ รวมชีวิต รวมทั้งหมดนี้ให้มันเป็นสิ่ง เดียวกัน เข้าด้วยกันทั้งนั้น. เช่น พระเจ้าเป็นสิ่งรวบรวมของสิ่งทั้งปวง, ปรมาตมัน เป็นที่รวบรวมของสิ่งทั้งปวง; แม้แต่คำว่า ไกวัลยะ นี้ ก็เป็นชื่อของสิ่งที่เป็น ที่รวบรวมของสิ่งทั้งปวง ในศาสนาอื่น ไม่ใช่ในพุทธศาสนา. แต่เดี๋ยวนี้อาตมา ยืมคำนี้มาใช้ เพราะว่ามันสะดวกดี มันมีความหมายกลางๆ ดี ว่า ความเป็น สึงเดียว หน่วยเดียว อันเดียวกัน กันทั้งหมดของสึงทุกสึง เรียกว่า "ไกวัลยธรรม."

ทีนี้ มองดูไกวัลยธรรม ในแง่ที่เป็นชีววิวัฒนาการ หรือว่า กฎแห่ง ชีววิวัฒนาการ หรือว่ากระแสแห่งชีววิวัฒนาการ ที่กำลังเป็นไป ไหลไปเรื่อย, มีความเป็นสิ่งเดียว เป็นอันเดียวกัน, แล้วก็มีอยู่สิ่งหนึ่ง ซึ่งมียืนเป็นพื้นอยู่ อย่างไม่รู้จักหมดจักสิ้น.

ขอให้มองถึงสึงนี้ ในแง่นี้ ในวันนี้ ในแง่ที่เรียกว่า วิวัฒนาการ แห่งชีวิต, รวมทั้งจิต คือความรู้สึก, รวมทั้ง อากะหรือแสงสว่าง ที่เป็นบัจจัย แก่วิวัฒนาการของชีวิต หรือของจิตนั้นด้วย : เป็นแสงสว่างที่มองเห็นได้ด้วยตา ก็มี, มองเห็นไม่ได้ด้วยตาก็มี.

สิ่งที่ทำให้จิตเจริญนั้น มันเจริญได้ด้วยแสงสว่างชนิดที่มองไม่ เห็น; กระทั่งเป็น*บัญญา* เป็น*ญาณทัสสนะ* บรรลุ มรรค ผล นิพพาน มัน ก็ได้ อาศัยแสงสว่างประเภทนี้ ด้วยเหมือนกัน จิตจึงเจริญ ความรู้สึกจึงเจริญ ความ เป็นพุทธะจึงเจริญขึ้นไปถึงระดับสูงสุด คือเป็นพุทธะเต็มที่ได้.

ทีนี้เราเป็น พุทธบริษัท เราก็อยากจะถือเอาคำนี้ คือ คำว่า "พุทธะ" นี้ เป็นที่รวบรวมแห่งชีวิต, เป็นที่รวบรวมแห่งแสงสว่าง, เป็นที่รวบรวม แห่งจิต หรือความรู้สึก ซึ่งอธิบายอยู่ในศาสนาอื่น ในลักษณะที่ควรจะทำความ เข้าใจกันได้, ซึ่งเราจะได้ทำความเข้าใจกันต่อไป ในการบรรยายครั้งที่เหลือ. การบรรยายชุดนี้มีความมุ่งหมายจะปูพื้นฐาน สำหรับทำความเข้าใจในระหว่าง ศาสนาในโอกาสข้างหน้าให้ถึงที่สุด.

วันนี้การบรรยายหมดแล้ว ตามความประสงค์ของหัวข้อนี้. ขอโอกาส ให้พระคุณเจ้าทั้งหลายสวดคณสาธยาย เพื่อเบิ่นเครื่องกระตุ้นเตือนใจ ให้ปฏิบัติ ธรรมในพระพุทธศาสนาสืบต่อไปอีก.

ใกวลยธรรม

- ๙ -หินโค้ง ๒ มีย. ๑๖

ใกวัลยธรรมในฐานะที่เป็นสิ่งคงกระพันชาตรี.

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

ในการบรรยายเรื่อง**ไกวลัยธรรม** ในครั้งที่ ๙ นี้ อาตมาจะได้กล่าว โดยหัวข้อว่า **ไกวลัยธรรม ในฐานะที่**เป็นสิ่งคงกระพันชาตรี.

เพื่อความเข้าใจติดต่อกันไป หรือว่าเพื่อประโยชน์แก่ผู้ที่ยังไม่เคยพัง มาแต่ก่อน เพิ่งจะมาพั่งครั้งนี้เป็นครั้งแรกด้วย ก็ควรจะได้ทบทวนถึงข้อความ ที่กล่าวมาแล้วบ้าง ตามสมควร.

lmad

#### [ทบทวนคำบรรอายครั้งก่อน ๆ ถึงหน้า ๑๐๒.]

ไกวัลยธรรม แปลว่า สิ่งที่มีความเป็นอันเดียวกันทั้งหมด ทั้งโดยเวลา ก็ตาม ทั้งโดยเนื้อที่ก็ตาม. ความที่มันเป็นอย่างนั้น เราเรียกว่าไกวัลยตา คือ ความเป็นไกวัลย์. สิ่งที่มีความเป็นอย่างนั้น เราเรียกว่าไกวัลยธรรม.

สิ่งนี้แม้ จะเป็นสิ่งเดียวกันทั้งหมด โดยเวลาและโดยเนื้อที่ แต่มันก็ ยังมองกันใด้หลายแง่หลายมุม, ทุกแง่ทุกมุม ซึ่งได้อธิบายมาแล้ว ๔ ครั้ง ด้วยกัน; เช่นว่า เป็นสิ่งที่มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง, มีอยู่ไม่เหมือนสิ่งทั้งปวง ที่ได้มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง, สิ่งทั้งปวงนั้นมันมีหลอกๆ มีแล้วเปลี่ยนแปลง.

สึงที่เรียกว่า ไกวัลยธรรม นี้ ไม่มีการเปลี่ยนแปลง ตลอดเวลา ทั้งปวง, ดลอดพื้นที่เนื้อที่ทั้งปวง และสึงที่เรียกว่า ไกวัลยธรรม นั้นแหละ เป็นสึงที่ควรแก่นามว่า "ธรรม" เป็นอย่างยิ่ง; คำว่า ธรรม แปลว่า สิ่งที่ทรง ตัวอยู่ได้โดยตัวมันเอง.

ไกวัลยธรรมไม่ต้องอาศัยใครก็ได้, เป็นสิ่งที่ทรงตัวอยู่ได้โดยตัวมันเอง, หรือมือยู่ได้โดยตัวมันเอง; ดังนั้นความที่มันมือยู่หรือทรงอยู่นั้น จึงไม่เหมือน กับสิ่งอื่น. นี้ค่อยๆไต่ไปตามคำอธิบาย หรือความหมายเหล่านี้ จนเข้าใจได้ บ้างว่า สึงนั้นคืออะไร.

ได้อธิบายมาแล้วว่า ใกวัลยธรรมตั้งอยู่ในฐานะที่เป็นกฎ ซึ่งมีค่า เท่ากับพระเจ้า; เช่น กฎแห่งสามัญญลักษณะว่า ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็น อนัตตา. สึงทั้งหลายต้องเป็นอย่างนั้น เพราะมีกฎของไกวัลยธรรมบังคับ, หรือ ว่า กฎแห่งอิทัปบ์จอยตา ซึ่งพระสงฆ์ได้สวดคณสาธยายไปเมื่อดะก็นี้. เพราะมี สึงนี้ ๆ เป็นบั๋จอัย สิ่งนี้ ๆ จึงเกิดขึ้น เป็นลำดับทยอยกันไปในรูปที่ให้เกิดความทุกข์ ขึ้นมาก็มี, ความที่เป็นกฎนั้นแหละ เรียกว่าไกวัลยธรรม. แม้ที่สุดแต่กฎ เรื่องอริยสัจจ์สี่ ซึ่งเป็นกฎตายตัวว่า ทุกข์ ต้องเป็นอย่างนี้ ๆ, เหตุให้เกิดทุกข์ ต้องเป็นอย่างนี้ ๆ, ความดับสนิทแห่งความทุกข์ ต้องเป็นอย่างนี้ ๆ และ ทางให้อึงความดับสนิทแห่งความทุกข์ ต้องเป็นอย่างนี้ ๆ และ เป็นกฎเฉพาะสึงที่มีความรู้สึก คือรู้สึกเป็นสุขและเป็นทุกข์ได้ แต่กฎอื่น ๆ กินความไปถึงสึงที่มีความรู้สึก ก็ได้ ไม่มีความรู้สึกก็ได้. นี่ลอง พยายามติดตามความหมายเหล่านี้ดูไปเรื่อย ๆ ว่ามันจะได้แก่อะไร.

อีกทางหนึ่งก็เป็นธรรมชาติ เช่นเป็นธาตุตามธรรมชาติ หรือว่า เป็น ธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธะ คือมันจะต้องรู้อะไรได้ อย่างน้อยมันก็มื เชื้อแห่งการที่จะรู้อะไรได้; แม้ว่าในเวลานี้มันไม่อาจจะรู้อะไรได้. แต่มันมื อะไรสึงหนึ่งอยู่ในนั้น ซึ่งจะทำให้ ในที่สุดมันก็จะรู้อะไรได้; เพราะมัน มีเชื้อแห่งความรู้อะไรได้ ซ่อนอยู่ในนั้น. ความเป็นอย่างนี้ก็ยังเรียกได้ว่า เป็นไกวลัยธรรมด้วยเหมือนกัน; เพราะว่ามันจะเหมือนกันในที่ทุกแห่ง และ ในเวลาทั้งปวง.

แม้ที่สุดแต่ ธรรมชาติที่เป็นกฎของวิวัฒนาการ ให้สิ่งต่าง ๆ วิวัฒน์
ขึ้นมาเป็นชีวิต เรียกว่า ชีววิวัฒนาการ; ถ้าไม่อย่างนั้นมันไม่มีชีวิตเกิดขึ้น มาได้. เพราะเรารู้กันอยู่ว่า ที่แรกก็มีแต่ดวงอาทิตย์ ซึ่งเป็นไฟ หรือเป็นของ ร้อนจนเหลวคว้างไปหมด; มาเป็นโลก มันก็ยังเป็นไฟอยู่ จนกว่ามันจะเย็นลง เป็นก้อนแข็ง, จนกว่าจะมีการระเหยเป็นแก๊ส, แล้วมีการตกกลับลงมาเป็นน้ำ มีน้ำขึ้นในโลก; นานเข้าจึงเกิดสิ่งที่เรียกว่าชีวิตขึ้นในน้ำ แล้ว ชีวิตนั้น วิวัฒนาการเรื่อยมา จนเป็นชีวิตชนิดสูงสุด คือพวกเราที่มานั่งกันอยู่ที่นี่.

ลองคิดดูว่า ชีวิตนั้นมันมีมาแต่ไหน? ในที่นี้ก็สรุปว่า เพราะมี ไกวลัยธรรม ความที่มันเป็นอย่างนั้น สึงเตียว อย่างเดียว ในที่ทุกแห่ง ในที่ ทั้งปวง มีชีวิตอยู่แม้ในไฟ แต่มันไม่อาจจะแสดงออกมา; เมื่อมีโอกาสมีเวลา อันเพียงพอ มันจึงแสดงออกมา คล้ายกับว่ามันมีชีวิตเดียวกันหมด ไม่ว่าชีวิต ชนิดไหน ระดับไหน : จะเป็นคน หรือเป็นสัตว์, หรือเป็นต้นไม้, หรือเป็นชีวิต ที่ต่ำต้อยลงไปกว่านั้น กระทั่งสัตว์เซลล์เดียว แทบจะดูด้วยตาไม่เห็น อย่างนี้ก็มี. มันก็มีชีวิตเดียว มีความเป็นของสิ่งเดียวกัน เรียกว่าไกวลัยตา; สึงใดมี ไกวลัยตา สึงนั้นเรียกว่าไกวลัยธรรม.

ความมุ่งหมายที่ให้รู้จักสิ่งนี้ ก็เพื่อว่าจะได้หายหลง จนมีเรามีเขา มีมึงมีกู แล้วก็ฆ่าพันกัน ด้วยอำนาจของความเห็นแก่ตัวกู ไม่เห็นแก่ตัวผู้อื่น. แต่ถ้ารู้เรื่องนี้ดี คือรู้อย่างถูกต้องจริง ๆ ก็ทำให้เกิดความเปลี่ยนแปลงขึ้นในความ รู้สึกคิดนึก, เห็นความเป็นอันเดียวกันทั้งหมด ในบรรดาสิ่งทั้งหลาย ที่มี ไกวลยธรรมร่วมกัน; ก็จะทำให้เกิดความรู้สึกเป็นอย่างเดียวกันว่าทุกคนเป็นคน เดียวกัน มีความรักใคร่ มีความเห็นอกเห็นใจ มากกว่าที่จะเห็นเป็นศัตรูกัน.

นี่คือ ความหมายของคำว่าไกวัลยตา ความเป็นสิ่งสิ่งเดียวกัน ซึ่งมีอยู่ ในไกวัลยธรรมทั้งหลาย, คือซึ่งที่มีความเป็นอันเดียวกัน เหมือนกัน ในทุกเวลา ในทุกสถานที่. โดยสรุปแล้ว อยากจะให้เข้าใจในข้อที่ว่า มือยู่ก่อนสิ่งใด โดยไม่ต้อง มีความมีเหมือนกับสิ่งต่าง ๆ ที่มันมี คือมันเป็นมีความมีพิเศษจนเหนือความมี; ไม่ต้องเรียกว่าความมีก็ยังได้ มันทรงตัวอยู่ได้ตามลำพังตัวมันเอง มันมีอำนาจ ขนาดนี้. เพราะฉะนั้นสิ่งนี้จึงมีอำนาจตั้งอยู่ในฐานะเป็นกฎ ซึ่งเรียกว่าสัจจะ หรือความจริงก็ได้; แต่ต้องเป็นอสังขตะ คือไม่ขึ้นอยู่กับเหตุบัจจัยอะไร. แต่ อย่างนั้นก็ยังเป็นสักว่าธาตุ; เพราะคำว่าธาตุมันมีความหมายกว้างขวาง. ธาตุ ที่เป็นอสังขตะมันก็เป็นอย่างนี้ แม้เป็นอย่างนี้ มันยังเป็นสักว่าธรรมชาติ; ฉะนั้น ความที่มันอยู่ได้ตลอดกาลนี้ ควรจะเรียกว่าชีวิตแท้.

ชีวิตที่ออกมาในรูปลักษณะนั้น ลักษณะนี้ ชั่วครั้งชั่วคราวนี้ ไม่ใช่ ชีวิตแท้. คำว่า ชีวะแท้ ๆ ก็แปลว่า เป็นอยู่. ถ้า "เป็นอยู่" จริง มันก็ไม่ต้อง ตาย; ถ้ามันมาสลับกันอยู่เกิดกับตาย มันก็ไม่เรียกว่าชีวิตแท้. เพราะฉะนั้น สิ่งที่จะเรียกได้ว่า ชีวิตแท้ ก็มีแต่สิ่งที่เรียกว่า ไกวลัยธรรม, และมีเพียงสิ่ง เดียว ตั้งอยู่ในฐานะเป็นกฎ, และโดยเฉพาะอย่างยิ่ง กฎที่ทำให้สิ่งที่มีชีวิตได้อาศัย เกิดขึ้น – ตั้งอยู่ – ดับไป.

ดงนั้น กฎนี้ต้องอยู่เหนือความเป็นรูปและเป็นนาม คือไม่ใช่ร่างกาย ไม่ใช่จิตใจ, ไม่ใช่ปรากฏการณ์ทั้งหลาย, ดังที่ปรากฏอยู่แก่จิตใจ. มันเป็นอะไร อันหนึ่ง ซึ่งไม่รู้จะเรียกว่าอะไร จึงต้องเรียกว่าไกวลยธรรม เป็นต้น. ราย ละเอียดเกี่ยวกับข้อนี้ อธิบายไว้หมดจดแล้ว ในการบรรยายครั้งที่หนึ่ง.

.... ....

#### [เริ่มคำบรรยายตามหัวข้อครั้งนี้.]

ทีนี้ ความมุ่งหมายในวันนี้ จะมุ่งหมาย แสดงในลักษณะที่ว่า สิ่งนี้เป็น สิ่งที่คงทนอย่างยิ่ง และแกลังใช้คำที่เข้าใจกันดีอยู่แล้วทั่ว ๆไปว่า ความคง-กระพันชาตรี. เดี๋ยวก็จะได้รู้กันว่า อะไรจะเป็นสิ่งที่มีความคงกระพันชาตรี กันจริง ๆ.

### ความหมายของคำ "คงกระพันชาตรี."

เมื่อพูดถึง "ความคงกระพันชาตรี" คนที่รู้ความหมายของคำคำนี้ก็ สนใจ เพราะว่าตัวเองก็ขึ้ขลาด ตัวเองก็ไม่อยากจะตาย ว่าโดยเนื้อแท้ก็ไม่อยาก จะดับ อยากจะทรงคงอยู่ตลอดเวลา ทั้งที่ไม่รู้ว่าจะอยู่ไปทำไม. แม้จะโง่จน ไม่รู้ว่าจะอยู่ไปทำไม ก็ยังอยากที่จะอยู่ ไม่ให้มันตายอยู่นั้นแหละ. นี่เป็น ความหมายของคำว่า "คงกระพันชาตรี."

ที่นี้เราจะพูดถึงความหมายของคำคำนี้ ให้เป็นที่เข้าใจกันเสียก่อน คือมันเกิดเป็น ๒ ภาษาขึ้นมาตามเคย; ไม่ว่าคำพูดอะไรที่มีความหมาย มีค่า เป็นที่สนใจแล้ว จะมีอยู่เป็น ๒ ชั้น : มีความหมายในภาษาคนธรรมดา ซึ่งไม่ได้ เป็นของจริง, และความหมายในภาษาธรรม เป็นชั้นลึกชั้นแท้จริง นี้คำว่า คงกระพันชาตรี ก็เหมือนกันอีก.

คงกระพันชาตรี โดย ความหมายกลาง ๆ ก็แปลว่า ทรงตัวอยู่ได้อย่างไม่มี การเปลี่ยนแปลง ; นี่เป็นความหมายที่เป็นกลางที่สุด มันต้องทรงตัวอยู่ได้ โดยไม่มีการเปลี่ยนแปลง มันจึงจะเรียกว่า "คงกระพันชาตรี". ถ้ามัน เปลี่ยนแปลงเป็นอย่างนั้นอย่างนี้ หรือว่าถูกเขาทำลายได้; อย่างนี้มันก็ไม่ มีความคงกระพันชาตรี.

แต่ที่นี้ภาษาคนพูด ปุถุชนคนไม่รู้อะไร มันก็ไปยิ้มเอาคำนี้มาใช้เข้า กับสึงที่ตัวเข้าใจว่า มันคงกระพันชาตรี แล้วมันก็เลยหลอกให้. ฉะนั้นจึงเกิด มีความ คงกระพันชาตรี เป็น ๒ ชนิด คือ อย่างจริง กับ อย่างไม่จริง. อย่าง ไม่จริง ก็เป็นคงกระพันชาตรีหลอก ๆ อย่างของเด็กเล่น เช่น เครื่องรางของขลัง เป็นตัน. ที่เป็นอย่างแท้จริง คงกระพันชาตรีจริง ก็หมายถึงสิ่งที่เป็นอลังขตะ เป็นอมตะ คือไม่รู้จักตาย อยู่โดยธรรมชาติ; เช่นสึงที่เรียกว่า ไกวลัยธรรม นี้ เป็นต้น.

เอาละ, เดี๋ยวนี้ใหนๆ เราก็ได้พูดกันถึงสิ่งนี้ขึ้นมาแล้ว ก็อยากจะพูด ให้เกลี้ยงเกลาไปเสียเลย ก็จะมีผลทางอื่นซึ่งเนื่องกันอยู่ คือสิ่งที่เราหลงใหลกัน นักว่ามันเป็นความคงกระพันชาตรี.

สำหรับ ในภาษาคน นั้น เขาหมายถึง เครื่องรางต่าง ๆ ที่เป็นเครื่อง
บ้องกันชีวิต หรือบ้องกันสิ่งที่ตัวต้องการ จะให้คงอยู่ นั้นพูดถึงคงกระพันชาตรี
อย่างที่ เป็นสังขตะ คือมีเหตุบัจจัยปรุงแต่ง เปลี่ยนไปตามเหตุบัจจัยปรุงแต่ง.
คนมันคิดเอาเองว่าคงกระพัน มันก็คงกระพัน. พอคนคิดว่าไม่คงกระพัน มัน
ก็ไม่คงกระพัน; มันอยู่ที่จิตของคนที่คิด. ไปคว้าเอาอะไรมาเป็นเครื่องคงกระพันก็ได้ ถ้าจิตมันคิด หรือมันเชื่อ, หรือมันไม่รู้. ฉะนั้นเราจึงพูดถึง
เครื่องรางกันดูสักนิดหนึ่ง เพื่อจะรู้ความหมายของคำว่าคงกระพันชาตรี.

# ค่าของเครื่องรางกับพุทธบริษัท.

สำหรับ เครื่องราง พอจะพึ่งกันถูกแล้ว ว่าจะหมายถึงอะไร? คือ วัตถุอันหนึ่ง ซึ่งเขาเชื่อว่าจะคุ้มครองได้ เอามาไว้กับตัว ให้คุ้มครองตัว นี้เรียกว่า เครื่องราง; แล้วต้องเป็นของขลัง คือมีความศักดิ์สิทธิ์ มีเดช มีอำนาจ จึงจะถือว่าเป็นเครื่องราง.

เท่าที่ปรากฏอยู่ในเวลานี้ ที่เกี่ยวข้องกับพวกเราที่เป็นพุทธบริษัท มันก็มีเครื่องรางอยู่ ๒ ชนิด : คือ *เครื่องรางที่เกี่ยวกับพุทธศาสนา*, หรือพุทธ-บริษัท นี้อย่างหนึ่ง. *เครื่องรางที่เกี่ยวกับใสยศาสตร์ล้วน* ไม่เกี่ยวกับพุทธ-ศาสนา นี้ก็อย่างหนึ่ง.

ที่เกี่ยวกับพุทธศาสนา ก็มี พระเครื่อง เป็นต้น. ถึงกับเอาพระพุทธ-รูปมาทำเป็นเครื่องราง, แล้วก็ยังเอาพระธรรมมาเป็นเครื่องราง คือจารึกข้อความ ที่เป็นหัวใจของพระธรรม จารึกไว้ที่พระพุทธรูปเล็ก ๆ นั้น อะไร ๆ ก็มาใส่ไว้ที่นั้น และที่เกี่ยวกับพุทธศาสนา แล้วพวกพุทธบริษัทนั้นแหละโดยมาก ที่ใช้เครื่องราง อย่างนี้. เดี๋ยวนี้ก็พอจะเข้าใจกันได้แล้วว่า มันมือย่างไร ? เท่าไร ? เมื่อไร ?

ทีนี้ เครื่องรางที่เป็นใสยศาสตร์ล้วน ไม่เกี่ยวกับพุทธศาสนา ก็มี วัตถุต่างๆ ซึ่งทำขึ้นด้วยความมุ่งหมายอย่างนั้น และจะมี มาก่อนพุทธศาสนา ด้วยซ้ำไป; แต่มันก็เปลี่ยนแปลงบ้างจนกระทั่งบัดนี้ จึงมีวัตถุเครื่องรางอย่างอื่น ซึ่งไม่เกี่ยวกับพระพุทธรูปเป็นต้น โดยเรียกว่าเป็นของผ่ายไสยศาสตร์โดยตรง. สำหรับคำว่า "ไลยศาสตร์" นี้ พังดูก็น่าหัว แล้วก็ไม่รู้จะแปลว่า อะไร กันแน่? แต่ ตัวหนังสือ มันแปลว่า ดีกว่า ก็เลยเดาเอาเองว่า คำว่า "ไสยศาสตร์" นี้ มันแปลว่า "สิ่งที่ดีกว่าไม่มีเสียเลย". เครื่องรางของขลังอะไร เป็นไสยะ เป็นไสยศาสตร์; มันก็เลยดีกว่าที่จะไม่มีเสียเลย. ตัวมันแปลว่า ดีกว่า ดีกว่านั้นมันไม่ได้ดีกว่าอะไร มัน ดีกว่าที่จะไม่มีเสียเลย.

ถ้ามีอะไรเป็นเครื่องอุ่นใจ มัน ก็ดีกว่าที่จะไม่มีเสียเลย; แม้ว่าซึ่งนั้น จะไม่เป็นที่พึ่งได้จริง. นี่การที่ถือต้นไม้ ภูเขา อะไรต่างๆ กระทั่งมาถึงถือ หยูกยา กระทั่งวัตถุเล็กๆ ศักดิ์สิทธิ์นี้ มันก็อยู่มาได้; เพราะว่ามันดูจะดีกว่า ไม่มีอะไรเซียเลย สำหรับคนที่เป็นคนธรรมดาสามัญ.

### ความขลังของเครื่องรางเป็นเรื่องทางจิตวิทยา.

ที่นี้เอามาดูพร้อมๆกันทั้ง ๒ พวก คือ ที่เกี่ยวกับพุทธบริษัท หรือ เกี่ยวกับพุทธศาสนา, และที่ไม่เกี่ยวกับพุทธศาสนา ก็เลยกลายเป็นว่า อยู่ใน ระดับเดียวกัน. อ้าทำไปด้วยความงมงาย เอาพระพุทธเจ้ามาทำให้เป็นของงมงาย เสียก็มี เป็นสีลัพพัตตปรามาสอย่างยิ่ง อย่างหนักมือไปเสีย. ถ้าอย่างนี้ ความ คงกระพันชาตรีนั้นมันเป็นเรื่องเกี่ยวกับความเชื่อเป็นส่วนใหญ่; ถ้าเชื่อมาก มันก็เป็นมาก; ไม่ได้เกี่ยวกับข้อที่ว่าเป็นพุทธหรือเป็นใสย หรือเป็นอะไรแล้ว.

มันอยู่ที่ว่าเชื่อ เชื่อสุดเหวี่ยงเท่าไร มันก็ จะช่วยให้เกิดความมั่นใจ ขึ้นเท่านั้น: ที่มันจะขลัง มันก็ขลังเพราะเชื่อ ก็เลยกลายเป็นเรื่องทางจิด- วิทยาไปอีกทางหนึ่ง, คือถ้าหลายๆคนเชื้อตรงกัน, เชื้อด้วยกัน, เชื้ออย่าง รุนแรงพร้อมๆกัน ก็มีกระแสจิตอันหนึ่งเกิดขึ้น ซึ่งมองไม่เห็นตัว จะบังคับสิ่งต่างๆ ให้เป็นไปตามความเชื้อนั้นได้บ้างไม่มากก็น้อย. บางทีก็ไปตรงกันเข้าอย่างน่า อัศจรรย์ก็กลายเป็นปาฏิหาริย์ไป; แล้วก็เลยเชื่อกันใหญ่ จนเกินกว่าที่มันจะ เป็นไปได้. อย่างนี้ก็เรียกว่า ความคงกระพันชาตรีนั้น มัน ขึ้นอยู่กับความ เชื้อ ไม่ได้เกี่ยวกับไกวลัยธรรม หรืออะไรที่ไหน; จะเป็นพุทธ หรือไม่ใช่ พุทธ มันก็เหมือนกัน ตรงที่ว่ามันไปสำเร็จอยู่ที่ความเชื่อ ของคนที่มีความเชื่อ.

ทีนี้ ถ้าเป็นไปในทางขลัง ทางศักดิ์สิทธิ์ ก็ต้องเป็นความเชื่อ ชนิดงมงาย ถ้าขึ้นไปเชื่อในความถูกต้องเข้า เดี๋ยวมันก็กลายเป็นไม่ต้องเชื่อ มันกลายเป็นสติบัญญาไปเสีย. นั่นแหละถ้ามัน เป็นพุทธะกันจริง ๆ มันก็ ต้องเกี๋ยวกับความรู้ เกี๋ยวกับสติบัญญา; ไม่ต้องเกี๋ยวกับความเชื้ออย่าง งมงาย, เป็นความรู้ เป็นสติบัญญา ตรงตามความหมายของคำว่าพุทธะ.

พุทธะ แปลว่า รู้หรือ ตื่น หรือ เบิกบาน; เพราะรู้จึงตื่นจากหลับ คือกิเลส ไม่มีอะไรมากระทบกระทั่ง ก็แจ่มใสและเบิกบาน นี่เรียกพุทธะแท้; ถ้ามีความมืดมัว ความโง่เขลา อะไรมาครอบงำห่อหุ้มอยู่ มันก็ไม่ใช่รู้ ไม่ใช่ตื่น แล้วมันก็ไม่ใช่เบิกบาน.

ฉะนั้น วัดถุคงกระพันชาตรีนี้ จะต้องแยกออกเป็นเรื่อง ๒ เรื่อง อย่างนี้: ความเชื้ออย่างงมงาย กับ เรื่องที่มีสติบัญญาเต็มที่. ส่วนวัตถุที่ จะเอามาเป็นเครื่องรางนั้น มันอะไรก็ได้ ถ้ามันใช้ให้ถูกต้องตามเรื่องของความ เชื้อ หรือตามเรื่องของสติบัญญา. ยกตัวอย่าง ด้วยสิ่งที่มีอยู่ทั่วไปและเห็นได้ง่าย เช่น พระเครื่อง เดี๋ยว นี้พูดว่าพระเครื่องใคร ๆ ก็รู้แล้วว่าหมายถึงอะไร ? แล้วเอามาแขวนไว้ที่คอ มันจะ ได้อะไร ? ถ้าแขวนไว้ ด้วยความเชื่อ มันก็มีผลที่ออกมาจากความเชื่อ ถ้าแขวนไว้ ด้วยสติบัญญา มันก็มีผลที่ออกมาจากสติบัญญา; เพราะฉะนั้นจึงเลยไม่ เหมือนกัน :-

คือ ในทางหนึ่ง นั้นแขวนพระเครื่องเข้า มันก็โง่ มันก็ งมงาย; มันอวดดี ขึ้นมา มันก็ อยากเป็นอันธพาล เป็นนักเลงโต เป็นโจร เป็นขโมย และที่สุดมันก็ได้ตาย; นี่แขวนพระเครื่องแล้วได้โง่ แล้วก็ได้อวดดี ได้เป็น อันธพาล แล้วก็ได้ตาย.

ทีน้์ อีกทางหนึ่ง มันแขวนด้วยสติบัญญา มันจึงมีสติบัญญา มัน ก็แขวน เพื่อให้มีพุทธานุสสติ; เผื่อว่าตัวเองมันขี้ลืม เอาพระเครื่องมาแขวน ไว้ มันกันลืม ไม่ลืมในการที่จะนี้กถึงพระพุทธเจ้า หรือคุณของพระพุทธเจ้า หรือธรรมะที่ทำความเป็นพระพุทธเจ้า มันนึกได้ง่าย. แขวนพระเครื่อง อย่างนี้ มันก็ไม่ไง่ มันก็ไม่งมงาย มันก็ได้พุทธานุสสติ, ได้ความเฉลียวฉลาด สุขุม รอบคอบ, ได้ความไม่ประมาท เข้ามา มันก็ไม่ตายซื นี้ถ้าไปศึกษาหลักธรรมะ ที่ทำให้คนเป็นพระพุทธเจ้านั้นมากขึ้น ๆ คนนั้นก็บรรลุนิพพาน ก็เป็นอมตะ คือไม่ตายเอาเลยจริง ๆ ก็ได้; ไม่ใช่ว่าตายด้วยลูกปืนนะ. มันไม่ตายด้วยความที่ บรรลุอมตธรรมไปเสียเลย.

แขวนพระเครื่องมีแยกได้เบ็น ๒ อย่าง อย่างนี้. อันไหนเป็นความ คงกระพันชาตรี ? ท่านทั้งหลายลองคิดดู. ถ้า แขวนด้วยความโง่ ในที่สุดก็ได้เป็นอันธพาล, และได้ตาย อย่างนี้; จะคงกระพันชาตรีได้อย่างไร. ถ้ามันมีบังเอิญบ้าง มันเป็นเรื่อง ยึงโง่ไปอีก ที่ว่ายึงมันไม่ถูก หรือยึงไม่ออก เพราะลูกปืนมันเก่า ไม่ได้คำนึง กัน อย่างนี้แหละมันจึงทำให้โง่หนักขึ้น, เป็นความคงกระพันชาตรีที่ตั้งอยู่บน ความโง่; หรืออย่างดีก็อยู่บนความเชื่อ.

แต่ถ้าว่า ตั้งอยู่บนธรรมะแล้ว ความคงกระพันชาตรีนั้น ก็จะจริง
ขึ้นมา, และถ้าเข้าถึงธรรมะจริง ๆ ธรรมะชั้นสูงที่พอจะเรียกว่าไกวัลยธรรม
ได้แล้ว มันก็จะไม่ตายจริง ๆ ด้วยเหมือนกัน ; เพราะสึงที่เรียกว่าไกวัลยธรรม
นั้นเป็นสิ่งที่ไม่ตาย.

นี่พังดูเถอะว่าแขวนๆทำใน? จะแขวนเครื่องรางกันอย่างไร? มีความ คงกระพันชาตรีอยู่ที่ใหน? ผู้ที่ทำพระเครื่องให้คนอื่นแขวนนั้น มีความรู้สึก อย่างไร? แล้วบอกเขาอย่างไร? ให้แขวนอย่างไร? ให้คิดนึกอย่างไร? มันคง ไม่เหมือนกันไปเสียทั้งหมด.

### คงกระพันชาตรีจริงต้องเข้าถึงใกวลัยธรรม.

ถ้าว่า อยากจะได้ความคงกระพันชาตรี ก็ต้องเพ่งเล็งไปให้เข้าถึง ธรรม, ให้มันลึกลงไปถึงธรรม; แล้วธรรมในที่นี้ต้องลึกลงไปถึงไกวัลยธรรม คือธรรมะประเภทอสังขตะ ที่เหมือนกันหมดทุกหนทุกแห่ง ทุกสถานที่ ทุก เวลานี้; จึงจะได้ความเป็นของคงกระพันชาตรี ของสิ่งที่เรียกว่าไกวัลยธรรม นั้นมา. แล้ว ทำให้จิตนี้มีความคงกระพันชาตรีได้ คือไม่ต้องตาย, ไม่ต้อง กลัวตาย, ไม่ต้องลำบาก เพราะสิ่งต่าง ๆ มันเปลี่ยนแปลง.

ทำไม่ไม่มีธรรมเนียม ระเบียบหรือการแนะนำอะไรให้ภิกษุแขวนพระ เครื่อง? ก็ลองคิดดูว่า ทำไมจึงเป็นอย่างนั้น? และถ้าภิกษุแขวนพระเครื่อง ก็ถูกหัวเราะเยาะ, นี่แทบว่าจะไม่มีความเป็นภิกษุเหลือ ก็เพราะว่า ภิกษุตาม ความหมายที่แท้จริงนั้น คือเห็นไกวัลยธรรม; ถ้าไม่อย่างนั้นไม่ชื่อว่าภิกษุ; เป็นภิกษุชั้นอนุบาล เป็นคนเตรียมภิกษุ. ถ้ายังไม่เห็นธรรม ยังไม่ชื่อว่าภิกษุ; และธรรมะในที่นี้ ย่อมหมายถึงภัยในวัฏฏสงสารก่อน ตามคำพูดบรมโบราณที่ว่า "ภิกษุผู้เห็นภัยในวัฏฏสงสาร" นั้น.

นักบวขจะเริ่มเป็นภิกษุจริง ๆ ขึ้นมา โดยการที่เริ่มเห็นภัยในวัฏฏธงสาร นั้นคือ เห็นธรรมชนิดที่มันเป็นไกวัลยธรรม เพราะว่าภัยในวัฏฏสงสาร มัน เหมือนกันหมด ทุกหน ทุกแห่ง ทุกเวลา ทุกยุคทุกสมัย; เป็นธรรมลึก เป็นธรรมอันเดียว ของสิ่งที่เรียกว่าธรรม. ถ้าเห็นในสิ่งนี้แล้ว มันก็มี ไกวัลยธรรมอยู่ไม่มากก็น้อยและอันนี้แหละเป็นเครื่องราง ที่จะคุ้มภิกษุไม่ให้เกิด กิเลส, หรือว่าเกิดความกลัวตาย หรือเกิดอะไรต่าง ๆ.

ฉะนั้นถ้าภิกษุไปแขวนเครื่องรางเข้า มันก็เป็นลูกเด็ก ๆ อมมือ, ยังคิด อะไรไม่ถูก. เขาก็ต้องแขวนนั้นแขวนนี่ให้ เป็นธรรมดา. **ภิกษุจึงไม่มื** ธรรมเนียมว่า จะต้องแขวนเครื่องราง แม้แต่พระพุทธรูป.

ภิกษุที่อยู่ในศาสนาอื่น อาจจะแขวนสัญญลักษณ์นี้ เช่น แขวนกางเขน แขวนอะไรเป็นต้น. แต่ว่าภิกษุในพระพุทธศาสนา ไม่มีธรรมเนียม ประเพณี อะไร ที่จะต้องให้แขวนอะไร. ถ้าแขวนก็เป็นผู้ที่ขโมยแขวน หรือจะแขวนมัน ก็รุงรังเปล่า: เพราะว่าตัวหัวใจของเครื่องรางนั้น มันมือยู่ในใจเสียแล้ว. ถ้า จะเอาเปลือกอะไรมาแขวนอีก มันก็รุงรังที่คอไปเปล่า ๆ.

ฉะนั้นไม่ทำอะไรให้มากไปกว่าที่มันมีอยู่ข้างใน, ที่มีในจิตในใจได้ ฉะนั้นมันก็ไปเร่งอยู่ข้างใน ให้มีการเห็นธรรมมากเข้าๆ ลึกเข้าๆ จน กระทั่งเห็นธรรมที่เป็นของคงกระพันชาตรี ที่กำลังเรียกว่าไกวลัยธรรมใน ที่นี้.

ที่นี้ถ้าเกิดไปแขวนกันอีก มันกลายเป็นกลับไปหาสีลัพพัตตปรามาส ขึ้นในหมู่ภิกษุ คือไปเอาพระพุทธเจ้าไปทำให้เป็นสิ่งที่มีความเข้าใจผิด มีเหตุผล ผิด ไปเป็นไสยศาสตร์ไปเสีย

ความคงกระพันชาตรีสำหรับภิกษุ นั้นไม่อยู่ที่เครื่องราง, ไม่อยู่ที่ แขวนเครื่องราง; ไม่อยู่ที่เครื่องราง : แต่ ไปอยู่ที่มีธรรมะแขวนอยู่ในใจ แล้ว ธรรมะนั้นต้องเป็นธรรมะประเภทไกวลัยธรรม, ที่จริงและอย่างเดียวเหมือน กันหมด ในที่ทุกแห่งและทุกเวลา.

นี่เรียกว่าความหมายของคำว่า คงกระพันชาตรี ถ้าถึงแล้วก็เป็นผู้ที่ ฆ่าไม่ตาย; อย่างเป็นพระอรหันต์อย่างนี้ เรียกว่าเป็นผู้ที่ไม่ตาย, เป็นผู้ที่ ไม่มีใครฆ่าให้ตายได้ แม้แต่ทำให้ร่างกายตาย. แต่ความเป็นพระอรหันต์นั้นมัน ไม่ตาย คือจิตที่มันถึงสิ่งนี้แล้ว มันไม่มีความรู้สึกที่ว่าตายหรือไม่ตาย.

## ความคงกระพันถูงใจให้ถึงอมตธรรม.

ทีนี้เรามันขึ้ขลาด พอได้ยืนว่าไม่ตายไว้ที่ก่อน ก็เอาแล้ว ก็ดีแล้ว; เพราะฉะนั้นก็ยืนดีจะรับเสมอ, รับอย่างยิ่ง ในสิ่งที่เรียกว่าจะทำให้ไม่ตาย; พอออกชื่อสิ่งนี้ ก็มีคนต้องการ. นี้แต่ก่อนก็มีคนที่ฉลาด ถึงกับรับเอามาได้ ในทางผ่ายจิตใจ, เป็นเรื่องไม่ตายในทางจิตใจ คือบรรลุอมตธรรม ก็เที่ยว แสวงหาอมตธรรมกันอย่างยิ่ง.

ที่นี้ต่อมา หรือว่าในอีกทางหนึ่ง ถิ่นหนึ่งอะไรก็ตาม มันมีคนอีกพวก หนึ่ง ซึ่งทำอย่างนั้นไม่ได้ แต่ก็กลัวตายเหมือนกัน ก็เลยต้องเอาความไม่ตายนั้น มาเป็นเรื่องของวัตถุของเนื้อหนังร่างกาย ก็ต้องอาศัยความเชื่อ, ความเชื่อมัน; ก็เป็นความงมงายอย่างฉลาด งมงายที่จะใช้ความเชื่อให้มัน เพื่อจะได้ให้จิตใจนี้ มันหายกลัว นี่คงกระพันชาตรี มันก็เกิดขึ้นเป็น ๒ แบบอย่างนี้.

ทีนี้อาตมากำลังพูดว่า ไกวลัยธรรมในฐานะที่เป็นสิ่งคงกระพันชาตรี
ก็ยืมเอาความหมายเดียวกันนี้มาใช้ เพราะว่าใครทำอะไรมันไม่ได้, ใครฆ่าให้
มันตายไม่ได้, แล้วมันอยู่อย่างที่เรียกว่าไม่ต้องมีการเกิดขึ้น หรือตั้งอยู่ หรือดับ
ไป. นี้ภาษาธรรมดาไม่มีพูด ก็เลยไม่รู้เรื่อง ว่า มีอยู่โดยไม่ต้องมีการเกิดขึ้น
หรือตั้งอยู่ หรือดับไป; แต่มันก็มีอยู่ได้ นั้นมันเลยนอกออกไปจากขอบเขต
ของสังขตธรรม คือสิ่งที่มีเหตุมีปัจจัย.

เครื่องคงกระพันชาตรีอย่างวัตถุ อย่างผู้ที่เข้าไม่ถึงธรรมะ มันก็เป็น เรื่องเด็กเล่นอย่างนี้เอง; ก็ต้องเอาวัตถุมา เป็นสิ่งที่เรียกว่าคงกระพันชาตรี หรือจะให้ความคงกระพันชาตรี. ที่นี้ถ้าอย่างธรรมะ อย่างสัจจะอย่างแท้จริง มันก็ไม่เกี่ยวกับวัตถุเหล่านี้ ไม่ต้องมีวัตถุเหล่านี้. เช่น พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า "ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นเห็นเรา ผู้ใดเห็นเราผู้นั้นเห็นธรรม"; ไม่เล็งถึงที่ร่างกาย เนื้อหนังของท่าน.

ฉะนั้น ความเป็นคงกระพันชาตรีในที่นี้ ก็หมายถึงจิตที่มือมตรรม คือจิตที่ถึงอมตรรม ถึงอสังขตรรม ถึงวิสังขารธรรม, หรือถ้าจะพูดให้ ถูกกว่านั้น ก็คือธรรมชนิดที่เป็นอสังขตะ เป็นอมตะนี่ที่จิตลุถึง; แล้วแต่เรา จะพูดด้วยคำพูดว่าอะไร : ว่า "ความเป็นอย่างนั้น" หรือว่า "สึงที่เป็นอย่างนั้น" ถ้าพูดว่าสึงที่เป็นอย่างนั้น ก็หมายถึงตัวธรรม ที่เป็น อมตรรรม, เป็น อสังขต-ธรรม เป็นวิสังขาร เป็นดัน. นั้นคือตัวสึง ที่เป็นของคงกระพันชาตรี.

## จิตที่คงกระพันต้องลุถึงอมตธรรม.

ทีนี้ถ้า ว่าจิตลุถึงสิ่งนั้น, ลุถึงธรรมะนั้น ก็เรียกว่า จิตได้มีความ เป็นคงกระพันชาตรี. ถ้าเรียกว่าความคงกระพันชาตรี, ความคงกระพันชาตรี ก็คือคุณสมบัติของธรรมะเหล่านั้น.

นี่แยกกันให้ดูดีๆ อย่าให้ปนกันเกินไป. ความคงกระพันชาตรี หรือสิ่งที่มีความคงกระพันชาตรี เป็น ๒ อย่างอยู่; แต่ในที่สุด ความหมาย สำคัญมันอยู่ที่เป็นอสังขตะ คือไม่ใช่สิ่งที่มีเหตุบัจจัยปรุงแต่ง. ถ้าเป็นสังขตะ ก็หมายความว่ามีเหตุบัจจัยปรุงแต่ง; พอเหตุบัจจัยปรุงแต่ง มันก็หมดความเป็น คงกระพันชาตรี เพราะว่าบัจจัยมันปรุงแต่งได้เสียแล้ว. เหตุบัจจัยมันกระทำให้ เกิดความเปลี่ยนแปลงเสียแล้ว; เพราะฉะนั้นเป็นคงกระพันชาตรีไม่ได้. ความ เป็นคงกระพันชาตรีจริง อยู่ที่เหตุบัจจัยทำอะไรไม่ได้; ฉะนั้นจึงต้องอยู่ในพวก อสังขตธรรม คือธรรมที่ไม่มีเหตุบัจจัยปรุงแต่ง.

## ความเป็นคงกระพันชาตรีต้องทนต่อการพิสูจน์.

ที่นี้อยากจะพูดต่อไปสักนิด ถึงว่า วิธีที่จะพิจารณาความคงกระพัน ชาตรี ในชั้นที่เป็นนามธรรม มันก็ต้อง เล็งถึงความทนต่อการพิสูจน์. จะ พิสูจน์กันอย่างไร, ให้ถึงที่สุดอย่างไร, มันก็เรียกว่าเป็นอย่างนั้นอยู่เรื่อย ไม่ เปลี่ยนแปลง. นี่คือทนต่อการพิสูจน์; เหมือนกับทางวัตถุนี้ ถ้ามันเป็น ทองคำแท้ จะฝน จะทดลอง จะทำอย่างไร มันก็เป็นทองคำแท้; มันทน ต่อการพิสูจน์ เพราะว่ามันเป็นทองคำแท้. ทีนี้ธรรมะนี้ก็เหมือนกัน ถ้าว่ามัน เป็นธรรมะแท้ ก็ต้องทนต่อการพิสูจน์, หรือแม้จะพิสูจน์ด้วยการปรุงแต่ง ด้วยเหตุด้วยปัจจัย มันก็ปรุงแต่งไม่ได้.

# ความเป็นคงกระพันชาตรีต้องอยู่เหนือถึงอื่น.

ที่นี้ดูต่อไป ก็คือว่า ความเป็นของคงกระพันชาตรีนั้น ต้องอยู่เหนือ สิ่งอื่น, ต้องอยู่เหนือสิ่งทั้งปวง ที่เข้ามาเกี่ยวข้องด้วย, หรือว่าอยู่เหนือสิ่งทั้งปวง ไปเสียเลย จึงจะมีความคงกระพันชาตรีถึงที่สุด. ฉะนั้นจึง เล็งถึงไกวัลยธรรม ในฐานะที่เป็นตัวกฎทั้งหลาย ที่ไม่มีสึงใดครอบงำได้. พวกอื่นเขาอาจจะเรียก ว่า พระเป็นเจ้า ในฐานะที่เป็นผู้ที่สร้างสิ่งทั้งปวง หรือ บันดาลสิ่งทั้งปวง หรือ อยู่เหนือสิ่งทั้งปวง โดยประการทั้งปวง.

มันต้องอยู่เหนือสิ่งทั้งปวง โดยประการทั้งปวงอย่างนั้น จึงจะเรียกว่า ทนอยู่ได้ คือไม่เปลี่ยนแปลง; ฉะนั้นสิ่งนี้ก็ไม่มีอะไร นอกจากสิ่งที่เรียกว่า กฎ โดยแท้จริง คือตัวไกวลัยธรรม ไม่ต้องมีใครสร้างขึ้นมา, มันมีอยู่ได้ของ มันเอง อย่างที่มนุษย์ไม่รู้ว่ามันมีได้อย่างไร, และโดยตัวมันเอง. เมื่อคนอื่นเขา เรียกพระเป็นเจ้าก็ตามใจ; เราก็เรียกว่าเป็นกฎ หรือเป็นสัจจะ หรือเป็น อสังขตะ.

มันเป็นกฎที่ไม่มีกฎอื่นใดจะมาครอบงำได้อีก. ตัวไกวัลยธรรม ย่อมเป็นกฎ ที่ไม่มีกฎอื่นใดมาครอบงำได้อีก; ก็มีแต่มันจะครอบงำสึงอื่น, คือกฎนี้จะครอบงำสึงทั้งปวง ถ้าจะมีกฎอะไรมาก็เสมอกัน คือหลอมเป็นอันเดียว กันเสีย.

เพราะฉะนั้น จะต้องแยกสิ่งที่เรียกว่า กฎๆ นื้ออกเป็น ๒ พวก :-

คือกฎโกหกก็มี ได้แก่ กฎประเภทสั่งขตธรรม ที่มนุษย์ตั้งขึ้นนี่; ถ้ามนุษย์ตั้งขึ้นได้ มันก็อยู่ใต้อำนาจของมนุษย์. เพราะฉะนั้นกฎนั้นเป็น สั่งขตะ คือว่าสิ่งที่มีเหตุบัจจัยทำขึ้นมา; ฉะนั้นกฎนั้นจะโกหกตลอดเวลา. มันจริงอยู่เฉพาะที่ว่า มีคนต้องการผลชนิดเดียวกัน, คืออยู่ใต้อำนาจเหตุบัจจัย อย่างเดียวกัน เรียกว่าของหลอกด้วยกัน. ถ้าเป็นกฎจริง มันก็เป็นตัวกฎ นั้นเอง ตั้งขึ้นมา ซึ่งเราเรียกว่าใกวลยธรรมในที่นี้.

ดังนั้น ใกวลัยธรรม นี้ จึงพูดได้อีกว่า ไม่เป็นเหตุบัจจัย หรือไม่มี เหตุบัจจัย ที่จะต้องเป็นไปตามกฎ, คือจะไม่ถูกกระทำ และมีแต่จะเป็นผ่ายกระทำ; เช่น เป็นผ่ายสร้างขึ้น หรือผ่ายควบคุม หรือผ่ายอะไรก็ตาม แต่เพียง อย่างเดียว โดยที่ว่าไม่ต้องมีการเปลี่ยนแปลง หรือการเสียอะไรไป หรือต้อง เปลี่ยนแปลงชนิดใด ๆ ก็ตามนั้น เป็นอันว่าไม่มี นี่แหละคือเรียกว่า อสังขตะ ในฐานะที่เป็นกฎ.

# กฎเป็นอำนาจศักดิ์สิทธิ์คุจพระเจ้า.

เอาละที่นี้ก็พูดกันถึงกฎ ซ้ำอีกสักหน่อย เพื่อเห็น ความเป็น
คงกระพันชาตรี มากกว่าอย่างอื่น. เมื่อพูดถึงกฎนี้ อาตมาก็อยากจะพูด
แบบอะไรก็เรียกยาก จะเรียกว่าเดา หรือว่าชวนหัว หรืออะไรก็ได้; คำว่า
กฎนั้นน่ะ ออกเสียงให้ยาวหน่อยก็กลายเป็น God; God ก็คือพระเป็นเจ้าของ
พวกฝรั่ง. ฉะนั้น God หรือพระเป็นเจ้าของพวกฝรั่ง นั้นก็คือ กฎ นั้นเอง.
เพราะว่าถ้าไปดูรายละเอียดต่างๆ ลักษณะ attribute ต่างๆ แล้วมัน เหมือน
กับคำว่า กฎ ทั้งนั้น : เป็นผู้สร้างโลก เป็นผู้ควบคุมโลก เป็นผู้ทำลายโลก.

หรือจะดูอย่างของ พวกอินเดีย เอง ในสมัยที่ถือพระเจ้า ก็มีพระเจ้า สร้างโลก คือพระพรหม, มีพระเจ้าควบคุมโลก คือพระนารายณ์ มีพระเจ้า ทำลายโลก เป็นคราว ๆ คือพระศิวะอย่างนี้. บางทีก็เปลี่ยนกัน แลกหน้าที่กัน. บางทีสนุกขึ้นมา พวกมนุษย์ก็รวมพระเจ้า ๓ องค์นี้ เป็นองค์เดียวกันเสีย.

นี่มันแล้วแต่จะพูดกันในส่วนเปลือกนอก; แต่ส่วนเนื้อในนั้น ถ้า เป็นพระเจ้าจริง ก็ต้องเป็นกฎ แล้วก็กฎของกฎ คือของไกวลัยธรรม อัน เป็นธรรมชาติอันเดียว ตัวเดียว ในที่ทั้งปวง ในทุกเวลา.

นี่คือ กฎ ซึ่งพูดยากว่ามันคืออะไร; มันไม่ใช่รูป มันไม่ใช่นาม มันไม่ใช่วัตถุ มันไม่ใช่จิตใจ; มันไม่ใช่อะไร ๆ นอกจากว่าเป็นตัวอันนั้น คือ ตัวอสังขตะ ที่ตั้งอยู่อย่างสม่ำเสมอเป็นสัจจะ. ที่เรียกว่า เป็นวิสังขาร ก็ หมายความว่า มันเป็นสึงที่ไม่ทำอะไร, คือไม่ถูกอะไรทำ, หรือว่า ไม่มีการ เปลี่ยนแปลงไป ด้วยการทำอะไร. มันอยู่ของมันอย่างนั้น; แต่สึงอื่น ๆ ต่างหาก ที่จะต้องเป็นไปตามกฎนั้น.

ให้เข้าใจเสียอย่างนี้, เดี๋ยวจะไปเข้าใจผิดว่า สิ่งที่เรียกว่ากฎนั้นกลาย เป็นตัวเป็นตน เป็นสิ่งที่มีความรู้สึก มีอะไรขึ้นมาอย่างนี้ก็ยิ่งผิดต่อไปอีก.

ถ้าจะพึ่ง รายละเอียด ออกไป ก็นึกถึงคำหลาย ๆ คำ ที่มีอยู่แล้วใน พระคัมภีร์ แต่ไม่ค่อยคุ้นพู; เช่น คำว่า *ตถตา – ความเป็นอย่างนั้น, อวิตถตา* – ความไม่ผิดไปจากความเป็นอย่างนั้น, อนัญญูถตา – ความไม่เป็นไปโดย ชางส์ ไกว๊ลยธรรม

ประการอื่น, อิทัปบัจจยตา – คือความที่เมื่อมีสิ่งนี้ ๆ เป็นบัจจัย สิ่งนี้ ๆ จึงเกิดขึ้น และเมื่อไม่มีสิ่งนี้ ๆ เป็นบัจจัย สิ่งนี้ ๆ ก็มิได้เกิดขึ้น อย่างนี้เป็นต้น เรียกว่ากฎ.

### กฎไม่มีรูป แต่แสดงออกโดยผล, อาการ, ปฏิกิริยา.

ทีนี้รูปของกฎนี้ มันมีแสดงออก ได้แต่ทางผล คือสิ่งที่เป็นไปตาม กฎ แล้ว: ตัวกฎเองไม่มีรูป ที่จะแสดงได้. ทีนี้คนไปเห็นรูปที่กฎทำให้เป็นมา หรือแสดงมาแล้ว ก็เข้าใจว่านั้นคือกฎ; มันก็ไปถูกเปลือกของกฎ หรือว่าอะไร ยึงไปกว่าเปลือกของกฎ ก็เลยเข้าใจผิดได้.

อาการที่เป็นอย่างนั้น เรียกว่าเป็นของ*ไม่เที่ยง, อาการที่ต้องเป็นอย่าง* นั้น เรียกว่า *เป็นทุกข์, อาการทั้งหมดนั้น* เรียกว่า *อนัตตา* อย่างนี้; นั้นมัน *เป็น* ปรากฏการณ์ ของสิ่งที่ถูกกระทำ คือปัจจัยปรุงแต่ง และก็ด้วยอำนาจที่เป็นไป ตามกฎ.

แม้จะเป็นกฎเรื่องสามัญญลักษณะ คืออนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ก็ดี, หรือเรื่องปฏิจจสมุปบาท ก็ดี, เรื่อง อริยสัจจ์ ก็ดี; ตัวกฎน่ะ มันเอามาให้ดู โม่ได้ มัน มองไม่เห็นตัว, มันยิ่งกว่าเป็นนามธรรมเสียอีก มันเหนือสิ่งใด. เราจึง เห็นได้แต่เพียงวัตถุ สังขารต่าง ๆ ที่เป็นไปตามกฎ

## ชีวิตจริงจะมองไม่เห็น ที่เห็นเป็นเพียงปฏิกิริยา.

แม้สิ่งที่เรียกว่า ชีวิต นี้ จะเห็นได้แต่ปฏิกริยา ที่กฎนั้นมันกระทำ ออกมา; ไม่ใช่ตัวชีวิตแท้. *ไกวัลยธรรมที่เป็นตัวชีวิตแท้ จะมองเห็นด้วยตาไม่ได้*; มันมีความเป็นอยู่จริง ไม่รู้จักตาย. แต่ว่าสิ่งที่ถูกสิ่งนี้ ทำปฏิกิริยาออกมา เป็น ชีวิตน้อย ๆ อย่างชีวิตคน ชีวิตสัตว์นี้ เห็นได้, มองเห็นได้ในความหมายนั้น นิดเดียว คือเป็นชีวิตอยู่ชั่วขณะหนึ่ง ๆ. ฉะนั้นเราจึงเกิดมีสิ่งที่เรียกว่าชีวิด ไม่จริง กับชีวิตจริงขึ้นมา.

ชีวิตจริงคือชีวิตนิรันดร, สิ่งเดียว ตัวเดียว อันเดียว คราวเดียว ในที่ทุกหนทุกแห่ง ไม่มีเปลี่ยนแปลง; นั้นแหละคือชีวิตจริง. ชีวิตที่เป็น ไปตามกฎ : เดี๋ยวเกิดขึ้น – ตั้งอยู่ – ดับไป, เกิดขึ้น – ตั้งอยู่ – ดับไป, นี้ไม่ใช่ ชีวิต, แต่เนื่องจากเราไม่รู้จักชีวิตจริง เราก็ใช้คำนี้แก่สิ่งที่เรียกว่ามีชีวิต คนหรือ สัตว์ หรืออะไร ก็มีชีวิตหมด.

พอถึงคราวจะสวด *บื้อจเวกขณะ นิสสตุโต นิขุชีโว สุญโญ -ไม่ใช่สัตร์* ไม่ใช่ชีวะ ไม่ใช่ชีวิต, แล้วก็เป็นของว่างเปล่าจากตัวตน; นี้เขาพึ่งไม่ถูก. เพราะ "ฉันยังมีชีวิตอยู่นี่" แล้วจะไป นิชุชีโว อย่างไร; นี่เป็นเพราะว่า ตีความหมายของคำว่า ชีวะหรือชีวิตนั้นไม่ถูกต้อง. ไปเอาชีวิตซึ่งเป็นเพียง ปฏิกิริยานิด ๆ มาเป็นตัวชีวิต; ไม่มองเห็นสิ่งที่มีอยู่จริง โดยที่ไม่เปลี่ยนแปลง. ถ้าใครมองเห็นชีวิตดั้งเดิมจริง ก็ถึงชีวิตนิรันดรได้จริง ชีวิตที่อยู่กับพระเจ้า จริง ก็คืออยู่กับไกวลัยธรรมจริง.

ทุกศาสนาเขาจะสอนให้มีความหมายตรงกันหมด ว่าให้ละทั้งชีวิตอย่างนี้
เสีย แล้วไปมีชีวิตจริงกับพระเจ้า ซึ่งเป็นนิรันคร. ถ้าเราไม่พูดอย่างนั้น เรา
พูดอย่างพุทธบริษัท เราก็ว่าเลิกโง่ไปเอาชีวิตหลอกๆนั้นเสีย เราก็มองเห็น
สึงที่ไม่รู้จักตาย แล้วจิตก็หายกลัว จิตก็ไม่รู้สึกว่าเกิด หรือตายอีกต่อไป;
อย่างนี้ก็เรียกว่าอยู่กับพระเจ้าชนิดที่ไม่รู้จักตายได้เหมือนกัน.

นี่ขอบอกกล่าวไว้เรื่อย ๆ ไปว่า การบรรยายซุดนี้ มุ่งหมายจะปูพื้น-ฐาน สำหรับการทำความเข้าใจในระหว่างศาสนาทั้งปวง; ฉะนั้นจึงพูดกัน แต่เรื่องสิ่งสิ่งหนึ่ง ซึ่งจะเป็นพื้นฐาน หรือเป็นข้อมูลสำหรับการต่อรอง ในการ ทำความเข้าใจ ในระหว่างศาสนาทั้งปวง.

## ความคงกระพันชาตรีเป็นธาตุทั้งสังขตะและอสังขตะ.

วันนี้เราก็มาถึงสึงที่เรียกว่า คงกระพันชาตรีคือพระเจ้า; จะ พูดกันในฐานะที่ว่ามันเป็นธรรมชาติ หรือ เป็นธาตุอันหนึ่ง นี้ก็เป็น คงกระพันชาตรี: มันมีความคงกระพันชาตรีไปตามสัดส่วน ของการที่ว่ามัน จะ *เป็นสังขตะ* ก็มากน้อย *หรือเป็นอสังขตะ*.

ถ้าพูดถึง ธาตุตามธรรมชาติ, ความ เป็นธาตุตามธรรมชาตินั้น มัน เป็นไกวัลยธรรม; และ พอเป็นธาตุที่เกิดบัจจัยปรุงแต่ง ขึ้นมา เป็นธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม อะไรอย่างนี้ขึ้นมา มันก็ เป็นสังขตธรรม; ความ คงกระพันชาตรีมันก็ เหลือน้อยเข้า. เช่น เหลือแต่ว่าคุณสมบติอันหนึ่งประจำ ธาตุดิน มันก็พอจะมีอยู่ประจำธาตุดิน; เรียกว่าคงกระพันชาตรีกันได้ เพียง เท่านี้: ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม ก็คงความเป็นธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม ไว้ได้; นี้มันยังน้อยไป ไม่พอสำหรับจะเป็นทั้งหมด.

แต่ถ้าว่า เป็นธาตุทั้งหมด ก็ต้องเป็นธาตุอสังขตธาตุ เป็นสัจจะ หรือ สัจจธาตุ, ธาตุที่แท้จริงของสิ่งทั้งปวง หรือจะเรียกว่า ไกวลัยธาตุก็ยังได้; จะมีความหมายอย่างเดียวกับคำว่าไกวลัยธรรม. แม้ที่สุด แต่คำว่า ธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธะ, ธรรมชาติแห่ง ความเป็นชีวะ, คำเหล่านี้ก็มีความหมายที่แบ่งได้ เป็นทั้งฝ่ายสังขตะและอสังขตะ คือว่า *เป็นภาษาคนก็ได้, เป็นภาษาธรรมก็ได้.* พุทธะอย่างภาษาคนก็หมายถึง ชั่วคราว; พระพุทธเจ้าเกิดแล้วก็นิพพานไป.

ถ้า ธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธะ ในภาษาธรรม มันหมายถึงสิ่งสึง หนึ่ง ซึ่งมีอยู่ตลอดกาล สำหรับจะวิวัฒน์ขึ้นมาเป็นความรู้. สึงเหล่านี้ก็เป็นกฎ ดายตัว ไม่พึ่งเสียงใคร, เป็นกฎในตัวของมันอย่างนั้นอยู่เรื่อยไป.

ธรรมชาติแห่งความเป็นชีวิต เป็นชีวะอะไรนี้ ก็ให้หมายถึงนิรันดร; คือความมือยู่อย่างไม่ขึ้นอยู่กับสิ่งใด ไม่มือะไรมาแตะต้องได้ นั่นแหละคือชีวะ หรือชีวิต; ธรรมชาติอย่างนั้นอยู่เป็นแกนกลาง.

ถ้าพูดอย่างสมมติก็ว่า จ่ายให้คนละเล็กละน้อย ให้ยืมไปใช้ชั่วคราว มีความเป็นอย่างนั้นชั่วคราว; นี่พูดอย่างนี้ก็คล้าย ๆ กับเรื่องของศาสนาเวทานตะ ของฝ่ายฮินดู, แล้วชีวิตทั้งหลาย ก็ต้องกลับไปหาชีวิตใหญ่; แต่พูดอย่างนั้น มันเป็นบุคคลตัวตนมากไป.

เราพูดเป็นธรรมชาติแห่งความเป็นอย่างนั้น ที่จะมาเจืออยู่ในสิ่งทั้ง หลาย ที่มีวิวัฒนาการพอสมควร, หรือเหมาะสม ที่จะแสดงความเป็นอย่างนั้น ออกมา. ที่นี้เมื่อเปลือกมันหมดเหตุ หมดบัจจัย จะต้องเน่าไป เบื่อยไป; สิ่งนั้นก็ต้องพลอยหายไปด้วย.

เหมือนอย่างเราเดี๋ยวนี้ ทุกคนมีสติบัญญาอาศัยอยู่ได้ที่เนื้อหนังร่าง กาย. พอเนื้อหนังร่างกายนี้ มันหมดเหตุบัจจัย แก่เฒ่าแตกดายทำลายลง เน่าลงไป; สติบัญญานั้นไปอยู่ที่ไหน ก็ไม่มีใครรู้.

ให้ถือว่า เป็นธาตุ อันหนึ่ง ซึ่งไม่รู้จักสูญ เหมือนกัน; คล้าย ๆ มายืมเวทีแสดงออกที่ร่างกายนั้นบ้าง, ร่างกายนี้บ้าง; ส่วนตัวมันเองอยู่ที่ใหน ก็ไม่รู้. เขาเรียกว่าพระเจ้า; แต่เราเรียกว่าธรรมชาติ, ธาตุตามธรรมชาติ อันหนึ่งเท่านั้น มาอยู่ในรูปของสภาวธรรมก็มี, สจจธรรมก็มี, แล้วก็มีอำนาจ เหนือสึงที่มีความรู้สึก; ต้องการจะพ้นทุกข์ได้ ก็ต้องทำตาม, ก็ต้องเกิดธรรมะ ประเภทการปฏิบัติขึ้นมา; เรียกว่าปฏิบัติธรรม กรณียธรรม, คือธรรมที่สัตว์ จะต้องปฏิบัติ อย่างนี้ก็มี. ในที่สุดก็ผลออกมาเป็นวิปากธรรม – ผลที่ได้รับ; อย่างนี้ก็ยึงไกล, ไกล้ไปจากตัวเดิม เพราะว่าเป็นสังขตะ มีเหตุมีบัจจัยปรุงแต่ง ผลก็ไสยึงขึ้นไปทุกที.

### กฎแห่งกรรมเป็นใกวัลยธรรมที่มีปฏิกิริยาสมกับกิริยา.

เดี๋ยวนี้เรามายึดกันที่เปลือกนอกอย่างนี้ เอาผลที่เป็นวัตถุด้วยซ้ำไป ไม่เอาผลทางจิตใจ; ดังนั้นมันจึงเทิดความปนกันยุ่ง หรือตีกันยุ่ง, หรือพูด กันไม่รู้เรื่อง; โดยเฉพาะอย่างยิ่ง เรื่องกรรม หรือ เรื่องกฎแห่งกรรม.

กฎแห่งกรรมนี้เป็นไกวัลยธรรม คือกฎของการที่จะต้องมีปฏิกิริยา ขึ้นมา สมกับกิริยาที่ได้กระทำไป; ฉะนั้นกรรมจะต้องมีผลกรรม; เช่นเดียว กับที่ว่า กิริยาต้องมีปฏิกิริยา. ที่นี้คนเขามาบัญญูติเอา ที่น่ารักน่าพอใจนั้นว่าดี, ที่น่าเกลี่ยดน่ากลัว หรือว่าไม่ชอบนี้ว่าไม่ดี, เลยเกิดเป็นกรรมดี กรรมไม่ดีขึ้นมา; แล้วก็เอาวัตถุ เป็นเครื่องวัด. ถ้าว่าทำดีต้องได้เงิน ได้ชื่อเสียง ได้อะไร นี้จึงจะเรียกว่า กรรมดี; แล้ว ก็เกิดบัญหา ขึ้นมาว่า ทำดีแล้วทำไม่ไม่ได้เงิน, ไม่ได้ชื่อเสียง.

นักนไม่รู้ว่าตัวกรรมจริงนั้น ๆ อยู่ที่ไหน ? หรือว่า กฎแห่งกรรมจริง ๆ นั้น มันแสดงที่อะไร ? มันไม่แสดงที่เงิน ที่ชื่อเสียง ที่จะได้เพราะการทำสิ่งที่มนุษย์ สมมติว่าดี; ของไกวลัยธรรมนั้น อยู่เหนือความดี หรืออยู่เหนือความชั่ว คือไม่ดีไม่ชั่ว. พอสึ่งใดแสดงออกมาในรูปที่มนุษย์ต้องการ; เขาเรียกว่าดี, เขาชอบนี่ เขาก็ว่าดี, เขาไม่ชอบ เขาก็ว่าไม่ดี. นี้มันว่าเอาเองเสียชั้น หนึ่งแล้ว.

ทีนี้ จะไปเกณฑ์ให้มันตรงตามผลทางวัตถุ ว่าถ้าได้ของดี จึงจะ เรียกว่ากรรมดี, ได้ของไม่ดี ก็เรียกว่ากรรมไม่ดี; อย่างนี้มันก็ไม่ถูก.

มนุษย์ก็บัญญ์ติเอาเองว่าอย่างนี้ดี: ไม่ฆ่าสัตว์ ไม่ลักทรัพย์ ไม่ ทุจริต ไม่คดโกง ไม่คอรปัชน์ อย่างนี้เรียกว่าดี: ไปทำเข้า เอ้า, กลับว่า เสียเองว่าไม่ดี. ทำไม่ไม่เห็นได้ชื่อเสียง? ทำไม่ไม่เห็นได้เงิน? นี่มนุษย์ มนก็กลายเป็นคนโง่ คนโกหก คนไม่รู้ว่าอะไรเป็นอะไรเสียเอง.

เพราะเมื่อเขา ทำกรรมดีลงไปแล้ว มันก็ดี เสร็จทันที เป็นการ ได้รับผลดี ของกรรมที่แท้จริงเสร็จแล้วในทันที; ไม่ต**้**องรอต่อ**ได้เงิน ได้** ชื่อเสียง คนอื่นรู้แล้วเขาให้นั่นให้นี้ นั่นมันอีกเรื่องหนึ่ง.

ใกวัลยธรรม

เพราะ มนุษย์เองเป็นผู้บัญญัติ ว่าทำอย่างนี้เรียกว่าดี; พอที่ มนุษย์ ไปทำอย่างนั้น กลับเรียกเสียว่าไม่ดี ยังไม่ได้เงิน ยังไม่ได้ชื่อเสียง ยังไม่ใช่ดี ยังไม่ใช่กรรมดี; ก็คือมนุษย์ไปเป็นทาสของวัตถุ ด้วยอำนาจความ งมงายความโง่เขลา ไม่ได้ขึ้นตรง หรือซื้อตรงต่อธรรมะโดยตรง, แล้วโดย เฉพาะอย่างยึง ธรรมะที่มันอยู่เหนือชั่วเหนือดี คือสิ่งที่เรียกว่าไกวลยธรรม.

ฉะนั้น คนจึงกำลังงง งงจนไม่รู้ว่าจะทำอะไรกันดี เพราะว่า ทำดีก็ ไม่ได้ดี หรือส่วนมากก็ไม่ได้ดี ทำขั่วมันไม่ได้ชั่ว อย่างนี้; ก็เลยงงกันหมด, จน ไม่รู้ว่าจะถืออะไรกันแล้ว. นี่ เพราะเหตุว่าไปถือเอาของข้างนอก หรือเปลือก หรือกระพี้ หรืออะไร หรือฝอย หรือว่าประกายปฏิกิริยาอะไรบางอย่าง นั้นว่า เป็นตัวของจริง.

ของจริงมันอยู่ที่ว่า เมื่อมีกิริยาอย่างนี้ ต้องมีปฏิกิริยาอย่างนี้, ถ้า เป็นเรื่องทางจิตมันก็เป็นไปตามแบบจิต, คือเราคิดดี มันก็มีผลอยู่ที่ว่าจิตดี; ถ้าเราคิดชั่ว, มันก็มีผลเป็นจิตชั่ว. มันดีและชั่วเสร็จลงไปแล้วทันที พร้อมๆ กับการกระทำนั้น.

ทีนี้ต่อมาจิตที่ทำดีหรือจิตที่ทำชั่ว จะได้เงิน หรือไม่ได้เงิน, จะได้ ชื่อเสียง หรือไม่ได้ชื่อเสียง, นี้มัน ปนกันยุ่งไปหมด; แล้วมันปนกันมาก ถึงกระทั่งว่า บางจิตมันไม่เห็นว่าเงินนี้ดี ชื่อเสียงนี้ดี เห็นเรื่องเงิน เรื่องชื่อ เสียง เป็นเรื่องบ้า ๆ บอ ๆ. เหมือน พวกฤาษีที่สาบานกันในชาดกนั้น ไปดูภาพในโรงหนัง ื้อีกที่ก็ได้ ว่า ถ้ากระทำความผิดจริง แล้วขอให้ได้เกิดเป็นเศรษฐีบ้าง เป็นเทวตาบ้าง เป็นนั้น เป็นนี่บ้าง; เพราะมัน เกลียดความเป็นเศรษฐี เกลียดความเป็นเทวดา. นี่มันไม่เหมือนกันอย่างนี้.

ความที่ถูก ที่จริง ที่ตรงก็คือว่า มัน เป็นกฏที่ว่า ถ้าทำลงไปอย่าง นี้ ก็จะต้องมีผลอย่างนี้, ทำอย่างนี้ มีผลอย่างนี้. แล้วมนุษย์ไปสมมติเอาเอง ว่าอย่างนี้สมมติว่าดี, อย่างนี้สมมติว่าชั่ว, แล้วบางพวกก็ไม่เห็นด้วย เช่นว่าได้ เงินดี, นี้บางพวกก็ไม่เห็นว่ามันตีอะไร; เพราะฉะนั้นเอาแน่ไม่ได้ ในเรื่อง ที่มนุษย์ไปสมมติเข้า ที่ส่วนใด ส่วนหนึ่งของธรรมะ ที่เป็นธรรมะจริง.

นี้เรียกว่า ธรรม หรือ ธรรมชาติ หรือ ธาตุ สามอย่างนี้มีความ หมายเหมือนกัน, มีตัวจริงเหมือนกัน; เป็นธรรมชาติก็เรียก, เป็นธาตุ ก็เรียก, เป็นธรรมเฉย ๆ ก็เรียก, แล้วที่เป็น ใกวัลยธรรม จริง ๆ นั้น คือเป็น สึง ๆ หนึ่ง เป็นอยู่ได้เอง มีอยู่ก่อนสึงใด มีอยู่โดยไม่ต้องมีความมี.

# ทุกศาสนามีธาตุเป็นไกวัลยธรรมมีอยู่ก่อนสิ่งใด.

อันนี้เป็นเหตุให้ได้คำพูดขึ้นมาอีกคำหนึ่ง ซึ่งจะทำให้เป็นเกลอกันได้ ในระหว่างศาสนาทุกศาสนา คือให้ ทุกศาสนายอมรับว่า มีสิ่งสิ่งหนึ่งซึ่งเป็น

<sup>\*</sup> อาคารมหรสพทางวิญญาณในสวนโมกซ์

ปฐม คือ มีอยู่ก่อนสึงใด เป็นสึงแรก, จะใช้คำว่า "ปฐมเหตุ" ก็ได้เหมือนกัน. แต่ความหมายอาจจะทำยุ่งที่หลังก็ได้ เพราะที่แท้มันก็ไม่ใช่เป็นเหตุ ในความ หมายที่เป็นเหตุ ตามภาษาธรรมดาพูด.

ถ้าเรียกว่าเป็นเหตุ ก็ต้องเป็นความหมายของภาษาอีกภาษาหนึ่ง ซึ่ง
ลึกเกินไป ว่ามีอยู่มีก่อนสิ่งใด; และเพราะสิ่งนั้นมีอยู่ จึงทำให้มีสิ่งต่างๆ ที่
เป็นไป แปลกๆออกไปทุกที. สิ่งที่เรียกว่าปฐมเหตุ ก็เป็นเรื่องสมมติชื่อ,
เป็นชื่อที่สมมติให้ด้วยเหมือนกัน. ให้เรียกว่าปฐมเหตุ นี่คือความที่เป็น
คงกระพันชาตรีอย่างยิง ไม่มีสิ่งใดเสมอ, มีอยู่ก่อนสิ่งใด; นั่งดูสิ่งต่างๆเป็นไป
ตามอำนาจของกฎเกณฑ์ ที่เป็นกฎอยู่ในตัวสิ่งที่เรียกว่า มีอยู่ก่อนสิ่งใด
ซึ่งในที่นี้ เรียกว่าใกวลัยธรรม.

## ดูพระเจ้าอย่างบุคคลาธิษฐาน.

.... .... ....

ทีนี้ ถ้าพูดเป็นบุคคลาธิษฐาน อย่างในศาสนาที่เขามีบุคคลาธิษฐาน เขาเรียกสิ่งนี้ว่าพระเป็นเจ้า; จะใช้คำว่า "นั่ง" ดูก็ไม่ถูกดอก. แต่พระ เป็นเจ้านี้จะมีอยู่ก่อนสิ่งใต แล้วก็มีอยู่คล้าย ๆ กับว่า นั่งดูสิ่งทั้งหลายทั้งปวง เป็นไปตามกฎ ตามโองการหรือตามกฎของพระเป็นเจ้า นี้เราจะพูดได้ง่ายที่สุดกับศาสนาคริสเตียน ซึ่งโผล่ขึ้นมาก็มีคำว่า The-Word มีอยู่ก่อนสิ่งใด. คำพูดที่เป็นกฎ หรือเป็นโองการ บังคับสิ่งใดได้นั้น มีอยู่ก่อนสิ่งใด. และว่า The Word มีอยู่ก่อนสิ่งใด. The Word นั้นอยู่กับ God คือพระเจ้า. และ The Word นั้นเสียอีกสร้างสิ่งทั้งหลาย ไม่มีสิ่งใดที่ The Word คือกฎนั้น ไม่ได้สร้างขึ้น.

คิดดูซี; มันคือลักษณะของไกวัลยธรรม ที่กำลังพูดนี้. พระเจ้า ไม่ได้สร้างสิ่งทั้งปวงเสียอีก ในคำพูดประโยคนี้ แต่ The Word ที่อยู่ กับพระเจ้านั้นสร้างสิ่งทั้งปวง เพราะ The Word นั้นคือคำสั่ง คือกฎ. แต่ พอมาประโยคหลังกลายเป็นว่า The Word กับ God เป็นสึ่งเดียวกัน แล้ว The Word เป็น The Light. The Light สำหรับให้เกิดวิวัฒนาการ, แล้ว The Light ก็ทำให้เกิด The Life แสงทำให้เกิด Life คือชีวิต.

ทั้ง Light ทั้ง Life อยู่กับพระเจ้า; ฉะนั้น พระเจ้าจึงเป็นทั้ง The Word. ทั้ง The Light ทั้ง The Life ล้วนแต่เป็นนิรันดรทั้งนั้น: Light ก็นิรันดร, Life ก็นิรันดร, The Word นี้ก็นิรันดร, นั้นคือพระเจ้า หรือ God; ซึ่งในที่นี้โราไม่เห็นว่ามีอะไร ที่มันผิดเพียนไปจากสิ่งที่เรียกว่าไกวลัยธรรม หรืออสังขตธรรม อย่างที่กล่าวกันมาแล้ว บรรยายกันมาแล้วตั้ง ๗–๘ ครั้ง.

นี้ยกตัวอย่างมาให้ดูเพียงว่า ถ้าเมื่อ พูดอย่างเป็นปุคคลาธิษฐาน คือ โดยสมมติมันก็เป็นบุคคล, พระเจ้าอย่างบุคคล ตรงกับความโง่ของคน ที่รู้จัก แต่เพียงบุคคล; พระเจ้าก็ต้องกลายเป็นบุคคลขึ้นมา. แต่ถ้าคนมันฉลาด พอที่จะรู้จักสิ่งซึ่งมิใช่บุคคล ก็รู้จักไกวัลยธรรม คือสิ่งที่มีความหมาย มีค่า มี อะไร อย่างเดียวกับสิ่งที่เรียกว่าพระเจ้า.

ทีนี้ เราจะทำความเข้าใจเรื่องไกวัลยธรรมนี้กันไปเรื่อยๆ จน เข้าใจสิ่งสิ่งหนึ่ง ซึ่งยอมรับกันได้ทุกคน; ในโลกนี้ ในจักรวาลนี้ หรือใน หมิ่นโลกธาตุ ก็ตามใจ คือทุกชาติ ทุกศาสนา หรือทุกชีวิต ยอมรับความจริง อันนี้ได้

### สรุปความของความคงกระพันชาตรี.

เอ้า, สรุปความกันเสียที่ว่า สำหรับค่าหรือ คุณค่าของความคงกระ-พันชาตรีนั้น คือความไม่ตาย หรืออมตะ แปลว่าไม่ตาย. ถ้าคงกระพัน ชาตรีอย่างวัตถุ อย่างโลกๆ อย่าง ภาษาคน มันก็ไม่ตาย อย่างภาษาคน; ถ้า พูดอย่าง ภาษาธรรม มันก็ไม่ตายอย่างภาษาธรรม คือเป็นไม่ตายที่แท้จริง.

ความคงกระพันชาตรีในภาษาคน จึงเป็นเรื่องหลอกๆ; ก็เพราะ เห็นชัดอยู่ว่า มันก็ยังต้องตาย ทั้งที่เขาไม่อยากจะตาย แต่ถ้ารู้สึกว่าไม่ตายขึ้นมา มันก็ชอบ. ถ้ามีสึงใดที่จะช่วยให้ไม่ตาย ก็ยึงแสวงหาสึ่งนั้น เสร็จแล้วก็ไม่ได้ พบความจริง.

ถ้าต้องการความคงกระพันชาตรีที่แท้จริง ก็ให้ รีบแสวงหาสิ่งที่เรียก ว่าอมตะ คือไม่รู้จักตาย เป็นของลึก ละเอียด ยึงกว่าลึก; ในที่สุดก็ไปพบ ความไม่ตาย ที่มีอยู่ตลอดกาล, หรือในที่ทุกหนทุกแห่ง เรียกว่าไกวลยธรรม มีความคงกระพันชาตรีถึงขนาดนั้น. ฉะนั้นการถือเอาประโยชน์จากสิ่งนี้ได้ ก็คือ การถึงซึ่งอมตธรรม ซึ่ง
เป็นที่มุ่งหมายของพุทธบริษัท ในพุทธศาสนานี้ด้วยเหมือนกัน; ดังนั้นเรา
พูดได้เลยว่า ความเป็นพุทธบริษัทที่ถูกต้อง ทั้งเนื้อทั้งตัวนั้นแหละ คือการถึงซึ่ง
ไกวลยธรรม ซึ่งมีความคงกระพันชาตรึเป็นอย่างยึง.

เดี๋ยวนี้เป็นพุทธบริษัทกันแต่ปาก; ความรู้ก็ไม่มี การปฏิบติก็ไม่มี ความเป็นพุทธบริษัทที่แท้จริงไม่มี ไม่มีความเป็นพุทธบริษัทที่ถูกต้องทั้งเนื้อ ทั้งตัว ฉะนั้นจึงไม่อาจจะรู้จัก สิ่งที่เรียกว่าใกวลยธรรม.

ลองพยายามกระทำให้สุดความสามารถ ให้มีความเป็นพุทธบริษัทที่
แท้จริงขึ้นมา สักระดับหนึ่ง ก็คือระดับที่ จะเริ่มเข้าใจสิ่งที่เรียกว่าไกวัลยธรรม;
หรือว่าจะถือว่า เป็นชั้นพระโสดาบัน ก็ได้. เพราะว่าพระโสดาบัน เป็นผู้แรก
ถึงกระแสแห่งสิ่งที่ไม่ตาย คือนิพพาน หรืออสังขตะ อะไรเหล่านี้; เป็นคน
แรกถึงดันเงื่อนและโดยการรู้เรื่องอิทป์บัจจยตา คือเลิกมีตัวตนกันเสียที่ มีแต่
กระแสแห่งอิทป์บัจจยตา. นั้นคือจุดตั้งตัน ที่เข้าไปถึงความจริง ที่เป็นอมตะ.
ถ้ายังยึดถือเป็นตัวตน ๆ อยู่แล้ว มันก็ยังไกลอยู่ มันมีภูเขาหรือม่าน หรือ
อะไรขวางอยู่; มันมีตัวตน ที่เกิดมาจากความเข้าใจผิดนี้ ขังบังอยู่รอบตัว.
ฉะนั้น ความเป็นพุทธบริษัทจริง ๆ นั้น คือการถึงอมตธรรม; แม้แต่เป็น
เพียงการเริ่มแรก แล้วก็เริ่มมีความคงกระพันชาตรี คือจะเข้าไปสู่ความไม่ตายนี้
มากขึ้นตามลำดับ; มันไม่ต้องเวียนว่ายไปในวัฏภูสงสาร.

นี่คิดดูซิ, ถ้าถึงสิ่งนี้แล้ว มันไม่ต้องเวียนว่ายไปในวัฏฏสงสาร; ถ้าอย่างนี้แล้ว จะไม่ให้เรียกว่าคงกระพัน แล้วจะเรียกว่าอะไร? มันคงกระพัน จนถึงกับ ไม่ต้องเวียนว่ายไปในวัฏฏสงสารอีก ซึ่งเรียกว่ามีความคงที่, หรือ คงกระพันชาตรีได้. ถ้าไม่เรียกสิ่งอย่างนี้แล้ว ก็ไม่รู้จะไปเรียกสิ่งอะไรที่ไหน กันอีก. ฉะนั้น ทำอย่าให้มันต้องเวียนว่ายไปในวัฏฏสงสาร คือความได้มาซึ่ง ความคงกระพันชาตรีอันแท้จริง ของสิ่งที่เรียกว่าไกวัลยธรรม ในฐานะที่เป็นกฎ หรือเป็นสัจจะ หรือเป็นอสังขตะ.

### ข้อปฏิบัติเพื่อเข้าถึงความคงกระพันชาตรี.

ที่นี้ถ้าเรามาดูให้ดีว่า เราจะมองเห็นสิ่งนี้ที่ใหน? จะเข้าใจสิ่งนี้ได้ ที่ไหน? มันก็ต้องดูตั้งต้นไปตั้งแต่สิ่งที่สิ่งนั้นแสดงออกมา. เราต้องฉลาดหน่อย เหมือนกับว่า เด็กไปหาปูที่อยู่ในรู. ถ้าเด็กมันไม่โง่นัก มองเห็นรูนี้ก็รู้ว่าในรูนี้ มีปู: มันมีร่องรอยอะไรแสดงอยู่แถวๆนั้น แล้วใหม่ๆด้วย: ไม่ใช่ว่าหลาย วันมาแล้ว มันไปอยู่ที่อื่นเสียแล้ว. นี้ก็เรียกว่ามันมีความฉลาด. ถ้าเอาคนที่ ไม่มีความชำนาญไปหาปูนี้ คงจะไปโง่หลายๆที่ทีเดียว กว่าจะพบปูสักตัวหนึ่ง.

เรื่องธรรมะ นี้ก็เหมือนกัน มัน ต้องดูที่ปฏิกิริยา ที่สิ่งเหล่านี้แสดง ออกมา, โดยเฉพาะอย่างยิ่งก็ คือความทุกข์. เรากำลังมีความทุกข์หลาย ๆ แบบ หลาย ๆ อย่าง ก็ดูที่ความทุกข์. ดูลึกลงไป ก็จะพบไปตามลำดับ ถึง เหตุของ ความทุกข์ กระทั่งรู้ความวนเวียนอยู่ในกองทุกข์ เห็นความวน กลมอยู่ ใน ระหว่าง ก็เลส กรรม และวิบาก ที่เรียกว่าวัฏฏสงสารนั้นแหละ ในที่สุดก์ มองลึก เข้าไปอีก ถึงต้นเหตุของอันนี้ มันก็ จะไปพบสึงที่เป็นต้นตอได้ คือกฏ, กฏ ของสึงทั้งหลาย.

ถ้าเมื่อ เห็นกฎ ทั้งหลายแล้ว ดูความที่กฎทั้งหลายไม่เปลี่ยนแปลง, ไม่ต้องเปลี่ยนแปลง; เป็นกฎอยู่ตลอดอนันตกาล, หรือไม่รู้ว่าจะใช้คำอย่างไรให้ มันสมกัน คือมันไม่เกี่ยวกับเวลา, ถ้ามันเป็นกฎที่แท้จริง. พอพบสิ่งที่ไม่เกี่ยว กับเวลา มันก็ค่อย ๆ พบสิ่งที่เรียกว่าอสังขตะ, หรือว่าไกวลยธรรม, หรือว่าที่ จะตั้งอยู่ในฐานะที่เป็นพระเจ้าอันแท้จริงขึ้นมาอย่างนี้.

นี่กฎของอะไร? มันก็แยกออกมาเพื่อจะเป็นกฎส่วนนั้น ๆ ที่ว่า ถ้ามาเป็นต้นไม้มีกฎเกณฑ์อย่างไร, มาเป็นสัตว์มีกฎเกณฑ์อย่างไร, มาเป็นคน มีกฎเกณฑ์อย่างไร; จากปรากฏการณ์ เหล่านี้ มัน ทำให้ค้นพบลึกลงไป ถึงตัวสิ่งที่เป็นกฎ ชนิดที่เป็นไกว้ลยธรรม คือไม่เปลี่ยนแปลง, มีอยู่อย่างเดียว ลักษณะเดียว อะไรเดียวหมด ทุกเวลา ทุกหนทุกแห่ง ทุกๆ ทั้งหมด, ก็เลย อยู่เหนือความมีขนาด ไม่มีรูปร่าง ไม่มีขนาด ไม่มีอะไร.

นั้นแหละคือ **ต้นตอเดิม เป็นไกวลยธรรมอยู่ตลอดเวลา;** แม้จะ เรียกว่าเดิมหรือปฐมก็ไม่ถูก เพราะมันไม่เกี่ยวกับเวลา, จะเรียกว่าที่แรกก็ไม่ถูก; แต่มันจำเป็นจะต้องพูดอย่างนั้น. ที่จริงมันไม่ควรจะพูดอย่างนั้น จะว่าเดิมก็ ไม่ได้ จะว่าที่แรกก็ไม่ได้.

นี้คือสิ่งที่เรียกว่า คงกระพันชาตรีที่สุด ไม่ขึ้นอยู่กับเวลา ไม่ต้อง ไปตามเวลา; แต่สามารถจะทำให้สิ่งต่าง ๆ ต้องเป็นไปอย่างนี้แหละ. มันมี ก็หมิ่นโลกธาตุล่ะ มีโลกธาตุกี่หมิ่นโลกธาตุ มีก็ระบบสุริยจักรวาล มันจะมี เท่าไรก็ตามใจ นับไม่ไหว แต่ทุกอย่างอยู่ใต้กฎกฏเดียวกันนี้. นี้เราจะต้องเข้า ไปถึงสิ่งนั้นแหละ จึงจะเรียกว่าถึงไกวัลยธรรม ที่มีความคงทนอย่างยึง คงกระพัน ชาตรีอย่างยึง, ไม่มีสิ่งใดเหมือน น่าจะยอมรับเอามาสมมติว่าเป็นพระเจ้า หรือ เป็นอะไรกันจริง ๆ.

ฉะนั้นการที่จะพยายามให้รู้จักสิ่ง ๆ นี้ ก็เป็นหน้าที่ของผู้ที่ยังไม่รู้จักสิ่ง สึงนี้ จึงขอให้ท่านทั้งหลาย พยายามที่จะเข้าใจสึงนี้ คือสิ่งที่เราบัญญัติชื่อสมมติ ดี-ชั่วกัน เพื่อพูดกันในสถานที่นี้ ว่าไกวลัยธรรม, คือธรรมชาติที่มีอยู่แต่เพียง อย่างเดียว ในที่ทุกหนทุกแห่ง ในเวลาทั้งหมด; เพราะว่ามันอยู่เหนืออำนาจ ของเวลา และของเนื้อที่ ของสถานที่, ฉะนั้นเข้าใจว่า พูดกันไปเรื่อย ๆ ก็คง จะเริ่มเห็นราง ๆ ขึ้นมาเป็นแน่นอน; สักวันหนึ่งเราจะรู้จัก หรือเข้าใจสิ่งที่ เรียกว่า อมตะ อสังขตะ หรือ วิสังขาร หรือ ไกวลัยธรรม คือ ธรรมที่มีอยู่ ตลอดกาล, หรือยิ่งกว่าตลอดกาล ได้เป็นแน่นอน.

นี่ในวันนี้สรุปความแล้วก็ได้อย่างนี้ : ให้รู้จักความหมาย ในแง่ของ ความคงกระพันชาตรี, ความคงกระพันชาตรี, ที่เป็นความหมายอันหนึ่ง ของสิ่งที่เรียกว่าไกวลยธรรม.

เป็นอันว่าเราได้พยายาม ที่จะเข้าใจสิ่งที่เรียกว่าไกวัลยธรรม กันทุกแง่ ทุกมุม ที่จะนึกคิดพิสูจน์ศึกษาอะไรได้, ให้รู้จักสิ่งนี้กันได้ สักวันหนึ่งข้างหน้า เพื่อประโยชน์ดังที่ได้บอกแล้วตรง ๆ ว่า เพื่อทำความเข้าใจอันดีกันระหว่างสิ่งที่ มีชีวิตทุกชีวิต ในสากลจักรวาล, เพื่อความอยู่ร่วมกันอย่างสันติแท้จริง ไม่ เหมือนสันติของพวกนักการเมือง.

เอาละวันนี้ก็สมควรแก่เวลาแล้ว ขอเบิดโอกาสแก่พระสงฆ์ทั้งหลาย สวดคณสาธยาย เรื่องที่ส่งเสริมกำลังใจ ในการแสวงหา และการปฏิบัติธรรมนี้ ต่อไปอีกวาระหนึ่ง.

ใกวัลยธรรม

ห็นโค้ง ๙ มิ.ย. ๑๖

ใกว ัลยธรรมในฐานะเป็นหลักมูลฐาน เพื่อทำความเข้าใจอันดีระหว่างศาสนา.

#### ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายในชุดไกวัลยธรรม ครั้งที่ ๑๐ นี้ อาตมาจะได้กล่าวโดย หัวข้อว่า ไกวัลยธรรมในฐานะเป็นหลักมูลฐาน เพื่อทำความเข้าใจอันดี ระหว่างศาสนา.

#### [ทบทวนคำบรรยายครั้งก่อน ๆ ถึงหน้า ๓๔๔.]

ขอให้ท่านทั้งหลายทุกคน ทบทวนความจำแต่หนหลัง ถึงสิ่งที่เรียกว่า ไกวัลยธรรม ให้กลับมาแจ่มแจ้งในใจพอสมควรเสียก่อน; แล้วก็จะเห็นได้

ଦାଦାଦା

ต่อไปว่า สิ่งนี้จะตั้งอยู่ในฐานะเป็นหลักมูลฐานอันมั่นคง เพื่อจะทำความเข้าใจ อันดีต่อกันและกัน ในระหว่างศาสนา ทั้งหลาย ที่มีอยู่ในโลกนี้ในเวลานี้.

โดยใจความย่อ ๆ ที่สุด ใกวัลยธรรมก็คือสิ่ง ซึ่งมีอยู่เพียงสิ่งเดียว หรืออย่างเดียว ตลอดไปในที่ทุกหนทุกแห่ง และทุกเวลา คือทุกเวลาและทุก สถานที่นั่นเอง; มีอยู่แต่สิ่งสิ่งเดียว สิ่งหนึ่งเท่านั้น, สิ่งนั้นเรียกว่าไกวัลยธรรม มีรายละเอียดที่ได้บรรยายมาแล้วถึง ๙ ครั้ง.

ครั้งที่ ๓ แสดงโดยปริยายต่าง ๆ เพื่อจะให้ เห็นว่า สิ่งนั้นเป็นสิ่งที่มีอยู่ ก่อนสิ่งทั้งปวง ขอให้ฟื้นความจำแต่หนหลัง ที่ได้อธิบายถึงคำว่า "มือยู่ก่อนสิ่ง ทั้งปวง" มันเป็นสิ่งสิ่งเดียว มีอยู่ในที่ทั่วไป ตลอดเวลาทั้งปวง คือก่อนสิ่งทั้งปวง จะมีขึ้นมา เป็นความมือยู่อย่างประหลาด คือมือยู่อย่างไม่เหมือนสิ่งทั้งปวง.

สึงทั้งปวงนั้น มันมีอยู่อย่างลมๆแล้งๆ คือเกิดขึ้น-ตั้งอยู่-ดับไป, เกิดขึ้น-ตั้งอยู่-ดับไป; นี้มันลมๆแล้งๆ. แต่ถ้าสำหรับสึงที่เรียกว่าไกวลยธรรม แล้ว มันไม่ได้มีการเกิดขึ้น หรือตั้งอยู่ หรือดับไป; มันมีอยู่อีกอย่างหนึ่ง ซึ่งบางที่ก็จะเข้าใจผิดได้ เห็นเป็นความไม่มีอะไรไปเสีย.

ที่ว่า ความมิได้มีอยู่ มิได้ตั้งอยู่ เหมือนสิ่งทั้งปวงนั้นแหละ มัน ไม่ได้
หมายความว่า ไม่มีอะไร; มันมีอยู่อีกความหมายหนึ่ง ซึ่งไม่ควรจะเรียกว่า
มีอยู่ด้วยซ้ำไป; แต่ไม่รู้จะเรียกว่าอะไร ก็ยังต้องเรียกว่า "มีอยู่" ก่อนสิ่ง
ทั้งปวง. ความ "มีอยู่" นั้น เป็นความ "มีอยู่" แท้จริง มิใช่มีอยู่อย่าง
สิ่งทั้งปวง ซึ่ง "มีอยู่" อย่างลมๆแล้งๆ นี้ความหมายหนึ่ง.

ในการบรรยายครั้งที่ ๒ ก็ แสดงให้เห็นว่า ไกวัลยธรรมนั้น ควรแก่นาม ว่าธรรมอย่างยิ่ง. คำว่า "ธรรม" แปลว่า สึงที่ทรงตัวอยู่ได้โดยตัวมันเอง. สึงใดบ้างที่ทรงตัวอยู่ได้โดยตัวมันเอง คือไม่อาศัยเหตุปัจจัยอื่นมาช่วยเหลือ?

ท่านต้องคิดดูให้ดี มีอยู่สิ่งเดียว แต่สิ่งที่เรียกว่า ไกวัลยธรรม เท่านั้น ที่จะมีอยู่ได้โดยตัวมันเอง ในตัวมันเอง โดยที่ไม่ต้องมีเหตุบัจจัยอะไร. ธรรม นอกนั้นก็ต้องมีเหตุมีบัจจัย; แล้วก็ต้องหมุนเวียนอยู่เรื่อย อยู่นึ่งไม่ได้; ถ้า อยู่นึ่งก็จะสลายไป ทำลายไป.

ฉะนั้น ต้องมีการหมุนเวียนอยู่เรื่อย แต่เกิดขึ้น-ตั้งอยู่-ดับไป, คือ ให้มีอะไรปรุงแต่งไว้เรื่อย มันจึงจะอยู่ได้. ถ้าอย่างนี้ก็เรียกว่า ความที่มัน ไหลเวียนอยู่เรื่อยนั้นแหละ เป็นตัวธรรม ของธรรมประเภทนี้.

นี้จะเรียกว่ามันอยู่ตลอดเวลาก็ได้เหมือนกัน; แต่มันอยู่อย่างที่ เรียกว่าเกิดขึ้น – ตั้งอยู่ – ดับ ไป, เกิดขึ้น – ตั้งอยู่ – ดับไป; ก็เลยเอาความที่มัน อยู่ได้ เพราะการไหลเวียนนั้นว่า เป็นการทรงตัวอยู่ได้ในตัวมันเอง คือการไหล เวียน หมุนเวียน เหมือนกับเอาอะไรมาบั้นให้หมุนจี๋ แล้วทรงตัวอยู่ได้ไม่ล้มไป อย่างลูกข่างนี้เป็นต้น. มันก็ต้องอยู่ได้ ทรงตัวอยู่ได้ แต่ต้อง ด้วยความไม่แน่ นอน คือ ไม่เที่ยง หรือเปลี่ยนเรื่อย.

ที่นี้อีกสิ่ง สิ่งหนึ่งนั้นมันตรงกันข้าม เอาความหมายว่ามันตรงกันข้าม, ไม่ต้องหมุน ไม่ต้องปรุงแต่ง ไม่ต้องอะไรหมด ก็มือยู่ได้อย่างเที่ยงแท้แน่นอนกว่า; เพราะฉะนั้นหน้าตาของมัน ต้องไม่เหมือนกัน. อย่างหนึ่งเป็นหน้าตาที่ไม่มี หน้าตา คือจะไม่แสดงอะไรให้เป็นรูปเป็นนามอะไรได้; แต่มันก็มีอยู่. ฉะนั้น หน้าตาของมัน จึงยากที่คนทั่วไปจะรู้จะเห็น จะมองเห็นว่า มันมีอยู่อย่างไร.

เรื่องอย่างนี้ พวกเข็นก็มีพูด. เขาพูดว่า "หน้าตาดั้งเดิม". ใครเคย เห็นหน้าตาดั้งเดิมของตัวบ้าง? เมื่อก่อนแต่มาเป็นอย่างนั้นั้น มันมีหน้าตา อย่างไร? ก็พูดเป็นปริศนา คือต้องขบคิด. ใครเห็นหน้าตาดั้งเดิม คนนั้น ก็เห็นธรรมะหมด กระทั่งนิพพาน.

เอาละ, เป็นอันกล่าวได้ว่า สิ่งที่เรียกว่าธรรม ถ้าเป็น ธรรมแท้ ทรงตัวอยู่ได้เอง ก็ต้อง เป็นประเภทใกวัลยธรรม หรือ อสังขตธรรม เท่านั้น; นอกนั้นเป็นธรรม ที่ทรงตัวอยู่ด้วยความหมุนเวียนเปลี่ยนแปลง ความหมุนเวียน เปลี่ยนแปลงนั้นเป็นตัวมันเอง เป็นตัวหมุนเวียนเปลี่ยนแปลง จึงมีหน้าตา ที่เปลี่ยนไปเรื่อย; ดังนั้นจึงไม่ใช่ไกวัลยธรรมที่แท้จริง, เป็นแต่เพียงเงา หรือ เปลือก หรืออะไร ที่มันพลอยหมุนติด ๆ กันไปรอบ ๆ ไกวัลยธรรม. ใช้คำว่า รอบ ๆ ก็ไม่ค่อยจะถูก; คือมันออกมาทุกแห่งทุกหน ทั้งข้างบน ข้างล่าง ข้างซ้าย ข้างขวา. ไกวัลยธรรมตั้งอยู่ในฐานะเป็นสิ่งที่ควรแก่นามว่าธรรม คือสิ่งที่ทรงตัว อยู่ได้เองนี้ เป็นอย่างยิ่ง.

ในครั้งที่ ๓ พูดถึงไกวัลยธรรมในฐานะที่เป็นกฎ คือ กฎที่เรียกว่า สามัญญ-ลักษณะ ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา. มัน มีกฎอันหนึ่ง ซึ่งทำให้เกิดมี สิ่งที่ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ หรือเป็นอนัตตา. ความเป็นของไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา นั้น มัน เป็นกิริยาอาการ. ตัวกฎนั้นมันอีกอันหนึ่ง ซึ่งมันมีอยู่ สำหรับทำให้สิ่งนี้ต้องเป็นอย่างนี้, คือมีกิริยาอาการเป็นของไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา. ฉะนั้น เป็นสิ่งเดียว เป็นอันเดียว ตัวเดียว ในที่ทุกแห่ง ในที่ ทุกเวลา เรียกว่ากฎ.

จำคำว่ากฎกันไว้ให้ดีๆ คำนี้จะต้องพูดกันอีกมากต่อไปข้างหน้า มันมี อะโรมากกว่าที่รู้กันอยู่แล้ว. ที่รู้กันอยู่แล้วว่ากฎโรงเรียน กฎบ้านเมือง กฎหมาย นี้มันเป็นกฎอย่างของเด็กเล่น ไม่ใช่กฎอย่างของไกวลัยธรรม; แม้ที่สุดแต่กฎ วิทยาศาสตร์ ที่เขากำลังพูดๆ พบๆกันอยู่นี้ ก็ยังค่อนข้างจะเป็นเด็กเล่น, คือ ไม่เด็ดขาด ไม่ตายตัว เหมือนกฎที่เป็นตัวไกวลัยธรรม ไกวลัยธรรมในฐานะ ที่เป็นกฎอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา.

ในครั้งที่ ๔ ถัดมา ก็พูดถึงใกว้ลยธรรม ในฐานะที่เป็นกฎของอิทัปบัจจยตา หรือ ปฏิจจสมุปบาท. นี้เราก็ได้อธิบายกันยึดยาว เต็มการบรรยาย
๑ ครั้ง ให้รู้เรื่องอิทัปบัจจยตา ว่าเมื่อสึงนี้ๆเป็นบัจจัย สึงนี้ๆจึงเกิดขึ้น,
เมื่อไม่มีสิ่งนี้ๆเป็นบัจจัย สึงนี้ๆก็ไม่เกิดขึ้นคือดับไป. นี้มันเป็นตัวก็ริยา
อาการ ที่เรียกว่าอิทัปบัจจยตา; แต่แล้วมันมีกฎอยู่อีกอันหนึ่ง ซึ่งทำให้มัน
ต้องมีอาการอันนี้. นันแหละเรียกว่ากฎของอิทัปบัจจยตา มีลักษณะเป็น
ใกวลยธรรม คือมีอย่างเดียว ครั้งเดียว เพียงอันเดียว ในที่ทั่วไป ในที่ทุกหน
ทุกแห่ง ไม่มีการเปลี่ยนแปลง ไม่รู้ว่ามันมีอยู่ได้อย่างไร, เกิดมาเมื่อไร. แต่มัน
มีอยู่ตลอดไปอย่างนี้.

นี้ ความเป็นใกวัลยธรรม หรือจะเรียกให้สั้นคือว่า ไกวัลยตา, ความ ที่มันเป็นไกวัลยธรรม มันมีอยู่อย่างนี้; นี้ก็คือกฎด้วยเหมือนกัน. แต่กฎที่ บังคับให้เป็นไปตามเหตุและผล เรียกว่ากฎอิทัปบีจจยตาก็ได้, กฎปฏิจจ- ตอส ใกวัลยธรรม

สมุปบาท ก็ได้. ถ้าเรียกว่า ปฏิจจสมุปบาท นี้มันแคบอยู่แต่ในวงของเรื่องสิ่งที่มี ชีวิต มีจิตใจ, รู้สึกเป็นทุกข์เป็นสุขได้. ถ้าเราเรียกว่า อิทัปบัจจยตา ความหมาย ก็อย่างเดียวกันแหละ แต่มัน ขยายกว้างออกไป ถึงสิ่งที่ไม่มีชีวิต ไม่มีความรู้สึก ก็ยังได้.

ครั้งที่ ๕ ใกวัลยธรรมในฐานะ เป็นกฎจตุราริยลังจ์. นี้แกล้งเอามา แสดงให้เห็นด้วยพร้อมๆกันไปว่า ในฐานะที่มันเป็นกฎที่สำคัญ ที่จำเป็น ที่จะต้อง รู้และต้องปฏิบัติตาม. ถ้าไม่ปฏิบัติตาม มันก็จะต้องพบกันเข้ากับความทุกข์,

ทีนี้ กฎจตุราริยสัจจ์นี้ สำหรับสิ่งที่มีชีวิต รู้สึกคิดนึกได้ รู้สึกสุข ทุกข์ได้; เพราะว่า พระพุทธเจ้าท่านได้ตรัสไว้ อย่างนั้นเอง คือตรัสว่า เราหรือ พระอรหันต์ทั้งหลาย บัญญัติเรื่องอริยสัจจ์ สำหรับสัตว์ที่มีความรู้สึกอยู่ คือ เวทิยมานสุล–สัตว์ที่กำลังมีความรู้สึกอยู่.

กฎนี้ก็สำหรับมนุษย์โดยเฉพาะ; แต่ถึงอย่างนั้น มันก็เป็นกฎ ชนิดที่เป็นไกวัลยธรรม; หมายความว่า ไม่ว่าครั้งไหน ที่ไหน เมื่อไร ยุคไหน สมัยไหนก็ตามใจ จะต้องมีกฎอย่างนี้. และกฎเดียวนี้เท่านั้น ที่เกี่ยวกับทุกข์ หรือว่าจะไม่มีทุกข์; แต่ให้รู้ว่ามันเป็นกฎที่แคบเข้ามา มุ่งหมายเฉพาะสิ่งที่มี ความรู้สึกคิดนึกได้ แล้วก็รู้จักสุข รู้จักทุกข์ มีสติบัญญาที่จะใช้กฎนี้ให้เป็น ประโยชน์.

ในครั้งที่ ๖ *ไกวัลยธรรมในฐานะที่เป็นสักว่าธาต*ุ, ธา–ดุ ในภาษาบาลี ออกเสียงเป็นไทยว่าธาตุ. คำว่า ธาตุ นี้ก็แปลว่า **สิ่งที่ทรงตัวมัน**เองอยู่ตาม ธรรมชาติ, ทรงตัวเองอยู่ตามธรรมชาติ. ฉะนั้นไม่ควรจะไปถือว่าเป็นสัตว์ เป็นบุคคล เป็นตัวกู เป็นของกู; แม้แต่ส่วนน้อยส่วนหนึ่ง เป็นสักว่าธาตุ ตามธรรมชาติ มีอยู่ ทรงตัวอยู่ ตามธรรมชาติ.

คำนี้มีความหมายอย่างเดียวกับคำว่าธรรม ซึ่งแปลว่าทรงตัวอยู่ เหมือนกัน; แต่คำว่า ธาตุ นี้ต้องการจะให้ ละเอียดลงไป จนถึงชิ้นสุดท้ายที่ จะแบ่งแยกได้ ให้มันทรงตัวอยู่; ฉะนั้นจึงไปถึงสึงที่แบ่งแยกไม่ได้อีกต่อไป : ธาตุนั้นธาตุนี้, หรือไม่ควรจะแบ่งอีกต่อไป ที่เรียกว่า ดิน น้ำ ลม ไฟ อากาศ วิญญาณ เป็นต้น, กระทั่งถึงเป็นอสังขตธาตุ และสังขตธาตุ.

ให้รู้ว่าเป็นสักว่าชาตุ; อย่าได้มีวี่แวว หรือมีความหมายของคำว่า ตัวตน สัตว์ บุคคล เหมือนที่เรารู้สึกอยู่ ด้วยความไม่รู้ของเรา ว่ามันเป็นตัวกู เป็นของกู; มีปัญหาเกิดขึ้น เพราะเป็นตัวกูเป็นของกู; ให้เห็นเป็นสักว่าชาตุ แล้วก็จะไม่เกิดความรู้สึกเช่นนั้น.

แล้วสิ่งที่เรียกว่า ธาตุนั้นที่แท้จริง แท้แล้ว ก็เป็นพวกอสั่งขดธาตุ; เป็นตัวใกวลัยธรรมแท้, เป็นสิ่งที่ใม่ต้องมีเหตุบัจจัยปรุง. ที่นี้มันมีเหมือนกับว่า ปฏิกิริยา หรือเงา หรืออะไร ของอสั่งขตะ เหล่านี้ ก็ออกมาเป็นสั่งขตธาตุ: มีเหตุมีปัจจัยปรุง เป็นธาตุหลอก ๆ.

เช่นธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม ก็ยังมีการเกิดขึ้น ตั้งอยู่ ดับไป เหมือนกับพวกที่ไหลเวียน เป็นสังขตะทั่ว ๆ ไป. นี้ก็เรียกว่า ธาตุสังขตะ มีเหตุ มีบ้จจัยปรุง ไม่แน่นอนยังเปลี่ยนได้ แม้ว่าจะเพ่งเล็งไปให้ถึงคุณสมบ์ติอันลึกถึง ที่สุดของมัน เช่น ธาตุดิน ของแข็ง ธาตุน้ำ ของเหลวนี้ มันก็ยังอยู่ใน วิสัยที่เปลี่ยนแปลงอยู่นั้นแหละ : มันแข็งมาก แข็งน้อย เหลวมาก เหลวน้อย.

ทีนี้สึงใดจะ ควรแก่คำว่าธาตุที่สุด สึงนั้นก็ต้องเป็นตัวใกวลัยธรรม
คือธาตุที่ไม่เปลี่ยนแปลง; แล้วอีกอย่างหนึ่ง ก็อย่าให้เข้าใจว่า แม้ใกวลัยธรรม
จะเป็นสึงที่ไม่เปลี่ยนแปลง ก็อย่าได้ถือไกวลัยธรรมนั้น ว่าเป็นตัวตน. ตัวนี้
ที่แบ่งออกมาเป็นส่วนย่อย ๆ หรือว่าที่รวมกันเป็นตัวใหญ่ เป็นมหาอัตตา เป็น
ปรมอัตตา ซึ่งพวกอื่นเขาถือกันว่าเป็นอัตตา; แต่พุทธศาสนาไม่ถือ อย่างนี้
เป็นต้น. ให้เห็นว่า เป็นธาตุอยู่ตลอดเวลา แต่ก็เป็นไกวลัยธรรม คือสึง
เดียวนั้นตลอดเวลา และพื้นที่ทั้งปวง.

ครั้งที่ ๗ ไกวัลยธรรมในฐานะเป็นธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธะ, ธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธะนี้ รวมอยู่ในสิ่งที่เป็นไกวัลยธรรม : เพราะในสิ่ง ที่เป็นไกวัลยธรรมหรือตัวไกวัลยธรรมนั้นก็ได้ เพราะมันมีสิ่งเดียว, ในสิ่งนั้นต้อง มีธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธะ เจืออยู่แล้วเสมอไป: ไม่อย่างนั้นจะออกมา เป็นความเป็นพุทธะ คือรู้อะไรได้นี้ไม่ได้.

นี้ถ้ามนิวิวัฒนาการออกมา มันกลายเป็นธรรมชาติที่มีความรู้สึก คิดนึก มีชีวิตจิตใจ; เมื่อสมบูรณ์เต็มที่ ก็อย่างคนเรานี้; มีความรู้สึกคิดนึก จนกระทั่งปัญญาสูงสุดถึงที่สุด เป็นพุทธะเต็มที่. ในใกวัลยธรรมนั้น จะต้อง มีเชื้อชนิดนี้อยู่พร้อมเสร็จ, คือจะพูดกลับกันอีกทีหนึ่งว่า ความเป็นพุทธะนี้ จะ ต้องตั้งอยู่ในฐานะเป็นใกวัลยธรรม จะเรียกว่าคุณสมบัติของใกวัลยธรรมก็ได้: แต่มันไม่ถูก มันไม่รู้จะพูดว่าอย่างไร, เพ่งเอาความแต่เพียงว่า ธรรมชาติอันนี้ จะต้องเป็นสิ่งสิ่งเดียว และมีอยู่ตลอดเวลา และในที่ทั้งปวง แล้วก็กระจาย ออกมาในสิ่งทุกสิ่ง. ในธาตุอะไรก็ได้ จะต้องมีเชื้อแห่งความเป็นพุทธะ เจืออยู่ด้วยเสมอไป มันได้โอกาสปรุงแต่งกันเมื่อไร ก็เบิกบานออกมาเป็นพุทธะ.

ทีนี้ ครั้งที่ ๘ ก็พูดถึงไกว้ลยธรรมในฐานะเป็นกฎ หรือเป็นอำนาจของ
วิวัฒนาการของชีวิต คือสึงที่จะเรียกว่าชีวิตอันแท้จริง หรือตั้งอยู่จริงๆ ควรจะ
เป็นไกว้ลยธรรม: นอกนั้นเป็นชีวิตหลอก, อย่างชีวิตคนนี้เป็นชีวิตหลอกๆ.
เดี๋ยวมันก็ไม่มีแล้ว สึงที่จะตั้งอยู่จริงไม่เปลี่ยนแปลงนั้น ก็มีอยู่แต่สึงที่เรียกว่า
ไกว้ลยธรรม: เลยถือเอาว่า ในไกว้ลยธรรมนั้นมีธาตุแห่งชีวิต หรือความเป็น
ธรรมชาติของสึงที่มีชีวิตเจืออยู่. ถ้ามันเจริญเบิกบานงอกงามออกไป มันจะ
ปรากฏเป็นชีวิตสมบูรณ์แบบอย่างนี้ขึ้นมา, แต่แล้วก็ไม่ได้อยู่นาน มันจึงเหมือน
กับประกายอันหนึ่งของไฟอันแท้จริง ที่ช่อนอยู่ที่ไหนก็ไม่รู้ ประกายไฟดวงหนึ่ง
ออกมาแวบหนึ่ง เดี๋ยวก็ดับไปนี้.

นี่ก็เรียกว่าชีวิตอย่างที่เราเรียกๆกันนี้ ชีวิตจริงๆที่เป็นอมตะ ไม่ รู้จักตายจริงๆนั้นอยู่ที่ใหน.

ฉะนั้น ถ้า เห็นแล้วจะเห็นพร้อมกันหมด สำหรับความหมายทุกแง่
ของไกวลัยธรรม เช่น ความทรงอยู่ได้ตลอดกาล ความเป็นชีวิต ความเป็นพุทธะ
หรือความทรงตัวอยู่ได้ อย่างนี้เป็นต้น. ฉะนั้น ต้องทบทวนความจำ เกี่ยวกับ
ลักษณะของสิ่งที่เรียกว่าไกวลัยธรรมอย่างนี้ก่อน แล้วจึงเอาข้อมูลเหล่านี้มา
สำหรับพูดจากันในการต่อรองกัน เพื่อจะทำความเข้าใจอันดีแก่กันและกัน
ระหว่างศาสนา.

#### [ปรารภประโยชน์ในความเข้าใจกันในระหว่างศาสนา]

เอาละ, ที่นี้ขอเตือนไว้เสมอว่า ที่เราเอาเรื่องนี้มาพูดนี้ เราพูดกัน ในฐานะที่มันจำเป็นแก่มนุษย์; ดังนั้นจึง ไม่ใช่พูดในลักษณะของปรัชญา. ถ้าพูดอย่างปรัชญา มันก็เป็นเรื่องเพ้อเจ้อ, มันเป็นเรื่องเพื่อปรัชญา. ถ้าพูด เป็นปรัชญา นี้มันก็น่าหัวแหละ : ความจริงเพื่อประโยชน์แก่ความจริง, สัจจะ เพื่อประโยชน์แก่สัจจะ. ไม่ใช่เพื่อมนุษย์เลย, หรือปรัชญาก็เพื่อประโยชน์แก่ ปรัชญา.

เราจะไม่พูดไกวัลยธรรมในแง่ของปรัชญา หรือปรัชญาอย่างเดียวจะพูดในแง่ของศาสนา; ซึ่งจะเป็นความจริงที่เป็นประโยชน์แก่มนุษย์, ความจริงเพื่อมนุษย์; ไม่ใช่ความจริงเพื่อความจริง. ฉะนั้นเราจึงพูดไกวัลยธรรมในฐานะที่จะเป็นหลักมูลฐาน สำหรับต่อรองพูดจาซึ่งกันและกัน, เพื่อปรับความเข้าใจซึ่งกันและกันในระหว่างศาสนา. นี้เป็นประโยชน์แก่มนุษย์, และกำลังจำเป็นอย่างยิ่งสำหรับมนุษย์สมัยนี้.

ขอให้ถือว่านี้คือ บัญหาเฉพาะหน้าของโลกสมัยนี้ คือความที่ ศาสนาแต่ละศาสนา พูดกันไม่รู้เรื่อง, เป็นความแตกแยก วิวาท ทะเลาะกัน ระหว่างศาสนา. ศาสนากำลังทะเลาะกันเองอยู่ตลอดเวลา; แล้วเดี๋ยวนี้ก็ รุนแรงยิ่งขึ้น เพราะเข้ามาเกี๋ยวข้องกับการเมือง, แล้วศาสนาไม่เป็นอิสระ ศาสนามาเป็นเครื่องมือของการเมือง ศาสนาก็กลายเป็นสิ่งที่จะต้องวิวาทกัน มากขึ้น. ที่นี้เมื่อมัน หมดความเป็นศาสนา โดยแท้จริงไปแล้ว มนุษย์ก็ไม่ สนใจกับศาสนา ดูหมื่นศาสนา ละทิ้งศาสนา, ก็ฆ่าพระเจ้าเสียให้ตายเลย นี้เราจึงเอาเรื่องที่จะทำความเข้าใจกันได้ ในระหว่างศาสนานี้แหละ มา พูดกันโดยเอาสึงที่เรียกว่าไกวลัยธรรมเป็นมูลฐาน.

ความเจริญอย่างสมัยใหม่ ทำให้เกิดการ ตีความที่เกี่ยวกับศาสนา หรือ เกี่ยวกับศีลธรรมนั้น เฉออกไป, เฉออกไป, เฉออกไป, ไกลไปทุกที, ไม่ไปตามหลักเกณฑ์ของศีลธรรม และของศาสนามากขึ้นทุกที.

อ่านหนังสือพิมพ์ฉบับหนึ่งเมื่อ ๒-๓ วันมานี้ ซึ่งเชื่อว่าหลายคน
ก็อ่าน ว่าที่ประเทศหนึ่ง จะออกชื่อดีไม่ดี จะผืดมารยาทหรือไม่ก็ไม่ทราบ;
ไม่ออกชื่อก็ได้ ว่าประเทศที่ใหญ่โต ที่เจริญด้วยการศึกษานี้ ศาลสูงสุดเขา
ตีความพิพากษาชี้ขาดว่า การมีระบำเปลื่องผ้านั้น ไม่ทำลายศีลธรรมอันดีของ
ประชาชน; มีเหตุผลว่า ทุกคนมีเสรีภาพ. คนที่มันจะเปลื่องผ้าหากิน เขา
ก็มีเสรีภาพ; แล้วคนที่ไปเสียสตางค์แพงๆเข้าไปดูนั้น เขาก็รู้อยู่แล้วว่า ในนั้น
มันมีอะไร เขาเสียสตางค์ให้สึ่งสึ่งนั้น; นั้นมันคืออะไร เขาก็รู้อยู่แก้ใจ
ฉะนั้น ไม่มีใครเสียหาย ก็ให้ยกพ้องไป ให้ถือว่า ไม่กระทบกระเทือนศีลธรรม
อันดีของประชาชน หมายความว่าตำรวจหรืออัยการเป็นผ่ายแพ้ไป.

นี้การตีความอย่างนี้ มันจะผิดถูกของเขา ก็ตามใจเขา; แต่ว่า ถ้า ทางศาสนา แล้วก็จะถือว่า เป็นการตีความที่เฉออกนอกแนวของศีลธรรม หรือของศาสนาที่เคยมีมาแต่ก่อน; แล้วเราถือว่า ถ้าสิ่งเหล่านี้เจริญละก็เป็น อันว่า คนเราจะต้องมีจิตใจชนิดที่เป็นข้าศึกแก่ธรรมะ แก่ศาสนา แก่พระเจ้า. ฉะนั้น ไม่เท่าไรคนก็จะทำอะไรมากไปกว่านั้น ทำไปในที่ที่จุ้นจ้านมากขึ้นมากขึ้น แล้วก็ไม่มีใครผิด. เพียงแต่ว่าจะไปบังตอไม้สักตอหนึ่ง ก็ทำอะไรกันได้; อย่างนี้ เป็นต้น.

นี่ระวังให้ดีว่า การที่ โลกในสมัยบ้อจุบันนี้ ละเลยสิ่งที่เรียกว่า ศาสนา หรือ ศีลธรรม ก็ตาม ยิ่งขึ้นทุกที; ก็เพราะว่าศีลธรรมหรือศาสนานี้ ไม่พิสูจน์ความจริง หรือเหตุผลอะไรบางอย่างให้เป็นที่พอใจแก่เขา ใน บัจจุบันนี้. เขาก็มองไปในแง่อื่น ในทางอื่น มากขึ้นทุกที; นี่แล้วโลกนี้ จะเป็นอย่างไร.

นี่เรียกว่า โลกนี้กำลังลืมเรื่องทางศาสนายิ่งขึ้น หรือ เรื่องทางจิต ทางวิญญาณ นั้น ถูกละเลยยิ่งขึ้น; ไปมุ่งหมายเหตุผลแต่เรื่องทางวัตถุ, เอา ความรู้สึกที่เกี่ยวกับวัตถุเป็นหลัก; มันก็ลามขึ้นมาถึงผู้บัญญัติศีลธรรม ถึง ผู้พิพากษา ตีความของศีลธรรมหรือกฎหมายอะไรต่าง ๆ. นี่เพราะว่า ไม่รู้จัก สิ่งสำคัญที่สุด ที่ถูกต้องอยู่ตลอดเวลา คือสิ่งที่เรียกว่า ไกวัลยธรรม.

ถ้าถือเอาไกวัลยธรรมเป็นหลัก ก็ต้องหมายความว่า เมื่อทำอย่างนี้ ผลจะต้องเกิดขึ้นอย่างนี้, เมื่อทำอย่างนี้ ผลก็จะต้องเกิดขึ้นอย่างนี้ ตามหลัก ของอิทปับจจยตา.

ทีนีเมื่อทำกันอย่างนั้น, อย่างที่ว่านั้น บูชาสึงเหล่านั้นแล้ว ผลมันก็ ต้องเกิดขึ้น เป็นความไม่มีศีลธรรม ในจิตใจของมนุษย์ยิ่งขึ้น ๆ : มีข้อ แก้ตัวเสมอ; แล้วโลกนี้ก็จะมีอันธพาลมากขึ้น คือผู้ที่ไม่มีศีลธรรม แล้วมีจิตใจ ด้ำทรามลงจะมีมากขึ้น, แล้วเขาก็จะถือเอาประโยชน์ส่วนตัวเขาตามลำพัง เขา ก็เบียดเบียนคนอื่น อย่างที่เรากำลังลำบากอยู่ ด้วยบุคคลประเภทที่เรียกกันว่า อันธพาลนั้นเอง. นี่แหละคือ โทษของการที่ไม่รู้จักสิ่งสูงสุดที่สุด คือ ใกวัลยธรรม ซึ่งเป็นสิ่งสูงสุด จนไม่รู้จะใช้คำว่าสูงสุดอย่างไร แล้วก็ไม่เคย เปลี่ยนแปลงด้วย ตั้งอยู่ในฐานะที่เรียกว่าเป็นพระเจ้า อย่างที่เคยอธิบายมาแล้ว.

#### [เริ่มคำบรรยายคามหัวข้อครั้งนี้.]

ทีนีในวันนี้ อาตมาก็ได้บอกแล้วว่า จะพูดกันถึงไกวลัยธรรม ใน ฐานะเป็นหลักมูลฐาน สำหรับต่อรองพูดจากัน เพื่อทำความเข้าใจอันดึกัน ในระหว่างศาสนาทั้งปวง โดยใช้ไกวลัยธรรมนี่แหละเป็นหลักมูลฐาน แต่ถึง อย่างนั้นก็ดี ความเป็นหลักมูลฐานนั้น มันยังแยกได้เป็นหลาย ๆ ผ่าย หรือ หลาย ๆ หัวข้อ. ในวันนี้จะพูดกันแต่สักหัวข้อหนึ่ง คือสิ่งที่เรียกว่า ปฐมเหตุ.

หลักมูลฐานสำหรับทำการต่อรองกันระหว่างศาสนา ข้อที่หนึ่ง เรียกว่า ปฐมเหตุ.

ปฐม ก็แปลว่า ที่แรก หรือ อันแรก, เหตุก็คือเหตุ. เมื่อพูดถึงปฐมเหตุ ทุกคนก็พอจะเดาความหมายได้ว่าอะไร เป็นต้นเหตุที่แรกของสิ่งทั้งปวง. แต่ ถึงอย่างนั้นก็เถอะ มันยังมีความยุ่งยากลำบาก เราจะพูดว่าไกวัลยธรรมเป็น ปฐมเหตุ ก็ถูก แต่ไม่หมด; คำว่าเหตุมันยังมีความหมายที่กำกวมหรือจำกัด. เดี๋ยวก็จะว่ากันต่อไป ว่าควรจะว่าอะไรดี จะเรียกอย่างไรดี. ในที่นี้จะขอบอกให้ทราบเสียก่อน ว่า ทำไมจึงยกเอาคำคำนี้ คือคำว่า
ปฐมเหตุ ขึ้นมาพูดกันก่อน ? เพราะ ในศาสนาทุกศาสนา ก็ว่าได้ ถือกันว่ามีสิ่ง
ที่เรียกว่า ปฐมเหตุ คืออันแรก. แต่บางศาสนาระบุตรงเลยว่า ปฐมเหตุก็คือสิ่ง
นั้น ๆ ปฐมเหตุของสากลจักรวาลน่ะ มันคือสิ่งนั้น ๆ, ในพุทธศาสนา ก็ไม่ได้
ระบุตรงอย่างนั้น: แต่คำกล่าวทั้งหลาย มันก็แสดงให้เห็นได้ว่า ยอมรับว่ามี
ปฐมเหตุด้วยเหมือนกัน.

ข้อนี้มันมีความสำคัญอยู่ตรงที่ว่า พวกที่ถือว่ามีปฐมเหตุ ที่เป็นอัน แรก หรือเป็นพระเจ้าสร้างสิ่งทั้งปวงเป็นปฐมเหตุ อย่างนี้แล้ว เขาก็ถือเอาว่า สิ่งนั้นเป็นอัตตา – เป็นตัวตน เป็นบรมอัตตา – ตัวใหญ่อย่างยิ่ง ที่ออกมาของ อัตตาทั้งหลาย หรือว่าสิ่งนั้นสร้างอัตตาทั้งหลายออกมา.

พุทธศาสนาไม่ยอมรับอย่างนั้น แต่ก็มิได้ปฏิเสธว่า สิ่งที่มันมีอยู่ ที่แรก ก่อนสิ่งใด ๆ แล้วสิ่งใด ๆ ต้องออกมาจากสิ่งนั้น, หรืออาศัยสิ่งนั้น, หรือ คลอดออกมาจากสิ่งนั้น; อย่างนี้มันก็มีอยู่, แล้วสิ่งนั้นก็ ควรจะเรียกว่าปฐม-ธรรม มากกว่า คือให้มันได้ทั้งเหตุทั้งผล, หรือว่าไม่เป็นเหตุหรือไม่เป็นผล. แต่ในภาษาทั่วไปมักจะเรียกว่าปฐมเหตุเสียแล้ว ก็ต้องเลยเรียกว่าปฐมเหตุกัน ไปก่อน. แต่ที่ถูกควรจะเรียกว่าปฐมธรรม. คือธรรมอันแรกหรือสิ่งอันแรก ซึ่งจะไม่เรียกว่าเหตุว่าผล.

### พิจารณาคำว่า "ปฐมเหตุ" กับปฐมธรรม.

เอาละ, ทีนี้ที่จะให้มีประโยชน์มาก ก็จะต้อง วินิจฉ**ยกันถึงคำว่า** ปฐมเหตุ กันเสียก่อน เพื่อจะได้คำจำกัดความของคำว่า "ปฐมเหตุ" ที่ถูกต้อง กันเสียก่อน.

ดำว่า เหตุ นี่แหละ เป็นคำที่จะทำให้ยุ่ง เพราะมันหมายความได้
หลายอย่าง : เป็นเหตุโดยตรง ก็มี, มัน เป็นเหตุแต่สักว่ามันเป็นที่อาศัย
เป็นแดนให้ ใหลออกมาจากสิ่งนั้นก็มี, กระทั้งว่ามันเป็นแดนอันหนึ่ง เป็นอนันตะ
ไม่มีที่สิ้นสุด เป็นที่ออกมาแห่งเหตุทั้งหลายก็มี, แล้วเหตุทั้งหลายจึงค่อย
ออกผลทั้งหลายอีกที่หนึ่ง อย่างนี้ก็มี, มันเรียกว่าเหตุได้ทั้งนั้น,

แต่ที่จริง สิ่งนี้จะเรียกว่า ปฐมเหตุ ไม่ถูกตามตัวหนังสือ: ถ้าถือ เอาตามตัวหนังสือก็ผิด มัน ควรจะเรียกว่าปฐมธรรม, หรือ สึ่งที่เป็นปฐม; จะเป็นเหตุหรือจะเป็นอะไร ประเดี๋ยวก็ลองพังดูก็แล้วกัน.

เหมือนอย่างว่า ขึ้นหม้อขึ้นมาอย่างนี้ ดินสำหรับขึ้นหม้อ, นั้นเป็น เหตุ, หรือว่ามือของช่างขึ้นหม้อ หรือว่าจานหมุนสำหรับทำการขึ้นหม้อ, หรือ ว่าความอยากจะได้เงินของนายช่างขึ้นหม้อ, หรือว่าความต้องการของตลาดที่ มันจะซื้อหม้อนี่. อันไหนเป็นเหตุที่ให้เกิดหม้อขึ้นมาในโลก?

หม้อมนเกิดขึ้นมาในโลกแล้วเดี๋ยวนี้, แล้วอันไหนเป็นเหตุให้เกิดหม้อ ขึ้นมาในโลกนี้? จะว่าดึนเหนียว, หรือว่าอุปกรณ์การเผาดินเหนียว, หรือว่า เครื่องปั้น, หรือว่ามือที่มันปั้น, หรือว่าด้วนายช่างที่มีจิดใจอยากได้เงิน, หรือว่า ความต้องการใช้หม้อของประชาชน. อันไหนเป็นเหตุ? นี่แหละความกำกวม ของคำว่าเหตุมันมือยู่ อย่างนี้; ดังนั้นมันจึงแบ่งออกเป็นเหตุโดยตรง เหตุ โดยอ้อม, เหตุชั้น ๑ เหตุชั้น ๒ เหตุชั้น ๓ อะไรไป. ถ้าจะมองถึงแผ่นดิน บางที่มันจะเป็นเพียงที่ใหลออกมาแห่งหม้อก็ได้ ไม่ใช่ตัวเหตุ ตัวเหตุจริง ๆ จะมาอยู่ที่ความต้องการของคนชื้อนั้น. มันเป็น เหตุให้นายช่างมันต้องปั้นขึ้นมา, แล้วมันก็ต้องหาเครื่องมือเครื่องปั้น หาดิน มาปั้น, แล้วหม้อมันก็เกิดขึ้นมาในโลก นี้เป็นต้น.

ฉะนั้น จะเอาเหตุที่ใหน ? ถ้าเอาเหตุที่บางสึ่งมันอาจจะจำกัด : เอาที่บางสึ่งจะไม่มีที่สิ้นสุด คือจะไม่จำกัดก็ได้. นี่จะต้องศึกษากันในข้อนี้ดูบ้าง ; แต่ว่าขอยอมรับว่า ถ้าศึกษากันในรูปนี้ มันเป็นเรื่องปรัชญาไป ไม่จำเป็นก็อย่า ไปยุ่งกับมันดีกว่า ; ถ้าอยากยุ่งก็ได้ มันก็สนุกดี.

เหมือนอย่างว่าดวงอาทิตย์นี้ เป็นต้นเหตุหรือเป็นอะไร ที่ให้เกิดสิ่งทั้ง หลายขึ้นมาในสุริยจักรวาลนี้. อย่างที่เราเรียนกันมานี้ ก็พอจะเชื่อถือได้แล้วว่า โลกนี้แบ่งแยกออกมาจากดวงอาทิตย์; พอเย็นลงมาก็เป็นโลกนี้.

หรือพวกหนึ่งว่าไม่ใช่; มาจากหมอกเพลิงเป็นกลุ่ม ๆ หมุนเข้มข้น เข้ามา รวมตัวเป็นลูกไฟ, แล้วลุกขึ้นมาเป็นโลก, ตัวโลกนี้; แล้วก็เย็นลงมา เป็นอย่างนี้ อย่างนี้ก็ได้. เพราะมันอาจจะพูดได้ว่า หมอกเพลิงนั้นมาแต่ไหน เล่า? เพราะมันอยู่ในขอบวงของดวงอาทิตย์นี้; ฉะนั้น หมอกเพลิงนั้น ก่อนที่ จะเข้มข้นมาเป็นตัวโลกนี้ มันก็ต้องมาจากดวงอาทิตย์. แล้วดวงอาทิตย์ก็ต้อง เป็นแม่ของเขาทั้งหมด, คือเป็นที่ออกมาแห่งสิ่งทั้งปวงนี้. ยึงเดี๋ยวนี้ ก็ยึงพบ ความจริงข้อนี้มากขึ้น ว่าแร่ธาตุต่าง ๆ ที่มีอยู่ในโลกนี้ มันเหมือนกับที่ยังเหลว คว้างอยู่ ที่เป็นดวงอาทิตย์อยู่ ที่เป็นแม่ของเขาทั้งหมด. ฉะนั้น ในระบบสุริย-จักรวาล ซึ่งมีดาวฤกษ์หลาย ๆ ดวงนี้ มันก็มาจากแม่ของมัน คือดวงอาทิตย์.

ที่น้ำจะเรียกว่าดวงอาทิตย์ว่าเป็นเหตุหรืออะไรดี? ดวงอาทิตย์มันก็ ไม่ใช่เป็นเหตุ แล้วก็ไม่มีเจตนาอะไร ที่จะคลอดสึงเหล่านี้ออกมา. ฉะนั้นเหตุใน ความหมายที่ถูกต้องนั้น จะไปใช้กับดวงอาทิตย์ ว่าเป็นเหตุให้เกิดอันนี้มาไม่ได้; มันต้องอันอื่น. ฉะนั้น ดวงอาทิตย์มันเลยเป็นเหมือนกับแม่ ที่คลอดสึง เหล่านี้ออกมา ในภาษาธรรมะเขาใช้คำว่า เป็นแดน คือเป็นแดนออกมา หรือ เป็นแดนคลอดออกมา; หาใช่เหตุไม่.

ที่นี้เหตุมันก็มือย่างอื่นชื่ ถ้าอย่างนั้น ปัจจัยอย่างอื่นที่ทำให้ต้องออก มาทำให้ต้องคลอดออกมา หรือว่าปรุงแต่งต่อไป ปรุงแต่งต่อไป ปรุงแต่งต่อไป กระทั่งเป็นของเย็น, เป็นพวกที่เย็น กระทั่งมีน้ำ มีชีวิต มามีสัตว์ มีคนอย่าง ที่นั่งอยู่เดี๋ยวนี้; นั้นมันมีเหตุตอนหลัง ๆ นี่ ปรุงแต่งให้มาเป็นอย่างนี้. นี่จะ เอาเหตุไปโยนให้ดวงอาทิตย์ก็คงไม่ถูก; แต่ว่ามันเป็นแดนปฐมเหตุได้: จะ เรียกว่าปฐมเหตุมันก็ไม่ถูก เรียกว่าปฐมธรรมทางวัตถุ นี้มันจะถูกกว่า.

เอาละ, เราเรียกอย่างเขาเรียกกันก็แล้วกันว่า ดวงอาทิตย์นี้เป็นปฐม-เหตุทางวัตถุ วัตถุธรรม: แต่ขอบอกว่าไม่ถูก, ถ้าตามตัวหนังสือแล้วไม่ถูก ควรจะเรียกว่าปฐมธรรม หรือสึงที่มีอยู่เป็นปฐม แล้วอันอื่นได้อาศัยคลอด ออกมา.

ทีนี้ถ้าว่ามันเป็นนามธรรม มันก็ยึงละเอียดประณีตกว่านี้; เพราะ ว่าเป็นดวงอาทิตย์นี้ มันเป็นวัตถุธรรมวัตถุธาตุ มันอาจจะหมดก็ได้ คือว่า ใน สมัยหนึ่งไม่เคยมีดวงอาทิตย์ก็ได้ แล้วมีดวงอาทิตย์ แล้วคลอดโลกออกมา. นี่ เราจึงจำกัดความเฉพาะแต่ว่าเมื่อมีดวงอาทิตย์แล้ว ตั้งต้นจากนั้นมา ก็เป็นปฐมเหตุ คลอดสิ่งเหล่านี้ออกมา. ความหมายของคำว่า ปฐมเหตุ มีอยู่อย่างนี้ที่หนึ่งก่อน สำหรับสิ่งที่เป็นวัตถุหรือเป็นรูปธรรม.

ที่นี้ สิ่งที่มันไม่มองเห็นตัวก็ยังมี ที่มีลักษณะอย่างนี้. นี่จะเข้าใจ ได้ถึงสิ่งที่เรียกว่า ไกวลัยธรรม แล้วจะเข้าใจได้ว่าเป็นอนันตะ, คือไม่รู้จักสิ้นสุด ไม่มีขอบเขตที่สิ้นสุดอย่างใรด้วย ก็ต้องยกตัวอย่างจากวัตถุธรรมไปก่อน.

ที่ในโรงหนังมี ภาพเขียนอยู่ ภาพหนึ่ง เป็นภาพตีระฆัง แล้วเขียนว่า อากอนันตะสู่อนันตะ, คือ จากไม่มีที่ล้นสุดสู่ไม่มีที่ลิ้นสุด. ดูกันในแง่แรกว่า ระฆังมันเป็นแดนออกมาของเสียงระฆัง; จะเรียกตัวระฆังว่าเป็นเหตุของเสียง ได้ใหม? มันคงไม่ได้อีกแหละ. แต่ว่าตัวระฆังนั้น เป็นที่ออกมาของเสียง, เป็นแดนออกมาของเสียงได้; เช่นเดียวกับในกรณีของดวงอาทิตย์ที่เป็นวัตถุธัรรม เห็นชัด ๆ เป็นแดนออกมาของรูปธรรมทั้งหลายเหล่านี้.

ทีนี้ ระฆังมันเป็นแดนออกมาแห่งเสียง ตลอดที่ระฆังยังอยู่ มันออกมา ได้ไม่มีที่สิ้นสุด. การที่ระฆังให้เสียงออกมาได้ไม่รู้จักหมด ไม่รู้จักสิ้นสุดนี้ เรา เรียกว่า อนันตะผ่ายแม่ คือระฆังจะคลอดเสียงออกมาได้ อย่างไม่มีที่สิ้นสุด.

ทีนี้ เลี้ยงออกมาแล้ว มันก็หายไปในอากาศ ซึ่งไม่มีที่ลั้นสุด ไม่เต็ม เหมือนกัน: ไม่เชื่อลองไปนั่งตีระฆังดูจนตาย แล้วเสียงมันจะเต็มอากาศไหม? อากาศจะยังมีเนื้อที่รับเสียงอยู่หรือไม่? ก็แปลว่ามันไปสู่ที่อนันตะเหมือนกัน. ความเกิดขึ้นแห่งเสียงก็เป็นอนันตะ, ความดับลงไปแห่งเสียงก็เป็นอนันตะ, ความ ออกมาจากระฆังมันก็เป็นอนันตะ มันหายไปในอากาศก็เป็นอนันตะ.

ตัวอย่างนี้ ท่านทั้งหลายจะต้องแยกดูให้เห็นวา ระฆังนั้นไม่ใช่เหตุ โดยตรง; ไม่ใช่เหตุโดยตรง แต่เราก็ยังไปเรียก, หรือต้องเรียกมันว่าปฐมเหตุ ซึ่งจะขอเปลี่ยนเป็นปฐมธรรม คือ สิ่งที่เป็นปฐม ที่จะทำให้เสียงระฆังออกมา ไม่มีที่สิ้นสุด แล้วไปสู่ความไม่สิ้นสุด ตามกฎของไกวลยธรรม.

อิทัปบัจจยตานี้ก็ไม่รู้จักเต็ม, ไม่เที่ยง เป็นทุกซ์ เป็นอนัตตานี้ ก็ไม่รู้จัก เต็ม; เพราะฉะนั้นเสียงระฆังออกมาได้เรื่อย ไม่อาจที่จะเต็มแน่นจนเสียง ออกมาไม่ได้ นี้อย่างหนึ่ง เรียกว่ามันเป็นปฐมธรรม และก็ไม่มีที่สิ้นสุด

#### ปฐมธรรมเป็นแคนที่ออกมาของสิ่งค่าง ๆ, เป็นอนั้นตะ.

ที่นี้ดูความหมายที่ละเอียดลงไปว่า มันเป็นเหตุหรือเป็นอะไรแน่? เราพิจารณาดูแล้วจะเห็นว่า ไม่ควรจะเรียกว่าเหตุ; แต่ว่าเป็นแดน ฉะนั้น สิ่งที่เป็น แดนออกมาของสิ่งต่าง ๆ อันไม่มีสิ้นสุดนั้นแหละ เดี๋ยวนี้ เรามันชอบ เรียกกันว่าปฐมเหตุ, ซึ่งที่แท้มันไม่ใช่เหตุ: แต่ก็ต่องเรียกว่าปฐมเหตุ เพราะ คนทั้งโลกเขาเรียกกันอย่างนั้นนี่.

ฉะนั้นเมื่อพูดถึง ปฐมเหตุ ก็ให้เข้าใจว่าปฐมธรรม เป็นแดนที่ ออกมา นั้นแหละจะได้ความหมายของคำว่าปฐมเหตุที่ถูกต้อง; ฉะนั้น เหตุ เล็ก ๆ น้อย ๆ อย่างที่ว่า เพราะเหตุนั้น, เพราะเหตุนี้; นี่มันเป็นเหตุที่ให้เกิดผล โดยตรงเท่านั้น, เป็นของหลอกลวงอย่างยิ่ง. เดี๋ยวก็เป็นเหตุ แล้วก็กลาย

ใกวัลยธรรม

เป็นผล, ผลกลับเป็นเหตุอีก, ให้เป็นผลอีก, ผลกลับเป็นเหตุอีก; อย่างนี้ มันหลอกลวงอย่างยิ่ง. นี่แหละเหตุตามธรรมดา ที่รู้จักกันดือยู่.

ที่นี้เหตุชนิดที่เป็นเพียงแดนที่ใหลออกมา เช่นตวงอาทิตย์ เป็นแดน ที่ใหลออกมาแห่งสิ่งต่าง ๆ ในสุริยจักรวาลนี้, หรือว่าระฆังใบเล็ก ๆ ใบเดียว เป็น ที่ใหลออกมาของเสียง ที่ไม่รู้จักที่สิ้นสุด อย่างนี้ก็เรียกว่าเป็นแดนดีกว่า : เหตุในที่นี้ก็จริงแต่ในฐานะที่เพียงเป็นแดนที่ใหลออกมา.

ที่นี้มัน เป็นแดนที่ไม่มีที่สิ้นสุด คือ เป็นอนันตะ เป็นที่ไหลออกมา ของสิ่งที่เป็นเหตุทั้งหลาย. คำมันก็ชักจะพึ่งยากเข้าทุกที : ที่แรกก็เป็นเหตุ โดยตรง, แล้วเป็นแดนสำหรับออกมา, อาศัยเหตุอื่น ๆ ทำให้คลอดออกมา, แล้ว ก็เปลี่ยนไปตามเหตุอื่น ๆ อีก.

ที่นี้ยงมีอีกสิ่งหนึ่งซึ่งเป็นแดนที่ออกมา ของสิ่งทั้งที่เป็นรูปธรรม ที่ เป็นนามธรรม หรือมิใช่รูปธรรม ไม่ใช่นามธรรม ทั้งสังขตะ ทั้ง อสังขตะ นี่มัน มีอยู่สึงหนึ่ง ด้วยเหมือนกัน ของสิ่งที่จะเป็นเหตุก็ตาม ที่จะเป็นแดนอะไรก็ตามนี่ มันรวมตัวกันเป็นสิ่ง ๆ เดียว คือสิ่งที่เราเรียกในเวลานี้ว่า ไกวลัยธรรมในฐานะ ที่เป็นปฐมเหตุ ซึ่งที่ถูกควรจะเรียกว่าปฐมธรรม คือ สิ่งที่มีอยู่ที่แรกก่อนสิ่ง ทั้งปวง, สำหรับจะแยกด้วออกจากกันเป็นสังขตธรรมและอสังขตธรรม.

นี้จำกัดความของคำว่า ปฐมเหตุ ให้ได้อย่างนี้ก่อน ว่า สิ่งที่มีอยู่ที่แรก ก่อนสิ่งทั้งปวง สำหรับสิ่งทั้งปวงใหลออกมา รวมทั้งสิ่งที่เป็นเหตุด้วย และสิ่ง ที่เป็นผลด้วย. อะไรก็ตาม มันไหลออกมาจากสิ่งนั้น ซึ่งมีอยู่เป็นไกวลยตา, คือเป็นสิ่งเดียวทั้งนั้น แล้วทุกที่ ทุกเวลา ทุกหนทุกแห่ง ทุกยุคทุกสมัย. สิ่งนี้มีอยู่จริงหรือไม่? ถ้ายอมรับว่าอันนี้มีอยู่จริง ที่นี้ก็มาต่อรองกัน ในระหว่างศาสนา ศาสนาพุทธ ศาสนาคริสต์ ศาสนาอิสลาม หรือ ศาสนาพราหมณ์ ศาสนาฮินดู กระทั่ง ศาสนาอื่น ที่เก่า เช่นศาสนาเต๋าของเหลาจื้อ เป็นต้น; ชวนกันพูดถึงเรื่องปฐมเหตุ หรือปฐมธรรม.

อย่าไปพูดถึงเรื่องศาสนา ถึงตัวศาสนา ถึงตัวพระศาสดา อะไรอย่าง นั้นชี. พูดแต่ในข้อที่ว่า ในศาสนานั้นๆ ศาสนาใดก็ตาม ยอมรับว่ามี ปฐมเหตุ หรือสิ่งที่เรียกว่าปฐมธรรม มีโหม?

อาตมา เชื่อว่า ไม่มีใครปฏิเสธได้ ก็จะได้พิจารณากันในข้อนี้ เพื่อเป็น การศึกษาที่ลึกซึ้งต่อไป. แต่ขอเตือนไว้เสมอว่า จะไม่พูดกันในรูปของปรัชญา ซึ่งไม่มีประโยชน์อะไร, จะพูดกันในรูปของศาสนา หรือศีลธรรม เรื่อยไป.

# ในพระพุทธศาสนาก็มีปฐมธรรม.

ทีนี้เราจะตั้งปัญหาขึ้นว่า ในพุทธศาสนาเรานี้ มีสิ่งที่เรียกว่าปฐมเหตุ หรือปฐมธรรมใหม เสียก่อน? เดี๋ยวจะเกิดปฏิเสธไม่มีเสียแล้ว ก็จะไป พูดกันได้อย่างไร; เพราะเมื่อพูดว่า ไกวลัยธรรม นั้น ไม่พูดว่าศาสนาไหนนะ. คำว่า ไกวลัยธรรมนั้นเป็นของกลาง เป็นของสากล ไม่ใช่ของศาสนาไหน แล้ว ก็มีอยู่ในฐานะเป็นปฐมเหตุของธรรมชาติอย่างนั้น.

ใกวัลยธรรม

แล้วที่นี้ก็พูดต่อไปว่า ในพุทธศาสนานี้มีสิ่งที่เรียกว่าปฐมเหตุ หรือ ปฐมธรรมไหม? พอพูดขึ้นมาอย่างนี้ หลายคนที่สะเพร่า หรือว่าคิดลวกๆ มอง ลวกๆ และเคยชินในการที่รังเกียจศาสนาอื่น เกลียดชังศาสนาอื่นอยู่แล้ว เช่น เกลียดชังศาสนาคริสต์ ที่เป็นเจ้าของคำว่าปฐมเหตุโดยตรงเป็นต้นแล้ว ก็ริบ ปฏิเสธทีเดียวว่า พุทธศาสนาไม่มีปฐมเหตุ: เพราะว่าพุทธศาสนาไม่มีพระเจ้า อย่างหนึ่ง, หรือว่าพระพุทธศาสนาไม่มีอาตมัน ไม่มีปรมาดมัน นี้อย่างหนึ่ง, เพราะฉะนั้นฉันถือว่า พุทธศาสนาไม่มีปฐมเหตุ. พวกนักศึกษาพวกหนึ่งจะ พูดแย้งขึ้นมาอย่างนี้.

### มีหลักฐานที่พระพุทธเจ้าตรัสดึงปฐมธรรม.

ที่นี้อาตมาบอกว่าไม่จรึง แม้ว่าพระพุทธเจ้าท่านจะไม่ได้เคยเอ่ยถึง คำว่าปฐมเหตุ หรือปฐมธรรม อะไรก็ตาม: แต่คำพูดทั้งหมดของท่าน ที่ได้ตรัส ไว้ในคัมภีร์ต่างๆ นั้น มันส่อให้เห็นว่า ท่านก็ยอมรับ หรือถือว่า มันมีสึงหนึ่งอยู่ ซึ่งจะมีอยู่ตลอดกาล โดยเฉพาะสึงที่เอามาตรัสเรียก ในสูตรที่เกี่ยวกับอิทัป-บ้จจยตา หรือปฏิจจสมุปบาท นั้นแหละ มีอยู่; มีคำว่า ชิตา ว สา ธาตุ เป็นต้น.

จิตา ว สา ธาตุ-ธาตุนั้นมีอยู่แล้วนั้นเทียว, ตถาคตจะเกิดขึ้นหรือไม่ เกิดขึ้นก็ตาม ; ธาตุนั้นมีอยู่แล้วนั้นเทียว.

คำนี้มีความหมายว่า มือยู่แล้วอย่างเป็นอนันตะ; มือยู่แล้วตั้งแต่ เมื่อไร ไม่มีใครรู้, และมือยู่แล้วอย่างเป็นอนันตะ, เรียกสั้นๆว่า ธา-ตุ. จิตา ว สา ธาตุ – ธาตุนั้นตั้งอยู่แล้วนั่นเที่ยว; ตถาคตจะเกิดขึ้นก็ตาม ไม่เกิดขึ้นก็ตาม, จึงขยายความออกไปเป็น ธมุมภูจิตตา ธมุมนิยามตา, คือที่มันมีสักษณะอย่างนั้นๆ. หรือ ที่ลึกขึ้งขึ้นไปอีกก็ว่า ตถตา–ความเป็นอย่างนั้น, อวิตถตา–ความไม่ผิดไปจาก ความเป็นอย่างนั้น, อนดุณถตา – ความไม่เป็นไปโดยประการอื่น; อย่างนี้ก็มี.

ที่นี้ คำที่พระพุทธเจ้าตร้อมากที่สุด และทุกคนก็รู้จักดี ก็คือคำว่า อสงขตา ธาตุ – ธาตุที่เป็นอสังขตะมีอยู่. คำนี้เป็นอิตถีลิงค์; เพราะฉะนั้น ใช้คำว่า อสงขตา ไม่ใช่พหูพจน์ เป็นอย่างเดียว เป็นสิ่งเดียว เป็นเอกพจน์. อสงขตา ธาตุ ธาตุที่เป็นอสังขตะนั้นมือยู่แน่.

ที่นี้ก็ไปศึกษาคำอธิบายที่เกี่ยวกับ อสังขตะ มัน ก็มาเป็นเรื่อง ไกวัลยดา คือไม่มีเหตุ ไม่มีบ้างยั ปรุงแต่ง: ไม่ได้ตั้งอยู่ด้วยบ้างยัปรุงแต่ง ไม่ ได้มีการเกิดขึ้น-ตั้งอยู่-ดับไป. อสังขตะ ทั้งหลายย่อมเป็นอย่างนี้ ก็เลยเรียก ว่า อมตะ คือ ไม่ตาย หรือเรียกว่า สาจะ คือ จริงแท้ แล้วสิ่งที่เรียกว่า นิพพานใน ความหมายที่เป็นแดน รวมอยู่ในอสังขตะนี้: เพราะนิพพานอย่างนี้เป็นแดน ที่ดับแห่งสังขารทั้งหลายทั้งปวง มือยู่อย่างเป็นที่ดับแห่งสังขารทั้งหลายทั้งปวง.

และ เพราะเหตุที่สิ่งนี้ มนุษย์รู้จักได้ เข้าถึงได้ จึงเรียกสิ่งนี้ว่า
อายตนะ ก็มี : อตุถิ ภิกุขเว ตทายคน. — ภิกษุทั้งหลาย ! อายตนะนั้นมีอยู่ ซึ่ง
ไม่ใช่ดิน น้ำ ลม ไฟ ซึ่งไม่ใช่อากาสานญจายตนะ, ซึ่งไม่ใช่อะไรทุกอย่างหมด
ก็มีอยู่. และเมื่อ เป็นสิ่งที่ไม่มีเหตุ ไม่มีปัจจัย อย่างนี้แล้ว เป็นอสังขตะ
แล้วก็ เป็นสิ่งที่มีอยู่เพียงสิ่งเดียว ในที่ทุกแห่ง และในกาลเวลาทั้งสิ้น.

ฉะนั้น โดยข้อความที่พระพุทธเจ้าท่านใด้ตรัสไว้ เราอาจจะรวบรวม มาได้หมด จะเห็นลักษณะของสิ่งที่เรียกว่าใกวัลยธรรม หรือไกวัลยตา คือ ความเป็นไกวัลยธรรม และสิ่งนั้นมีอยู่.

ทีนี้ที่จะถามว่า มีอยู่ก่อนไหม? เป็นปฐมไหม? เอ้า, ทำไมจะต้องถาม อีกเล่า? เพราะว่าซึ่งอื่นๆ นอกจากนี้มันเกิดดับ, เกิดดับ, เกิดดับนี้. นี้มัน มีซึ่งนี้ ซึ่งเดียวเท่านั้นที่มิได้เกิดดับ; แล้วทำไมต้องถามว่า มีอยู่ก่อนซึ่งเหล่าโน้น ไหม? เด็กๆก็ต้องตอบได้ว่า ถ้ามันมีอย่างนี้จริง ซึ่งที่ไม่เกิดดับ ต้องมีอยู่ ก่อนซึ่งทั้งหลายทั้งปวงชิ.

ฉะนั้น นิพพานที่เป็นแดน เป็นที่ดับแห่งสังขารทั้งหลาย มันเป็นสึง
ที่ไม่เกิดและดับ มันต้องมีอยู่ก่อนสึงทั้งปวง คือมือยู่ก่อนสังขตะทั้งหลายซึ่ ;
เพียงแต่ว่าเดี๋ยวนี้มันไม่ปรากฏแก่คนโง่ ถ้าว่าพอเลิกเป็นคนโง่กันเสีย มันก็
จะพบกันเข้ากับสึงนี้ ; ก็รู้ว่า อ้าว , มันมีอยู่ตั้งแต่เมื่อไรก็ไม่มีใครบอกได้ มีอยู่
อย่างไม่ต้องมีการมี ความมี มีอยู่อย่างที่ไม่ต้องมีการมีอยู่.

นี้คำพูดของชาวบ้านนี้ มันไปพูดกันยากกับเรื่องที่ไม่ใช่เรื่องของ ชาวบ้าน "มือยู่อย่างไม่ต้องมือยู่" นี้. คำนี้ต้องช่วยจำไว้ด้วย มันจะทำความ ยุ่งยากลำบากที่สุด ถ้าไม่เข้าใจคำนี้; แล้วต่อไปก็ต้องพูดถึงคำนี้กันมากขึ้น คือ สิ่งสิ่งหนึ่งมือยู่โดยไม่ต้องมีความมือยู่, สิ่งนั้นมือยู่โดยไม่ต้องมีความมือยู่ มัน กลายเป็นมือยู่ที่ยึงไปกว่าสิ่งทั้งหลาย ที่มีความมือยู่. ทีนี้ สำหรับ พุทธศาสนา เรา ถ้าจะเข้าใจสิ่งนี้ ซึ่งเป็นไกวัลยธรรม แล้วก็มีอยู่โดยไม่ต้องมีความมีอยู่ ก็ย้อนกลับไปศึกษาคำที่ได้เอามาพูดให้พึ่ง หลาย ครั้งหลายหนมาแล้ว; เช่น คำว่า ธา-ตุ หรือ ธมฺมธาตุ หรือ ธมฺมฏจิตตา ธมฺมนิยามตา. นี่พังกันแล้ว จดกันไปแล้ว หลายครั้งหลายหนแล้ว; กระทั้งคำว่า ตถตา อวิตถตา อนญฺณถตา, จนกระทั้งคำที่จะรู้จักกันดี ก็คำว่า อสงฺขตา ธาตุ – ธาตุ อสังขตะ : อสังขตธาตุ อมตธาตุ หรือ สังจธาตุ หรือ ธัมมธาตุ คำเดียวก็พอ, ธมฺมธาตุ – ธาตุที่เป็นธรรมธาตุแท้ ก็คือสึงนี้; เพราะ มันไม่ต้องเกิดดับ จึงมีอยู่ตลอดกาล ตลอดทุกหนทุกแห่ง โดยที่ไม่มีการเกิดดับ, ก็ถือว่าเป็นสึงที่มีอยู่ก่อนสึงทั้งปวงได้; เรียกว่าปฐมธรรม. เหมือนกับตัวระฆัง, เปรียบเทียบเหมือนกับตัวระฆัง ซึ่งจะส่งเสียงออกมาได้อย่างไม่มีที่สิ้นสุด. ทีนี้ ก็ตัวระฆังจะส่งเสียงเมื่อไร ก็แล้วแต่เหตุปัจจัยซิ.

### ปฐมธรรมทำให้มีสิ่งอันออกมาตามกฎแห่งอิทัปบั้จจยตา.

ที่นี้ปฐมธรรมนี้จะกลายเป็นปฐมเหตุ ทำให้สิ่งอื่น ๆ คลอดออกมาอย่าง ไร? มันก็แล้วแต่สิ่งแวดล้อม หรือ แล้วแต่สิ่งที่เกี่ยวเนื่องกัน. เช่นระฆัง มันมีเสียงที่จะออกมาอยู่เสมอแหละ; แต่ถ้าไม่มีเหตุ คือไม่มีใครไปตีเข้าเป็นต้น มันก็ไม่มีเสียงออกมา. ฉะนั้นใกวลยธรรมหรือปฐมเหตุนี้ ก็เหมือนกัน ถ้า ไม่มีอะไรไปแตะต้องเข้า มันก็ไม่มีอะไรออกมา.

ที่นี้อะไรจะมาแตะต้อง? ก็ได้พูดกันแล้วว่า มันมี อยู่แต่สึงเดียว ก่อน สึงทั้งปวงนี้. อันนี้แหละจะเข้าใจยาก. เช่นถ้าเราจะไปถามนักวิทยาศาสตร์ ชั้นเอก ชั้นเลิศ ในโลกนี้เกี่ยวกับวัตถุ วัตถุชาตุ ที่ที่แรกมีแต่ดวงไฟ คือดวง อาทิตย์นี้ เป็นไฟล้วนๆเลย: แล้วทำไมจึงมามีน้ำ? แล้วทำไมจึงมามีชีวิต ขึ้นในน้ำ? แล้วมีวิวัฒนาการเป็นต้นไม้ เป็นสัตว์เครจฉาน เป็นมนุษย์ เป็นต้น.

น็ก็เหมือนกัน มันเป็นฝ่ายนามธรรม มัน มีอะไรที่มันจะมีอยู่แล้วใน
ความไม่สิ้นสุดนั้น ที่จะพัฒนาตัวเองออกมา โดยที่ตัวเองไม่ได้สึกหรอไป ออกมา
เป็นอย่างนั้นอย่างนี้ได้ จึงเกิดพวกสิ่งที่เป็นเหตุเป็นบัจจัย ที่ปรุงแต่งกันวุ่นไป
หมดนั้น; ออกมาได้ ตามกฎเกณฑ์ของอิทัปบัจจยตา, เป็นอาการของ
อิทัปบัจจยตา มีรูปธรรม มีนามธรรม มีการปรุงแต่ง แล้วก็ออกมาเป็นอย่างนี้ได้.

ถ้าจะพูดกันแต่ เรื่องจิตล้วน ๆ มันก็ต้องเป็นมีชาตุจิตอยู่นั้นแหละ มัน ก็คล้ายกับวัตถุ เพราะมัน เป็นธาตุด้วย เหมือนกัน. คำว่าจิตไม่ใช่วัตถุ แต่เรา มองกันให้ดีลึก ๆ เข้าไป มันก็ มีกฎเกณฑ์ของวัตถุ; คล้ายกับว่าเป็นวัตถุอัน พิเศษชนิดหนึ่ง วิวัฒนาการได้.

นักวิทยาศาสตร์ เดี๋ยวนี้ก็รู้เรื่องจิตมากขึ้น จนถึงกับไปเขียนกันใน ตำรับตำรา ว่าจิตนี้ก็เป็นสิ่งที่มีพลังงาน. ถ้ามันมีพลังงาน มันก็เชื่อกันอยู่ว่า พลังงานเปลี่ยนรูปเป็นสสารหรือเป็นวัตถุได้; ฉะนั้น ไม่เท่าไรพวกนักวิทยา-ศาสตร์นี้ ก็จะต้องพูดว่า เรื่องปาฏิหาริย์ต่าง ๆ ที่เนรมิตด้วยจิตให้กลายเป็น วัตถุขึ้นมาอย่างนี้ มันก็ต้องมีได้ชี. เราลองค้นไปในเรื่องอย่างนี้ ว่าจิตเป็น พลังงาน; แล้วพลังงานเป็นสิ่งที่กลายตัวเป็นสสารเป็นรูปธรรมได้ ก็เลย ไม่แปลกกัน. เมื่อสิ่งเหล่านี้มาสัมพันธ์กันเข้าเต็มที่แล้ว มันก็ ปรุงอะไรออกมา ได้เรื่อย เรียกว่าเป็นปฏิกิริยาน้อย ๆ ที่ค่อยเปลี่ยนแปลงไปตามกาลเวลา จะถือว่า กาลเวลาเป็นเหตุบัจจัยอันหนึ่ง ซึ่งทำให้มีกิริยา, และเกิดปฏิกิริยาขึ้นกับสิ่งที่เป็น ปฐมเหตุ มันจึง ออกมาเป็นสิ่งใหม่ ๆ ที่ไม่เคยมีมาแต่ก่อน. นี่เป็นกระแส แห่งการไหลเวียนเปลี่ยนแปลงไป.

อันนี้จะเรียกว่าเป็นปฐมเหตุไม่ได้: เพราะมันเป็นผลิตผล ที่ไหล
ออกมาจากปฐมเหตุ. แต่มันก็ไม่พันที่จะเนื่องกันอยู่กับปฐมเหตุ เป็นความมื
ชนิดที่ ต้องมีความมีอยู่ด้วยเหตุด้วยปัจจัย; แล้วที่แรกมันก็มีแต่ปฐมเหตุ
แล้วปฐมเหตุก็มีอยู่ส่วนหนึ่ง ซึ่งจะออกมาเป็นรูปที่เป็นเหตุเป็นบัจจัย เป็นของ
โหม่ออกมา แต่ไม่รู้จักหมดสิ้น จึงเรียกว่าเป็นอนันตะ. นี่ ความเข้าใจยาก
มันอยู่ที่คำว่าอนันตะ คือ ความไม่รู้จักหมดสิ้น ของสิ่งที่เป็นปฐมเหตุหรือปฐมธรรม หรือที่เรียกว่า ไกวลัยธรรม.

ตรงนี้ก็จะขอสารภาพว่า ไม่อยากจะให้เป็นเรื่องปรัชญา; แต่มัน ก็หลีกไม่พ้น ที่มันคอยจะเข้าไปในวงของปรัชญา เผลอไม่ได้. เราจะดึงออกมา เป็นเรื่องของศาสนา เป็นเรื่องของศีลธรรม ให้รู้ประจักษ์แก่ใจ เกิดความ เบื่อหน่ายคลายกำหนัด ไม่ยึดมั่นถือมั่นสิ่งใด โดยความเป็นตัวตนของตน.

# เรื่องอนันตะต้องศึกษาให้เข้าใจในรูปศาสนาไม่ใช่ปรัชญา.

ตรงนี้ก็ถือโอกาสเสียเลยว่า ขอให้พวกเรารู้จักพระพุทธเจ้าให้ถูกต้อง กันตรงนี้เอง ว่า พระพุทธเจ้า ท่าน ไม่เป็นนักปรัชญา; ท่านจะไม่พูดความรู้ เพื่อประโยชน์แก่ความรู้, จะไม่พูดสัจจะเพื่อประโยชน์แก่สัจจะ; แต่ท่านจะพูด สัจจะเพื่อประโยชน์แก่มนุษย์ มนุษย์ที่รู้จักเจ็บปวด รู้จักเป็นสุข เป็นทุกข์นี้. ฉะนั้นเรื่องสัจจะของพระพุทธเจ้า จะเอามาพูดในรูปของศาสนาและศิลธรรม เสมอ ไม่เป็นปรัชญา จึงถือว่าพระพุทธเจ้าไม่ใช่นักปรัชญา.

อย่าไปถือว่าพระพุทธเจ้าเป็นนักปรัชญา เหมือนที่พวกฝรั่งเขาถือ กัน นั้นเพราะเขาไม่ทันจะรู้ ต่อไปเขารู้เข้าแล้ว ก็จะรู้ว่า พระพุทธเจ้าไม่ได้เป็น นักปรัชญา. แต่ว่าคำสอน ของพระพุทธเจ้านั้น จะเอาไปพูดกันในรูปของ ปรัชญาก็ได้ และยึงได้ และยึงสนุกด้วยซ้ำไป.

แต่ความมุ่งหมายอันแท้จริงของพระพุทธเจ้า ท่านไม่ต้องการจะให้มัน เป็นปรัชญา เช่นถามว่า ตายแล้วเกิดหรือไม่นี้; ท่านไม่ยอมพูดด้วย : ไม่ใช่ อาทิพรหมจรรย์, ไม่มีประโยชน์, แล้วเอาไป, เอาไป, เอาไปเสีย.

ให้มาตั้งต้นกันที่ว่า ทุกข์นี้เกิดมาจากอะไร? ฉะนั้น ท่านจึง แสดงปฐมเหตุของสิ่งที่เรียกว่า ทุกข์; เพราะว่าพุทธศาสนานี้มุ่งหมายจะดับ ทุกข์ ไม่มุ่งหมายจะมานั้งตอบปัญหาว่า อะไรมาจากอะไร, อะไรมาจากอะไร ชนิดที่มันไม่เกี่ยวกับความทุกข์ ต้องการจะตอบปัญหาเท่าที่เกี่ยวกับความทุกข์. ฉะนั้น ถ้าใช้คำว่า ปฐมเหตุ ก็ต้องปฐมเหตุแห่งความทุกข์ ไม่ต้องเลยไปถึง ปฐมเหตุแห่งสากลจักรวาล.

เดี๋ยวนี้ *เราพูดถึงปฐมเหตุแห่งสากลจักรวาล ก็เพราะต้องการจะทำความ* เข้าใจดี ต่อกันและกันระหว่างศาสนา, คือจะทำความญาติดีกันในระหว่างศาสนา.

ถ้าอย่างนี้ต้องพูดถึงปฐมเหตุของสากลจักรวาล; แต่ถ้าจำกัดอยู่แต่ในวงของ พุทธศาสนาของเราโดยเฉพาะแล้ว ไม่ต้องไปถึงนั้น. คำว่า ปฐมเหตุ ก็กลาย เป็นเพียงปฐมเหตุของความทุกข์, แล้วก็จะได้ตัดมันเสีย; อะไรเป็นปฐมเหตุ ของความทุกข์จะได้ตัดเสีย.

แต่เดี๋ยวนี้ ขอให้สังเกตดูต่อไปอย่างหนึ่งว่า ในบรรดาสิ่งทั้งหลายที่
เกิดขึ้น, เกิดขึ้นที่ใหนก็ตาม เมื่อไรก็ตาม, มันมีแต่ความทุกข์ทั้งนั้น. ถ้ามัน
มีการเกิดขึ้น แล้วมันมีแต่ความทุกข์, เป็นการเกิดขึ้นแห่งความทุกข์ทั้งนั้น;
ไม่ใช่เกิดขึ้นแห่งสิ่งอื่นเลย. แล้วมันจะเกิดขึ้นในสากลจักรวาล ที่ตรงไหน
เมื่อไรก็ตาม มันจะเป็นเพียงการเกิดขึ้นแห่งความทุกข์ หรือสิ่งที่เป็นทุกข์ทั้งนั้น.

ฉะนั้น เราก็อาจจะถือเอาได้ว่า ปฐมเหตุแห่งความทุกขั้นนั้นแหละ คือ ปฐมเหตุแห่งสากลจักรวาล พร้อมกันไปในตัวเลย ก็เลยพูดกันได้พร้อม ๆ กัน ไปว่า ปฐมเหตุแห่งสิ่งทั้งปวง จะมีอยู่อย่างที่เรียกว่า ตรงกันได้ทุกศาสนา. นี้จะตรงกันได้อย่างไรนี้ ต้องค่อยพูดกันไป ในการบรรยายข้างหน้า เพราะมัน ยึดยาวนัก. เดี๋ยวนี้เอากันแต่เพียงว่า มันมีเค้าเงื่อนอย่างไร ที่ว่าถ้าเรารู้จักสิ่ง ที่เรียกว่าปฐมเหตุหรือปฐมธรรม แล้วเราจะทำความเข้าใจกันได้ ในระหว่าง ศาสนาทุกศาสนา.

### พระพุทธเจ้าทรงสอนเพ่งเพื่อพ้นทุกข์ ไม่ใช่คิดเป็นปรัชญา.

ฉะนั้น สรุปความเฉพาะตอนนี้ก็ว่า พระพุทธองค์ไม่ใช่นักปรัชญา ท่านเป็นนักสอนศาสนา เพื่อจะดึงคนออกมาจากความทุกข์; ไม่ใช่พูดแต่ ความจริงเพ้อเตลิดเปิดเชิงไป จนไม่รู้ว่าจริงไปทำไมกัน. นั้นมันจริงปรัชญา : นี้ จริงเท่าที่เป็นประโยชน์, เป็นเงื่อนต้นของพรหมจรรย์ ก็คือเรื่องที่จะ ดับทุกข์.

ทีนี้ โดยกฎของอสังขตะ หรือ อิทัปบัจจยตา อะไรก็ตามนี้ มันแสดง ให้เห็นอยู่ว่า ในพุทธศาสนานี้ ก็ยอมรับว่ามีปฐมธรรมหรือปฐมเหตุ; จะแปลก กันอยู่ก็แต่เพียงว่า ไม่ให้ยึดถือสึงนั้นปฐมธรรมหรือปฐมเหตุนั้น ว่าเป็นตัว ตนของเรา, หรือว่าตัวตนของทั้งหมด, หรือตัวตนของอะไรก็ตาม; โดยเห็นว่า แม้มันดีวิเศษที่สุด เข้าไปยึดเอาเป็นตัวตน อย่างนี้ก็ผิดจากพุทธศาสนาไปทันที.

เพราะว่า พุทธศาสนามีหลักอย่างตายตัวอยู่แล้ว ว่า สพ.เพ ธมุมา
อนตุตา – ธรรมหรือธรรมธาตุทั้งหลาย ไม่ว่าประเภทไหนหมด เป็นอนัตตา;
เป็นตัวตนไม่ได้: แม้ที่เป็น อสังขตธรรม เป็นตัวปฐมธรรมปฐมเหตุ เป็น
ไกวลยธรรมนี้ก็เป็นตัวตนไม่ได้. แต่ถึงอย่างนั้นก็ยอมรับว่า มัน มีสึงที่เรียก
ได้ว่าปฐมเหตุหรือปฐมธรรม.

สรุปความว่าในพุทธศาสนา ก็มีปฐมเหตุหรือปฐมธรรม อันนี้เรา จะเอาเป็นเดิมพัน ไปต่อรองกันกับพวกศาสนาอื่น ที่เขาก็มีปฐมเหตุและ ปฐมธรรม แล้ว เราก็จะได้ไม่เกลียดกัน.

เดี๋ยวนี้ต่างคนต่างไม่มือะไรที่จะเป็นเดิมพัน ที่อาจจะเอาไปต่อรองกัน ได้ มันมีแต่ต่างคนต่างแยกกันไปคนละทิศคนละทาง พูดกันไม่รู้เรื่อง: ฉะนั้น โลกก็เดือดร้อน เพราะศาสนามันทะเลาะวิวาทกันเสียเอง. ปฐมเหตุหรือ ปฐมธรรม จะเป็นเครื่องมือสำหรับต่อรองระหว่างศาสนา.

## พิจารณาดูปฐมเหตุของศาสนาอื่น.

ที่นี้ก็จะพูดขยายออกไปถึงศาสนาอื่น คือนอกจากพุทธศาสนาเรานี้ ว่าเขามีอะไรกันอย่างไร? โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ก็คือว่าเขาจะมีปฐมเหตุ หรือมี ปฐมธรรมกันอย่างไร?

### ดูวิวัฒนาการแห่งปฐมเหตุของศาสนาในอินเดีย.

เมื่อพูดถึงศาสนาอื่น เรานึกถึง ศาสนาในอินเดีย ด้วยกันก่อนดีกว่า ;
เพราะว่าพระพุทธเจ้า, หรือพุทธศาสนานี้ เกิดขึ้นในประเทศอินเดีย. นี้ก็
เหลียวดูพื่น้องข้างเคียงกันก่อนดีกว่า, แล้วโดยเฉพาะในประเทศอินเดีย ก็มี
ศาสนาหลายศาสนาเต็มที. ถ้าว่าจะไปแจกกันเป็นรายศาสนาไปแล้ว ก็ไม่ไหว
แน่ มันหลายสืบคาสนา. เพราะฉะนั้นจึงต้องพูดประเภทเป็นหมวด ๆ พวก ๆ
และเอาปฐมเหตุนี้เป็นหลัก เพื่อให้เห็นว่า เขาถือสึงที่เรียกว่าปฐมเหตุนั้น กัน
หรือไม่ ? และถือต่างกันอย่างไร ?

ศาสนาที่แรกก่อนพระพุทธศาสนาในอินเดียนั้นมีเรื่องมาก พูดกันตั้งปี ก็ไม่จบ: แต่รวมความแล้วมันก็ได้ความว่า เมื่อยังไม่มีความเฉลียวฉลาดมากพอ ๓๖๔ ไกวัลยธรรม

ก็ถือเอาผีหรือเทพเจ้า หรือพระเจ้านี้เป็นปฐมเหตุ. เมื่อมนุษย์ยังไม่รู้จักเทวดา ก็ถือผี คือสิ่งที่ไม่รู้ว่าอะไรเป็นปฐมเหตุก่อน: ไม่รู้ว่าอะไร แต่มันแสดงอะไร ออกมาประหลาดๆ จนน่ากลัวยิ่งขึ้นๆ.

พวกคนที่หวัแหลมกว่าเพื่อน ก็เอาอันนั้นเป็นของศักดิ์สิทธิ์สูงสุด เป็นปฐมเหตุ ซึ่งต่อมาเรามองดูแล้ว อ้าว, มันก็คือที่เราเรียกกันว่าฝีบ้าง เทวดา บ้างหรือ เทพเจ้าชั้นสูงสุดชั้นดีบ้าง. ที่มีสัญญลักษณ์อยู่โดยธรรมชาติ พ้าแลบ พ้าร้อง ดวงจันทร์ ดวงอาทิตย์ ดวงดาวต่าง ๆ นี่: ที่คนก่อนโน้นเขาจะเข้าใจ เอาเองอย่างไร ในนั้นมีผี ในนั้นมีเทพเจ้า ในนั้นมีอะไร ก็เลยเชื่อไว้อย่างนั้น. มันมีปฐมเหตุอยู่ที่นั้น ที่จะออกมาเป็นนั้นเป็นนี่. นี่ความคดที่ว่า เทพเจ้า หรือพระเจ้าสร้างสิ่งทั้งปวงมา มันก็มีขึ้นมาในจิตใจของมนุษย์.

นี้เรียกว่าพวกที่มี เทพเจ้า หรือรวม ทั้งผื คือสิ่งที่ไม่เห็นตัว ทั้งหลายนี่ อันนี้ เป็นปฐมเหตุ อย่างนี้มีอยู่ก่อนพุทธศาสนา; แล้วมันก็มือยู่ ต่อมา จนกระทั่งบัดนี้; จนมีพุทธศาสนาแล้ว มันก็ยังมีลัทธินี้เหลืออยู่, แล้ว มันก็ตามเข้ามาในประเทศไทยด้วยซ้ำไป. ถ้ามีใครที่ไหนยังเชื่อเรื่องผีสางเทวดา พระเป็นเจ้าเป็นสิ่งสำคัญอยู่ นี้เรียกว่าพวกหนึ่งเขา ถือผี หรือ เทวดา หรือ เทพเจ้าสูงสุด นี้ เป็นปฐมเหตุ นี้ก็พวกหนึ่ง.

ทีนี้ พวกนี้เขาขยับขยายปรับปรุง แยบคายยิ่งขึ้น, แยบคายยิ่งขึ้น, แยบคายยิ่งขึ้น จนเป็นมีพิธีรีตอง มีบูชายัญ มีคัมภีร์เวท คือการบวงสรวง พระเจ้านี้ อย่างไรจึงจะดีที่สุด จึงจะได้รับผลดีที่สุด อยู่เย็นเป็นสุขที่สุด มีการบูชา-ยัญอย่างนั้นอย่างนี้ คือมากแบบ หลายแบบ หลายลัทธิ์ หลายศาสนา. แต่รวม ความแล้ว ก็เอาเทพเจ้าสูงสุดเป็นปฐมเหตุ แล้วเราก็ต้องบูชา และ การบูชา ก็ต้องทำให้ถูกให้ดีขึ้น; ฉะนั้นจึงมีคัมภีร์มากมาย ที่เรียกว่าคัมภีร์พระเวท. บางคัมภีร์เป็นเรื่องบูชาเทพเจ้าทั้งนั้น เพราะถือว่าเทพเจ้านั้นเป็นปฐมเหตุ นี้ พวกหนึ่ง; เรียกว่า ยุคเพท ยุคเวท หรือยุคไตรเวท ไตรเพท นี่เป็นอย่างนี้.

ที่นี้มันหลายพันปีต่อมาหนักเข้า ๆ มันก็ฉลาดต่อมา จนมีคนหัวแหลม ที่มองถึงสิ่งที่มองไม่เห็นตัว, หรือว่าลึกซึ่งกว่าที่มองกันอยู่แต่ก่อน; ก็เลยถอด บุคคลเหล่านั้นออกไป มาเป็นนามธรรม. นี่สิ่งที่เรียกว่า อาตมัน หรือ อัตตา ปรมาตมัน จะเกิดขึ้น. ยุคอย่างนี้ เป็นยุคอุปนิษัท.

ยุคที่แรกโน้นก็เรียกว่ายุคพระเวท มีเรื่องหลายอย่างหลายแบบ
เหมือนกัน: แต่ยุคต่อมาเรียกว่ายุคอุปนี้ษัท คือละทั้งเทวดาชนิดบุคคล ชนิด
คล้าย ๆ กับคนนั้นเสีย, มาเอาเรื่องข้างในจิตใจ, หรือว่าเอาเรื่องที่แยบคาย
กว่านั้น ถ้าจะมี สึ่งสูงสุด ก็เรียกว่า ปรมาตมัน คือธรรมชาติอันหนึ่ง ซึ่งไม่ใช่
ผิสางเทวดาชนิดนั้น: แต่เป็นธรรมชาติสูงสุด ไม่มีเหตุบัจจัยปรุงแต่ง
อะไรก็ว่ากันไปนี้ มันก็เริ่มความรู้ในด้านจิตใจ ในด้านนามธรรม เกี่ยวกับกิเลส
เกี่ยวกับความทุกข์อะไรขึ้นมา.

พระพุทธเจ้าท่านเกิดขึ้นในยุคนี้ แต่ว่าท่านทำได้ดีกว่าเพื่อน; ตรง ที่ว่า ท่านทำแล้วสอนแล้ว ไม่มีใครสอนให้ดีกว่านี้ได้ คือไม่มีใครค้านได้ ไม่มี ใครสอนให้ดีกว่านี้ได้; นี่เราพูดเดี๋ยวก็ว่ายกยอเราเอง. แต่เราก็ต้องพูดว่า พระพุทธเจ้าเป็นบุคคลสูงสุด ตรงที่ว่า พอท่านสอนอันนี้ออกไปแล้ว ไม่มีใครสอนให้ดีกว่านี้ได้. ทีนี้ ในยุคอุปนิษัท นั้น สรุปความแล้วก็ มีสิ่งสูงสุด ที่เรียกว่า
ปรมอัตตา บรมอัตตา หรือ ปรมาตมัน แล้วแต่จะใช้ภาษาใหน นั่นแหละเป็น
สิ่งสูงสุด เป็นปฐมเหตุ, เป็นที่ออกมาแห่งธรรมทั้งปวง. เช่นว่า เป็นอัตตา
เวียนว่ายตายเกิดอยู่; พอหมดบุญ หมดบาป หมดกิเลส หมดตัณหา แล้วก็กลับ
เข้าไปหาบรมอัตตา อย่างนี้. นี่หลักใหญ่ ๆ เป็นอย่างนี้ แต่โดยรายละเอียดแล้ว
เขาให้ชื่อแปลกแตกต่างกันออกไป เป็นลัทธิ ๆ หลาย ๆ ลัทธิเหมือนกัน เพี้ยนกัน
แต่ข้อปลีกย่อย. หัวใจของเรื่องมันก็เหมือนกัน คือว่า ออกมาจากสิ่งหนึ่ง
บริสุทธิ์ดีแล้วก็กลับไปหาสิ่งนั้น ชนิดที่ไม่อาจกลับออกมาอีก.

นี้เรื่องมันก็ คล้าย ๆ กับที่ว่า จิตนี้ประภัสสร เศร้าหมองเพราะอุปกิเลส จรมา ; แต่เราก็สามารถทำให้ไม่เศร้าหมองอีกต่อไป กลายเป็นนิพพาน หรือ บริสุทธิ์สมบูรณ์ตลอดกาลอย่างนี้. ใจความมันคล้ายกันมาก. พังดูให้ดี ๆ.

ถ้าพึ่งดูให้ดีจะเข้าใจ แล้วก็เข้าใจได้โดยที่ว่าไม่ต้องเอาไปปนกน.
เพราะว่าเขามันจะให้เป็นอัตตาเสียเรื่อย : เป็นอัตตาน้อย เป็นอัตตาใหญ่ เป็น
อัตตาถาวรอย่างนี้. ทางผ่ายนี้ไม่เป็นอัตตา เป็นธรรมชาติเท่านั้น; แต่ถึง
อย่างนั้นก็ต้องตรงกันที่ว่า มัน มีสึ่งแรกอยู่สึ่งหนึ่ง ซึ่งเราเรียกว่ากฎเกณฑ์ เช่น
กฎแห่งอิทปีปัจจยตา เป็นต้น; มิลักษณะเป็นอสังขตธรรม คือไม่ต้องมีเหตุ
ปัจจัยปรุงแต่ง อันนั้นแหละเป็นที่มีอยู่ตลอดกาล ตลอดทุกแห่ง มีอยู่ก่อนใคร ๆ :
เลยเรียกว่า ปฐมธรรม เพราะเป็นแดนไหลออกแห่งสึ่งอื่น ๆ จึงเรียกว่าปฐมเหตุ.

ฉะนั้น ในยุคอุปนิษัท ก็มีปฐมเหตุอยู่ที่ตัวธรรม; ไม่ใช่ตัวบุคคล เช่น เทวดาผีสาง เป็นต้น แต่ในพุทธศาสนา ก็มีปฐมเหตุอยู่ที่กฎ หรือ อสังขตธรรม หรือ อมตธาตุ เป็นต้น แล้วแต่จะเรียก; หมายความว่ามีปฐม-เหตุ แต่มีความเข้าใจต่าง ๆ กัน เปลี่ยนรูปกัน.

ที่นี้ศาสนาที่มีผีสางเป็นปฐมเหตุนั้น มันไม่มีความหมายไปแล้ว, ไม่มีปากที่จะมาทะเลาะกับเขาแล้ว, คือมันเป็นปากหอยปากปูไปแล้ว เดี๋ยวนี้ ถึงสมัยนี้. แต่ว่า พวกที่ถือว่ามีอัตตาหรือบรมอัตตา มีอาตมันหรือปรมาตมัน นี้ยังมือยู่ แล้วเสียงดังด้วย; ถ้าเข้าไปในอินเดียแล้ว เราจะสู้เขาไม่ได้ เพราะ เขาเสียงดังกว่าเรา.

ที่เราจะไปพูดว่าไม่มีอัตตา ไม่มีอะไรนี้ เราจะสู้เขาไม่ได้; แต่ถึง อย่างนั้น มันก็ยังสู้กันได้ตรงที่ว่า เราไม่ได้เป็นข้าศึกกัน, ตรงที่ว่าเรายังยอม รับว่า มันมีปฐมธรรมหรือปฐมเหตุ, ต่อรองกันในข้อนี้ให้ดี ๆ; เดี๋ยวก็จะมอง ดูหน้ากันได้. เพียงแต่คนหนึ่งเรียกว่าอัตตา, คนหนึ่งเรียกว่าธรรมชาติ ธาตุ ตามธรรมชาติ; อย่างนี้ก็ไม่ควรจะทะเลาะกัน มันน่าจะเป็นเพื่อนกันได้ ในการที่จะทำโลกนี้ให้มีสันติภาพ.

นี่ดูให้ดีว่า สิ่งที่เรียกว่า ปฐมเหตุหรือปฐมธรรมนี้จะต้องมีอยู่เรื่อย ตามความรู้สึกคิดนึก ตั้งแต่โง่ที่สุดมาจนถึงกลางๆ จนมาถึงฉลาดที่สุด. ในอินเดีย ในยุคพุทธกาล เรียกว่ายุคอุปนิษัท ค้นข้างในก็พบปฐมเหตุข้างใน; พวกก่อน หน้าโน้นค้นปฐมเหตุข้างนอก เพราะไปมองปฐมเหตุข้างนอก.

ที่นี้มองไปถึง พวกมิจฉาทิฏฐิทั้งหลาย เช่น *อุจเฉททิฏฐิ นัดถิกทิฏฐิ ;* ไม่มีอะไร : ไม่มีบุญมีบาปมีกรรมนี้ มันก็ยังเอาสิ่งนั้นแหละ สิ่งที่เขาว่าเป็น

ใกวัลยธรรม

อะไรใหญ่ยิ่งนั้นแหละ เอาเป็นปฐมเหตุ เช่นว่า เอาความไม่มีอะไร เป็นอะไร นั้นก็เอานั้นเป็นปฐมเหตุ *ถ้าว่าตายแล้วสูญ ก็เอาสูญนี่เป็นปฐมเหตุ*.

แม้จะเป็นมิจฉาทิฏฐิชนิดไหน ความคิดเรื่องปฐมเหตุยังต้องมือยู่เสมอ ; แม้ลัทธิที่พูดว่า ไม่มีเหตุอะไรเลย สึงทั้งหลายทั้งปวง ธรรมทั้งหลายทั้งปวง ไม่มีเหตุอะไรเลย มันก็เอาความไม่มีเหตุอะไรเลยนันแหละเป็นปฐมเหตุ. นี่ทำ เล่นกับสิ่งที่เรียกว่าปฐมเหตุซึ เพราะมันเป็นต้นเหตุให้คนพูดออกมา ว่าอะไร เป็นอะไร.

นี่ก็เลยเป็นอันว่า ในประเทศอินเดียนั้น ยอมรับในข้อที่ว่า มีปฐม-เหตุหรือปฐมธรรม; แล้วมันทำความยุ่งยากอีกอย่างหนึ่ง ก็คือว่า แม้เขาจะ รู้เรื่องนามธรรม หรือว่ายิ่งไปกว่านามธรรม คือ เป็นอสังขตธรรม แล้ว; เขาก็ ยังพูดให้เป็นอัตตาอยู่.

แล้วยิ่งกว่านั้นไปอีก ไม่ยอมทั้งคำว่าพระเจ้า. ก็เลย เอาบรมอัตตา นั้นเป็นพระเจ้า. เช่น *เรียกปรมาตมันว่าพรหม* อย่างนี้ก็ยังมีอยู่; แต่ไม่ใช่ พระพรหมอย่างเป็นคนๆ ที่ว่าเป็นคนแล้วสร้างโลก เหมือนกับปั้นหม้อนั้น · ไม่ใช่พรหมอย่างนั้น.

พรหมสมัยใน้นเคยทำหน้าที่สร้างโลก เหมือนพระเจ้าสร้างโลก เดี๋ยวนี้ คำนั้น มันยังดีอยู่ เขาเอา มาใช้เป็นชื่อของอสังขตธรรม หรือแม้จะ เรียกว่า ปรมาตมัน อะไรก็ตามนี้ ว่าเป็นพรหมอยู่ก็มี. ฉะนั้น ในลัทธิเวทานตะ ที่ใหม่เอี๋ยมที่สุด ที่ไปสอนให้พวกฝรั่งนับถือเลื่อมใสได้ เขาก็ยังใช้คำว่า "พรหม" นี้มีอยู่ ในฐานะเป็นปฐมเหตุ.

นี่ในอินเดียก็มีสิ่งที่เรียกว่าปฐมเหตุ อยู่ด้วยกันทุกศาสนา นี้ตามมี ตามได้ ตามสูง ตามต่ำ, ถ้าใครเข้าไปถึงปฐมเหตุนั้นได้แล้ว ก็เรียกว่าคนนั้น เข้านิพพาน ในความหมายที่สากลที่สุด; *ไม่ใช่นิพพานในพุทธศาสนานะ*; นิพพานในความหมายสากล ที่มันมีใช้อยู่แล้วก่อนพุทธศาสนา.

ใครเข้าไปหาปฐมเหตุนั้นได้ เป็นอันเดียวกับปฐมเหตุ ก็เรียกอย่าง
ที่เราเรียกกันอยู่เดี๋ยวนี้ว่า เข้านิพพาน; แต่ อาจจะใช้คำว่าโมกษะ หรือ
ว่าคำว่า ไกวัลย์ หรือว่าคำ อะไรต่าง ๆ อีกหลาย ๆ คำ มีความหมายเหมือนกันกับ
คำว่า "นิพพาน". ฉะนั้น นิพพานก็คือการกลับเข้าไปถึงปฐมเหตุ อยู่กับปฐมเหตุ โดยไม่ต้องแยกกันอีกต่อไปอย่างนี้ ก็เรียกว่านิพพาน.

สำหรับ พุทธศาสนา เรา ก็ยืมคำว่านิพพานมาใช้ แต่ความหมาย กลายเป็นการไม่มีตัวตน ไม่มีอัตตาอันถาวร; เข้าถึงธรรมชาติอันมิใช่อัตตาอันไม่เป็นที่ตั้งแห่งความยึดมั่นถือมั่นอันถาวร หมายความว่า จิตนี้เข้าถึงความจริง รู้แจ้งว่าไม่มีอัตตา, แล้วก็จิตนี้ก็เข้าถึงความว่างจากความยึดถือตัวกู – ของกูโดย ประการทั้งปวง นั่นแหละก็เข้าถึงอสังขตะ เข้าถึง อมตะ เข้าถึง นิพพาน ตาม หลักการของพระพุทธศาสนา.

ม็คำที่พระอรหันต้องค์หนึ่งพูดไว้ เข้าที่ที่สุด หรือว่าสะดวกที่สุด คือ พูดว่า ภวนิโรโธ นิพฺพาน อยู่ในคัมภีร์อภิสมยสังยุตต์ สังยุตตนิกายนี้ มีข้อความ อย่างนี้ ภวนิโรโธ –ดับสนิทแห่งภพ, นิพฺพาน –ขึ่อว่านิพพาน. ดับสนิทแห่ง ความเป็นนั้น เป็นนี้ เป็นโน่น เบ็นอะไรต่างๆ นั้นแหละ ชื่อว่านิพพาน. นี้เป็นคำสรุปความที่ดีที่สุด คือกลับไปสู่ปฐมธรรม, ธรรมดั้งเดิมที่ไม่มีการ

เปลี่ยนแปลง ไม่มีการปรุงแต่ง. ดับภพเสียได้ เพราะภพนั้นคือการปรุงแต่ง : ภพนั้น ภพนี้ กามภพ รูปภพ อรูปภพ, แล้วแยกออกไปได้เป็นไม่รู้กี่สืบกี่ร้อย ภพ; ภพนั้นหยุดดับไปได้ นั้นเป็นนิพพาน. ฉะนั้น ความดับภพทั้งหลาย เสียได้ นั้น คือ ถึงปฐมเหตุ หรือปฐมธรรม. นี่รู้จักคำว่า ปฐมเหตุ ไว้ อย่างนี้ เดี๋ยวก็จะได้เปรียบเทียบกันกับพวกอื่นต่อไป.

นี้เราพูดได้กันแต่เพียงพุทธศาสนา กับศาสนาอื่น ๆ ที่อยู่ในประเทศ อินเดียด้วยกัน ว่าล้วนแต่มีสิ่งที่เรียกว่าปฐมเหตุ หรือปฐมธรรม คือมันมี ความคิด ทีฏฐิ หรือศรัทธาความเชื่อมัน ว่ามีสิ่งนี้ คือปฐมเหตุก็ได้ ปฐมธรรม ก็ได้; แล้วเรายังทะเลาะกัน.

คิดดูซึ, อย่างศาสนาพราหมณ์ กับศาสนาพุทธ นี้ ก็ยังมีทะเลาะ วิวาท พัดเหวี่ยงกัน จนกระทั่งล้มลุกคลุกคลานกันไปนี้. บางคราวศาสนา พราหมณ์ก็กลื่นศาสนาพุทธ ไม่เหลือแม้แต่เท้า; นี้อย่างรูปภาพที่เขาเขียน ล้อนั่นแหละ, มันเป็นเรื่องภายนอกทั้งนั้นแหละ. ถ้าเป็นเรื่องภายใน เรื่องข้อ เท็จจริง หรือเรื่องความจริงแล้ว มันกลื่นกันอย่างนั้นไม่ได้; แต่ว่าปรากฏการณ์ ทางภายนอก ทางการบ้าน การเมือง ทางวัตถุนี่มันได้ มันกลื่นกันได้ คือว่า ถ้าศาสนานี้ลับไป ศาสนาอื่นมาเด่นอยู่ ก็เรียกว่าถูกกลื่น นี้เป็นต้น ก็เลย เป็นเรื่องเล่นตลก หาความจริงอะไรไม่ได้.

ส่วนความจริงนั้น มันก็มีในข้อที่ว่า เมื่อมนุษย์มันเริ่มรู้จักคิดนึก แล้วมันก็คิดหาสิ่งที่เรียกว่าปฐมเหตุ; ก็พบบ้าง ไม่พบบ้าง, คือว่าพบน้อย เกินไปบ้าง และพบมากถึงที่สุดบ้าง จะเรียกว่าไม่พบเสียเลยนั้นไม่ได้; เพราะว่า คนทุกคนจะมีความเชื่อเรื่องปฐมเหตุ ที่เชื่อว่า ทุกอย่างทุกสิ่งนี้มันออกมาจาก อะไร.

ถ้าเชื้อผีก็ว่าออกมาจากผี, เชื่อเทวดาก็ว่าออกมาจากเทวดา, ถ้าเชื้อ ธรรมะอันลึกซึ้ง ก็ว่าธรรมะอันลึกซึ้ง, กระทั่งว่าอส่งขตะ ซึ่งเป็นของลึกซึ้ง ที่สุด ว่านั้นมีอยู่ก่อนสิ่งใด, เป็นที่ไหลออกมาแห่งสิ่งต่าง ๆ. เหมือนระฆัง เป็นที่ไหลออกมาแห่งเสียงระฆัง ที่ไม่รู้จักหมดสิ้น แล้วก็ไปในจักรวาลที่ไม่รู้จัก เต็ม. ระฆังก็ให้เสียงได้ไม่รู้จักจบ, เสียงก็ออกมาได้ไม่รู้จักจบจักสิ้น; ถ้า ปรุงแต่งกันไปโดยไม่รู้จักจบจักสิ้น.

ถ้ามันยังมีการปรุงแต่งอยู่ มันก็ไหลออกมา มันเป็นเพียงปฏิกิริยา เป็นไปตามกฎเกณฑ์ของอิทัปบีจจยตา นั่นแหละคือตัวปฐมเหตุ ตัวกฎเป็น ปฐมเหตุ; ตัวอาการนั้นก็เป็นกิริยาอาการ เรามองให้พันกิริยาอาการเข้าไป จนถึงตัวปฐมเหตุ. เมื่อมีสติปัญญาสูงสุดด้วยกัน ก็จะพบเป็นสิ่งสิ่งเดียวกัน; เมื่อยังไม่สูงสุดเท่ากัน ก็จะพบในทางที่พอจะอนุโลมกันได้.

### ศึกษาปฐมเหตุของแต่ละศาสนาให้ดีแล้วจะสามคัคกันได้.

เอ้า, ที่นี้เราก็มีข้อต่อรอง ให้ทุกคนพยายามที่จะแสดงปฐมเหตุ ให้ดีที่สุด ตามที่สาสนาของตนจะแสดงออกมาได้. นี้คือความหวัง; เพราะ เดี๋ยวนี้คนฉลาดมาก ฉลาดด้วยกันทุก ๆ ศาสนา จะแสดงปฐมเหตุ ในลักษณะ ที่พอจะไม่เกลียดชังกันได้ หรือว่าจะร่วมมือกันได้ ให้ทุกศาสนามองดูกันด้วย สายตาของความรัก สามัคคีก่อน; แล้วโลกนี้ก็มีหวังว่าจะง่ายขึ้นบ้าง หรือ ง่ายขึ้นไม่น้อย ที่จะมีสันติภาพ.

เดี๋ยวนี้ ศาสนาที่เป็นเหมือนกับว่าแสงสว่าง นั้น เป็นหัวใจหรือเป็น แสงสว่าง หรือแม้ที่สุดแต่ว่าเป็นเครื่องห้ามล้อ มันก็เหลวไหลหมด; มันไม่ สามารถจะห้ามล้อโลกนี้ไว้ว่าอย่าหมุนลงไปในเหว เมื่อโลกนี้มันกำลังจะหมุนลง ไปในเหว. ศาสนาก็ไม่สามารถจะห้ามล้อไว้ได้ เพราะมันเหลวไหลเสียเอง มันมา ทะเลาะวิวาทกันเสียเองในระหว่างศาสนา.

ฉะนั้น พวกเราเมื่อช่วยตัวเองได้ แล้วก็ควรจะคิดช่วยโลกกันบ้าง;
เพราะว่าพระพุทธเจ้าท่านทรงหวังไว้อย่างนั้น ว่าพุทธบริษัทนี้ก็จะเป็นผู้มี
ประโยชน์แก่โลก ทั้งโลกเทวดาและโลกมนุษย์, โลกคนใง่และโลกคนฉลาด
เช่นเดียวกับที่ตถาคตเกิดมานี้ เพื่อประโยชน์แก่สัตว์โลก ทั้งเทวโลก มนุษย์โลก
มารโลก พรหมโลก ทั้งหมดเลยอย่างนี้. ฉะนั้นจึงหวังว่าหลาย ๆ คนคง
จะไม่ท้อถอย, ไม่ท้อใจในการที่จะทำงานยาก ๆ คือการทำความเข้าใจอันดีต่อกัน
และกัน ในระหว่างศาสนา.

นี่เป็นเรื่องการปรึกษาหารือ แล้วก็เป็นข้อแรก เป็นครั้งแรกที่ใช้ หวังข้อบรรยายตรง ๆ อย่างนี้; โดยอาศัยเรื่องไกวัลยธรรมนี้ เป็นวัดถุ หรือเป็น อุปกรณ์สำหรับการศึกษา และการปฏิบัติ เกี่ยวกับกิจการงานอันนี้; ดังที่ได้ กล่าวแล้ว ให้ทราบมาตั้งแต่ต้น ๆ ว่า การบรรยายเรื่องไกวัลยธรรมนี้ มีความมุ่งหมายจะปู่พื้นฐานไว้ สำหรับ การทำความเข้าใจกันในระหว่าง ศาสนา.

ในวันนี้ก็ได้เริ่มกระทำเป็นครั้งแรก ที่จะแสดงให้เห็นว่า เราจะ ดำเนินการอย่างไร ในการทำความเข้าใจในระหว่างศาสนา, โดยอาศัยไกวัลยธรรม ที่เป็นของกลางระหว่างศาสนานี้มาเป็นเครื่องมือ ก็เป็นอย่างที่ว่ามาแล้ว.

ขอยุติการบรรยายในวันนี้ไว้เพียงเท่านี้ ให้โอกาสแก่พระสงฆ์ทั้งหลาย สวด คณสาธยายตามเคย.

ใกวลัยธรรม

- ๑๑ -หินโค้ง ๑๖ มี.ศ. ๑๖

ไกวัลยธรรม ในฐานะที่เป็นหล**ั**กมูลฐาน เพื่อความเข้าใจอันดีระหว่างศาสนาทั้งปวง. (ต่อ)

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

ในการบรรยายเรื่องไกวัลยธรรม ครั้งที่ ๑๑ นี้ อาตมาจะได้กล่าวโดย หัวข้ออย่างเดียวกับตอนที่แล้วมา, เพราะว่ายังไม่จบ. ในครั้งที่แล้วมามีหัวข้อว่า ไกวัลยธรรม ในฐานะที่เป็นหลักมูลฐาน เพื่อความเข้าใจอันดีระหว่าง ศาสนาทั้งปวง และได้กล่าวถึงสิ่งที่เรียกว่า ปฐมเหตุ เป็นหลักสำหรับวินิจฉัย ในวันนี้ก็ยังคงเป็นไปโดยหัวข้อนั้น คือต่อ.

മായിന

#### [ข้อมความเข้าใจเรื่อง ใกว๊ลยธรรม]

เกี่ยวกับการบรรยายนี้ ก็จะ ต้องขอซ้อมความเข้าใจไว้เสมอไป ว่า เป็นการบรรยายด้วยวัตถุประสงค์ ที่จะให้เกิดเรื่องราวที่ติดต่อกันไปเป็นลำดับ โดยสมบูรณ์เรื่องหนึ่ง, คือเรื่องไกวัลยธรรม, ได้แก่เรื่องสึงที่มีอยู่เป็นอันเดียวกัน ตลอดทุกเวลา และทุกสถานที่ เป็นเรื่องที่ยาว: ก็ต้องพูดเป็นตอน ๆไป ผู้ที่ มาพังในตอนหลัง ๆ นี้ อาจจะไม่เข้าใจคำบรรยายบางสึงบางอย่างก็ได้. นี้มัน เป็นสึงที่ช่วยไม่ได้ ด้วยเหตุผลดังที่กล่าวมาแล้ว.

สึงที่เรียกว่า ไกวลัยธรรม โดยใจความก็คือ สึงที่มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง; แต่เป็นสึงที่ไม่เกี่ยวกับเวลา ไม่เกี่ยวกับรูปร่างหรือเนื้อที่. ฉะนั้น ธรรมดาก็เลย เข้าใจไม่ได้ เพราะว่าเราไม่เคยรู้สึกเรื่องที่อยู่นอกเหนือไปจากอำนาจของกาลเวลา, แล้วก็มักจะเห็นแต่ว่า อะไรๆมันก็มีการเนื่องกับเวลา; เวลาล่วงไปเท่าไร มันก็นานเข้าเท่านั้น. แต่มันมีสิ่งที่ไม่เนื่องกับเวลา มันจะมีอยู่โดยไม่ต้องนาน เท่ากับเวลา, ไม่ขึ้นอยู่กับเวลา จึงต้องเรียกว่า มันมีอยู่ชนิดที่เหมือนกับมิได้มีอยู่.

ถ้าพูดให้ตรงกว่านั้น ก็พูดว่ามันมิได้มีอยู่ ความที่มันมิได้มีอยู่นั้น แหละ กลายเป็นความมีอยู่ของสึงชนิดนี้ ซึ่งกลายเป็นสิ่งที่มีขนาดที่จำกัดไม่ได้ ก็คือไม่มีขนาดอีกนั้นเอง, เป็นตัวเดียวกัน เป็นอย่างเดียวกัน เป็นสิ่งเดียวกัน โดยที่มันไม่ต้องเป็นสึงอะไร.

พูดไปก็ทำให้ลำบาก แต่มันก็ต้องพูด เพราะว่ามันมีสิ่งเดียวนี้เท่านั้น ที่มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง, แล้วสิ่งทั้งปวงก็มีที่หลังสิ่งนี้. และถ้าเรารู้จักสิ่งนี้ เรา จะเป็นอย่างไร ขอให้ลองสังเกตดู. ถ้าจิตของเรารู้จักสิ่งที่อยู่นอกเหนือเวลา จิตก็พลอยอยู่นอกเหนือ เวลาไปด้วย, คือ ไม่ถูกกักขังอยู่ด้วยเวลา. ถ้าจิตของเรารู้จักสิ่งที่อยู่เหนือ ความมีรูปร่าง หรือความกินเนื้อที่ หรือความตั้งอยู่ในสถานที่ไหน ๆ; จิตนั้น ก็จะต้องรู้กันกับสิ่งที่ อยู่เหนือความมีรูปร่าง หรือความมีอะไร ๆ ที่มันเกี่ยว กันกับเนื้อที่, การกินเนื้อที่ เท่านั้น เท่านี้ มีสูง มีต่ำ มีกว้าง มีอะไรต่าง ๆ

ถ้าจะพูดถึง ประโยชน์โดยเฉพาะในพุทธศาสนา นี้ ก็มุ่งสอน ให้รู้จัก สิ่งสิ่งนี้ ที่เรียกกันว่า โลกุตตระ หรือชื่ออื่น ๆ อีกมาก. ถ้าจิตรู้จัก สิ่งนั้นแล้ว จิตก็เป็นอิสระ คืออยู่นอกเหนืออำนาจของเวลา นอกเหนืออำนาจของความที่ ต้องมีรูปร่างอย่างนั้นอย่างนี้ เป็นต้น.

ทีนี้ สิ่งนี้มันไม่ได้มีอยู่อย่างสิ่งทั้งหลาย; มันมีอยู่อย่างเหมือนกับว่า ไม่มี มันจึงได้มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวงได้. ใครอยากจะเดาก็เดาเอาเองได้ ว่ามีอะไร บ้างที่จะมีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง? ดวงอาทิตย์ ดวงจันทร์ ดวงดาว อะไรต่างๆก็เพิ่งมี เมื่อเร็วๆนี้ เมื่อวานนี้เอง ถ้าเราจะศึกษาให้ทั่วถึง; แล้วสึงอะไรที่มัน มีอยู่ก่อน สึงเหล่านี้ เราจะเรียกสิ่งนั้นว่า เป็นไกวลัยธรรม แปลว่าเป็นตัวเดียวกันทั้งหมดในที่ทุกหนทุกแห่ง หรือกินเนื้อที่ทุกหนทุกแห่ง แล้วก็ในเวลาทั้งปวง.

ทีนี้ถ้าเรารู้จักสิ่งนี้ มันก็ยิ่งไปกว่าที่จะรู้จักสิ่งที่เรียกว่าไม่ใช่ตัวไม่ใช่ ตน. ทีนี้ก็มีบางศาสนาที่เขาอยากจะมีตัวตน เขาก็เลยถือว่า นี่แหละคือ ตัวตน คือจะมีพวกหนึ่งซึ่งเอาไกวลัยธรรมนี้เป็นตัวตน.

พุทธศาสนาเราสอนไปในทางไม่มีตัวตน ก็มีแต่สักว่าไกวัลยธรรม คือ เป็นเพียงสักว่าธรรมชาติ หรือบางที่ก็เรียกว่าธรรมธาตุ บางที่ก็เรียกว่าธาตุเฉย ๆ. นี้พูดกันมาหลายครั้งหลายหนแล้ว ก็ต้องทบทวนอยู่ และขอร้องว่าให้จำไว้ให้ แม่นยำ; สึ่งนี้แหละบางที่พระพุทธเจ้าก็ตรัสเรียกมันว่าธาตุเฉยๆ เช่นที่สวด เมื่อตะก็นี้ว่า *จิตา ว สา ธาตุ –ธาตุนั้นมีอยู่แล้วนั้นเทียว*; บางทีก็เรียกเต็มๆ ว่าธรรมชาตุ คือสิ่งที่มีอยู่สักว่าเป็นธาตุตามธรรมชาติ.

แต่เดี๋ยวนี้เรามาเพ่งเล็งเอาเฉพาะลักษณะที่ว่า มันไม่ได้ขึ้นอยู่กับเวลา หรือเนื้อที่ หรือการกินเนื้อที่ มันจึงมือยู่ไปในที่ทั้งปวง, ทั้งปวงจนไม่รู้ว่าจะใช้คำ "ทั้งปวง" ว่าอย่างไรดี คือมันทั้งปวงออกไปเรื่อย, ออกไปเรื่อย, ออกไปเรื่อย, ออกไปเรื่อย ไม่มียกเว้นอะไร : โลกนี้ แล้วก็จักรวาลนี้, แล้วก็จักรวาลอื่น, แล้วก็โลกธาตุอันอื่น, แล้วก็อื่น ๆ อื่น ๆไป, จนไม่มีอะไรเหลือ. นี้มีความ เป็นอันเดี๋ยวเหมือนกันหมด อยู่ในที่ทั้งปวง อย่างนี้ ความเป็นอย่างนั้น เรียกว่า ความเป็นไกวลัยธรรม.

ถ้ารู้จักสิ่งนี้ ใจมันก็กว้างพอที่จะไม่มีมึง ไม่มีกู, ไม่มีเรา ไม่มีเขา; แม้แต่ในศาสนาเดียวกัน มันก็ไม่ต้องทะเลาะกัน ในระหว่างศาสนาก็ไม่ต้อง ทะเลาะกัน.

#### [ทบหานความมุ่งหมายในการบรรยายครั้งก่อนถึงหน้า ๓๔๒.]

ในครั้งที่แล้วมา ก็ได้พยายามอธิบาย ให้พอเห็นเค้าเงื่อนแล้วว่า ทุกศาสนารับรองว่ามีสิ่งสิ่งหนึ่ง ซึ่งไม่เหมือนสึงใดเลย แล้วเป็นที่ มีอยู่ก่อนสิ่ง ทั้งปวง หรือว่าชัดลงไปอีกก็ว่า เป็นปฐมเหตุ เป็นที่ออกมาแห่งสิ่งทั้งหลายทั้งปวง; ส่วนใหญ่เขาก็เรียกว่าพระเจ้า เพราะว่าไม่มีคำอะไร ที่มีความหมายดีไปกว่าคำว่า พระเจ้า. พูดว่าพระเจ้ามีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง, พระเจ้ามีอยู่ในที่ทั้งปวง ครอบคลุม สิ่งทั้งปวง เป็นผู้สร้างสิ่งทั้งปวง.

#### "พระเจ้ามือยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง" เหมือนกับทุกศาสนา.

น็ก็ต้องเห็นใจบ้าง ว่าเมื่อพูดให้คนที่ไม่รู้อะไร ก็ต้องพูดว่าเป็น คนหรือเป็นพระเจ้า, หรือเป็นอะไร ๆ ที่มีความรู้สึกอย่างคนนี้ เป็นพระเจ้าขึ้น มา สำหรับสร้างสิ่งทั้งปวง; เพราะว่าท่านได้มีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง. พวกนี้เขา ก็ถือพระเจ้า; แต่ลักษณะของพระเจ้าชนิดนั้น ก็คือลักษณะของไกวัลยธรรม นั้นเอง, ดังนั้น ศาสนาบางศาสนาไม่ยอมเรียกว่าพระเจ้าอย่างนั้น ก็เรียก เสียว่าอะไรอันหนึ่ง.

พวกที่ขอบอัตตาก็เรียกว่าเป็นอัตตาใหญ่, เป็นปรมาตตา, ปรมาตมัน แล้วแต่จะใช้ภาษาอะไรเรียก ให้มีความหมายเหมือนกับพระเจ้า; เพราะว่ามัน มีอยู่ก่อนสิ่งใด. แล้วเมื่อสิ่งใดเกิดขึ้น มันก็ต้องออกมาจากสิ่งนั้น; เพราะว่า สิ่งนั้นมันมีอยู่ในที่ทั้งปวง ในเวลาทั้งปวง มันกินเนื้อที่เสียหมดแล้ว. แล้ว สิ่งใดออกมาที่หลัง ก็หมายความว่าออกมาคลอดมาจากสิ่งนั้น ซึ่งมีอยู่ก่อนแล้ว; กินเนื้อที่ทั้งปวง กินเวลาทั้งปวงอยู่. ฉะนั้น สิ่งนี้จะถูกเรียกว่า ปรมาตมัน อะไร มันก็มีความหมายอย่างเดียวกับพระเจ้า.

ที่นี้มาถึงพุทธศาสนา เรา ก็ไม่เรียกว่าพระเจ้า แล้วก็ไม่เรียกว่า ปรมาตมน; แต่มาเรียกอย่างที่เรียกว่าเป็นนักเลงที่สุด หรือเป็นนักวิทยา-ศาสตร์ นักธรรมชาติที่สุด คือ เรียกมันว่า ธาตุ, ธา–ตุ, หรือธาตุ หรือ ธมฺมธาตุ อองส์ ใกวัลยธรรม

หรือธาตุตามธรรมชาติ; อย่างบาลีที่สวดไปเมื่อดะก็นี้ว่า อุปปาทา วา ภิกุขเว ตถาคตาน อนุปปาทา วา ตถาคตาน –ตถาคตทั้งหลายจะเกิดขึ้นก็ดี จะไม่เกิด ขึ้นก็ดี; ฐิตา ว สา ธาตุ ธาตุนั้นตั้งอยู่แล้วนั้นเที่ยว.

บาลีนี้มีปัญหา มีความกำกวมที่จะต้องวินิจฉัย ว่า "ตถาคตทั้งหลาย จะเกิดขึ้นก็ตาม ตถาคตทั้งหลายจะไม่เกิดขึ้นก็ตาม" อันนี้มีอยู่แล้ว ซึ่งนี้มีอยู่แล้ว. ทีนี้คำว่า *ตถาคตทั้งหลายนั้นคืออะไร ?* ในภาษาบาลีก็ทำยุ่ง เพราะคำว่า *ตถาคต* นี้ก็แปลว่า *พระตถาคต* คือ พระพุทธเจ้า ก็มี แล้วตถาคตนี้แปลว่า *ลัตว์ทั้งหลาย* ทั้งปวงทั่วไปไม่ยกเว้นสัตว์อะไร นี้ก็มี ก็เรียกว่าตถาคตเหมือนกัน.

ทำไมเป็นอย่างนั้น? ก็เพราะว่า สัตว์ทั้งหลายทั้งปวง มันก็มาตามเหตุ
ตามบั้จจัย แล้วก็ไปตามเหตุตามบั้จจัย โดยกฎอิทัปบั๋จจยตาปรุงแต่งขึ้นมา ก็เป็นมา
ตามเหตุตามบั้จจัย ไปตามเหตุตามบั้จจัย; เพราะฉะนั้นสัตว์ทั้งหลายก็เรียกว่า
ตถาคต, คือคำว่า ตถาคต ใช้เรียกสัตว์ทั้งหลายทั้งปวงก็ได้. ที่จะใช้เรียก
พระพุทธเจ้าก็เพียงองค์เดียวคนเดียว แม้เป็นพระพุทธเจ้า ก็เกิดขึ้นมาในโลก
อย่างมีเหตุมีบั๋จจัย แล้วก็จะดับไป ก็ดับไปเหมือนสัตว์ทั้งหลาย เพราะหมดเหตุ
หมดบัจจัย มันจะต่างอะไรกันกับสัตว์ทั้งหลายและพระพุทธเจ้า. ฉะนั้นภาษาบาลิ
คำนี้ทำยุ่ง คือคำว่า ตถาคต นี้ แปลว่า สัตว์ทั้งปวงรวมทั้งพระพุทธเจ้าด้วย
ก็ได้.

ถ้าถือเอาความหมายอย่างนี้ มันก็ได้ความว่า *สัตว์ทั้งหลายทั้งปวงมันจะ* เกิดขึ้นก็ตาม มัน*จะไม่ได้เกิดขึ้นก็ตาม ธาตุอันนั้นมันมีอยู่แล้ว* คือธรรมธาตุ อันนั้นมันมีอยู่แล้ว. นี่พั่งดูก็จะเข้าใจง่าย ว่าบรรดาสัตว์ที่มีชีวิตทั้งหลายทั้งปวง รวมทั้งพระพุทธเจ้านี้ จะเกิดขึ้นมาหรือยังไม่เกิด หรืออะไรก็ตามใจ; ธาตุนั้น มันมีอยู่แล้ว พระพุทธเจ้าท่านครัสว่าอย่างนี้.

ธาตุนั้นคืออะไร? ก็คือ ตถตา, อวิตถตา-ความเป็นอย่างนั้น, ความ ไม่ผิดไปจาก ความเป็นอย่างนั้น, ความไม่เป็นไปโดยประการอื่น; แล้วสรุป ความว่า อิทัปบัจจยตา คือ ความที่เมื่อมีสิ่งนี้ ๆ เป็นบัจจัย สิ่งนี้ ๆ จะเกิดขึ้น. มันคือ กฎฑี่มีอยู่ตายตัวว่า เมื่อมีสิ่งนี้ ๆ เป็นบัจจัย สิ่งนี้ ๆ จะเกิดขึ้น และว่าเมื่อมีบัจจัย อย่างนี้ ๆ สิ่งที่เกิดขึ้นมันก็ต้องเป็นตามบัจจัยอย่างนั้น ๆ เช่น จะมีรูปร่างอย่างนั้น อย่างนี้ เป็นตัน และว่าเมื่อสิ่งนี้ ๆไม่มี, สิ่งนี้ ๆ ก็ไม่เกิดขึ้น. นี่เพราะบัจจัยมัน ไม่มี.

นี้คือสิ่งที่เรียกว่า ธาตุเฉย ๆ บ้าง เรียกว่าธรรมธาตุ คือธาตุที่เป็น ธรรม ตัวธรรมที่เป็นธาตุ แล้วแต่จะเรียกมันบ้าง. มัน มีอยู่แล้ว มัน มีอยู่ ก่อนสิ่งทั้งหลายทั้งปวง นี้ ก็ตรงกับคำว่า ไกวลยธรรม; มีความหมายอย่าง เดียวกับพระเจ้า คือมีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง มีความหมายอย่างเดียวกับปรมาตมัน ใน ข้อ ที่ว่ามีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง.

#### พระเจาธรางสิ่งทั้งประทานองเคียวกับอีทป์น้ออยตา

ที่นี้ ที่ว่าจะสร้างสิ่งทั้งปวงหรือไม่? นี้ยึ่งเห็นชัด ถ้าผู้ใดศึกษากฎ อิทป์บัจจยตาเข้าใจดี ก็จะเข้าใจได้ ว่า กฎอิทป์บัจจยตา นั่นแหละ บันดาลให้ สิ่งทั้งหลายเป็นไป หยุดอยู่ไม่ได้ คือไม่ยอมให้หยุด ไม่เกิดก็ดับ ไม่ดับก็เกิด เป็นไปตามกฎแห่งอิทป์บัจจยตา แล้วจะไม่เรียกว่า สร้างสิ่งทั้งหลายทั้งปวง

ใกวัลยธรรม

อย่างไรกัน. นี้เป็นหลักใหญ่ที่มุ่งหมายจะให้ทุกคนเข้าใจ โดยเฉพาะอย่างยึง พวกที่เป็นพุทธบริษัท คือเป็นผู้สืมหูลืมตา เบิกบานแล้ว ตื่นนอนแล้ว ไม่มัว หลับอยู่แล้ว มีความแจ่มใสเบิกบานแล้ว จะต้องรู้สึงนี้.

เดี๋ยวนี้เรามีบัญหาในโลกนี้ ว่าแม้แต่ในระหว่างศาสนา ก็ทะเลาะกัน เสียแล้ว; ยึงศาสนาที่ตกเป็นทาสของการเมืองด้วยแล้ว ยึงหาเรื่องทะเลาะผู้อื่น หนักขึ้นไปอีก; เป็นเหตุให้ศาสนามันทะเลาะกัน. แม้ว่ามันจะเป็นศาสนา ตามลำพัง; ผู้ปฏิบัติมันก็ยังมีตัวกู-ของกู, คือมันปฏิบัติไม่ถึงตัวศาสนา.

เดี๋ยวนี้สิ่งที่เรียกว่า ศาสนา นั้น อยู่ในกำมือของคนชนิดนี้ คือพุทธ-บริษัท อุบาสก อุบาสิกา ภิกษุ ภิกษุณี หรือว่าของศาสนาอื่นมันก็อย่างนี้ มัน อยู่ในกำมือของคนที่ยังไม่หมดกิเลส, คือคนที่ยังไม่เข้าถึงพระเจ้า, คือคน ที่ยังไม่เข้าถึงปรมาตมัน, คนที่ยังไม่เข้าถึงกฎอิทป์บัจจยตา มันก็มีตัวกู มีของกู มีของคณะกู; มัน ก็เลยได้อิจฉาริษยา เบียดเบียนกัน, พยายามที่จะข่มขึ้ ศาสนาอื่น แล้วก็ยกตัวเอง.

ผลบาปผลร้าย มันก็ไปอยู่ที่โลก, คือที่สัตว์โลกทั้งปวง: ไม่รู้จัก ศาสนา ไม่รู้จักพระเจ้า ก็เลยทะเลาะวิวาทกัน; เพราะมีตัวกู, แล้วมันก็ ต้องทะเลาะกับตัวสู, ถ้าตัวกูมันขยายออกไปเต็มประเทศ มันก็ได้รบกันกับ ต่างประเทศ นี่เรียกว่า มนุษย์ไม่มีสันติสุขไม่มีสันติภาพ เพราะว่าไม่มีศาสนา ที่แท้จริง มีแต่ศาสนาที่กำลังอิจฉาริษยากัน.

ทีนี้ จะแก้บัญหาข้อนี้ได้อย่างไร? ก็ต้องอาศัยความจริงอีกนั้นเอง คือให้รู้ความจริงกันเสียที่ว่า โดยเนื้อแท้แล้ว ก็ไม่ได้มีหลายศาสนาอะไร; มีศาสนาเดียว คือให้รู้ว่า มัน มีอยู่สิ่งหนึ่งซึ่งเรียกว่า ไกวัลยธรรม เป็นเพียง สิ่งเดียว ในที่ทุกแห่ง ในกาลเวลาทั้งหมด สิ่งนี้ไม่มีความเป็นอดีต อนาคต ปัจจุบัน มันเป็นสิ่งเหนือเวลาไปเสียทั้งหมด อันนั้นมันมีอยู่

ในพุทธศาสนา เราก็ เรียกสิ่งนี้ว่าอสังขตะ, อสังขตธรรม หรือว่า วิสังขาร, หรือว่าเรียกกันใหม่ ๆ นี้ว่า สภาพโลกุตตระทั้งปวง คือ ว่าง; สุญญตา นั้นเรียกว่า ว่าง, ว่างคือ อยู่เหนือความมีตัวตน.

ถ้าใครเข้าถึงสิ่งนี้ ก็จะหมดความเป็นตัวตน, หมดความเป็นสัตว์
เป็นบุคคลเสีย; แล้วมันจะมามีเป็นพุทธ เป็นคริสต์ เป็นอิสลาม เป็นอะไร ๆ
ได้อย่างไร ๆ มันเลิกกันไปหมด. นี่คือ ความเข้าใจในระหว่างศาสนา มัน เกิด
ขึ้นได้โดยอัตโนมัติ. ถ้าใครได้เข้าถึงความจริงอันหนึ่ง คือความจริงแห่งความ
ไม่มีอะไร, ที่จะมาแบ่งแยกเป็นตัวกู เป็นของกู เป็นของสู เป็นของคนนั้น
คนนี้ ก็จะเห็นได้ว่ามัน มีแต่ธรรมธาตุ ชนิดหนึ่ง เป็นธาตุตามธรรมชาติ,
คือสึงที่เป็นไกวลยธรรมนั้นแหละเป็นพื้นฐาน มีอยู่ก่อนสึงทั้งปวง.

#### รู้จัดไกวัลยธรรมแล้วจะมีความเข้าใจอันดีระหว่างศาสนา,

นี้พูดซ้ำพูดชากอยู่แต่อย่างนี้ เพื่อให้รู้จักสิ่งที่เรียกว่า ไกวัลยธรรม เพื่อทำความเข้าใจอันดีต่อกัน ในระหว่างศาสนาทั้งหลาย ที่ยิ่งเห็นแก่ตัวมาก ยิ่งขึ้นทุกที. นี้มันน่าหัวที่ว่าพอ*วัตถุนิยมยิ่งเจริญ* ขึ้นเท่าใด พวกศาสนาก็ยิ่งเห็น แก่ตัวมากขึ้นเท่านั้น; มันเจริญอยู่ที่วัตถุนิยม แต่ผลมันมาได้แก่ศาสนา ซึ่งอยู่ในกำมือของคนที่มันหลงไปในวัตถุนิยม.

andles ใกว๊ลยธรรม

ระวังให้ดี มันกำลังเป็นเหยื่อของวัตถุนิยม : ที่เป็นตัวผู้ปฏิบัติ มันก็
ปฏิบัติเพื่อวัตถุนิยม เพื่อผลเป็นสวรรค์บ้าง ถึงแม้แต่ว่าจะเพื่อเกียรติ ได้เป็น
ครูบาอาจารย์ชั้นดีชั้นเลิศบ้าง นี้มันก็วัตถุนิยม เมื่อในโลกนี้มันมีวัตถุนิยม
เจริญก้าวหน้า มันก็ตึงจิตใจของคนทั้งหลายไปหาวัตถุนิยม จนกลายเป็นแม้
ประพฤติพรหมจรรย์นี้ ก็เพื่อผลเป็นวัตถุนิยมไปเสีย : แม้ผู้เผยแผ่ศาสนา
มันก็เพื่อวัตถุนิยมไปเสีย เพื่อชื่อเสียงบ้าง เพื่อเกียรติ กระทั่งเพื่อเงินเพื่อทอง
ในที่สุด. ศาสนามันก็เลยตกมาอยู่ในกำมือของผู้เผยแผ่ ซึ่งเป็นทาสของวัตถุ
นิยม เรื่องมันก็จะสลายฉิบหายกันหมดเพราะเหตุนี้.

ฉะนั้น จะต้องดึงเอาไว้ให้ ได้ ให้มีตัวสิ่งที่เรียกว่าธรรมะ หรือ ธรรมธาตุ หรือ ไกวัลยธรรม นี้ อยู่เป็นหลัก นี้คือความมุ่งหมายของการ บรรยายธรรมบรรยายชุดนี้ ซึ่งบรรยายมา ๑๐ ครั้งแล้ว เป็นครั้งที่ ๑๑ ในวันนี้ เรียกว่า ไกวัลยธรรม. ขอให้พยายามทำความเข้าใจให้เพิ่มขึ้น สมกับการที่มี การบรรยายเพิ่มขึ้น.

#### เริ่มการบรรยายครั้งนี้. ต้องรู้จักเรื่องทางจิตทางวิญญาณจึงจะเข้าถึงไกวัดยธรรม.

เดี๋ยวนี้เรามันมองกันแต่ในเรื่องที่ตำตาของบุคคล ผู้รู้จักแต่วัตถุนิยม, รู้จักแต่วัตถุนิยม, รู้จักแต่วัตถุด้วย แล้วก็ รู้จักแต่จะนิยมวัตถุด้วย; ไม่นิยมเรื่องที่เป็นเรื่องทาง จิตทางวิญญาณที่ลึกซึ้ง; เหมือนกับว่าเรา เป็นเด็กอมมือกันอยู่ตลอดเวลา แม้อายุตั้งเท่านี้แล้ว ก็ยังเหมือนกับว่าเป็นเด็กอมมือกันอยู่ตลอดเวลา เพราะเห็น อะไรก็เห็นแต่เท่าที่ลูกตานี้มันเห็น; เหมือนกับเด็กๆ เขาจะเห็นอะไรแต่แค่

ที่ว่าจิดใจของเขารู้จัก. ถามที่ไรก็ว่าต้องการขนม ต้องการลูกกวาด ต้องการ อย่างนี้. ใช้ให้ถู่ขี่ไคลให้ทั่วตัว ก็ถูแต่ที่ตรงท้องเท่านั้น มันก็ว่าทั่วตัวแล้ว.

อยากจะเล่า เรื่องที่จะเป็นตัวอย่างได้ดีที่สุดว่า คนเรานี้มันเห็นแต่สิ่ง
ตื้น ๆผิวเผิน เท่าที่เราเคยเห็นกันมาแต่อ้อนแต่ออก แล้วก็อบรมกันอยู่เพียง
เท่านั้น. เมื่ออาตมายังเป็นเด็ก ก่อนเข้าโรงเรียนด้วยซ้ำไป: ไปดูยี่เกที่
พุมเรียง ที่บ้านที่เกิด ที่วัดใหม่. ยี่เกมีชื่อเสียงมาแสดงอยู่ เด็ก ๆ ก็ไปดู.
หลายเรื่องหลายราว หลายครั้งหลายหน แล้วมีครั้งหนึ่งที่ยังจำได้ :--

เขาแสดงเรื่องจันทโครพ ถึงตอนที่ว่า ได้รับตลับที่ใส่นางโมราอะไร แล้วนั้น ก็เดินทางกลับบ้าน. ฤๅษีสั่งไม่ให้เปิดดูกลางทาง; ที่นี้เขาก็ไป เปิดดูที่กลางทาง ก็มีนางออกมา, สวยจนหลงใหล.

ที่นี้ธรรมดายี่เกเขาก็ต้องมีบทบาท ที่ให้คนหัวเราะชอบใจให้มากที่สุด เพราะว่าคนจะได้ติด จันทโครพก็หลงใหล, นางนั้นก็เล่นตัว : ตั้งดันแต่ว่า จะซักไซ้ ว่าจะรักจริงหรือไม่รักจริง อะไรทำนองนี้. นางก็พี่สูจน์ให้จันทโครพ ทำอย่างนั้น ทำอย่างนี้ ทำอย่างโน้น ; ก็ยอมทำหมด, เด็ก ๆ ก็หัวเราะคริน ทุกคราวไปที่ยอมทำ. ในที่สุดนางคนนั้น ใช้ให้จันทโครพกินขึ้ของนางนั้น ; จันทโครพมันก็กิน แล้วก็หัวเราะกันครีนไปหมด ทั้งเด็กทั้งผู้ใหญ่, หัวหงอกแล้ว ก็ยังหัวเราะ ว่าจันทโครพกินขึ้ แต่ไม่มีใครนึกเลยว่า ทำไมจึงกินขึ้ ? หรือว่า เรื่องนั้นมันมีความหมายอย่างไร ?

ไม่มีใครนึกว่า ถ้าว่าก็เลสมันครอบงำแล้ว คนเราก็กินขี้ได้. แต่ ไม่มีใครนึกอย่างนั้น ก็หัวเราะกันไปหมด ทั้งหญิงทั้งชาย ทั้งเด็กทั้งผู้ใหญ่ ใกวัลยธรรม

ಉಡಡ

ไม่มีใครได้ประโยชน์อย่างที่อุปดิสสะหรือโกลิตะได้; เพราะสองคนนี้เข้าไป ดูยี่เกไปดูละคร แล้วได้ธรรมจักษุ เบื้อโลกออกไปบวช มาเป็นพระสารีบุตร เป็นพระโมคคัลลานะ. สองคนนี้เห็นธรรมในโรงละคร เกิดความเบื้อหน่าย.

ที่นี้ในโรงยี่เกคราวนั้น มันก็มีแค่จันทโครพกินขึ้; แล้วไม่มีใครเคย นึกว่า *ตัวเองก็เป็นจันทโครพกินขึ้* มันก็เลยหัวเราะกันใหญ่; ก็คิดดูเถอะ ทุกคนมันก็เป็นจันทโครพกินขึ้ เพราะว่าถ้ามันหลงรัก หรือชอบใจอะไรแล้ว มันก็กินขึ้ได้ทั้งนั้นแหละ คือว่าเป็นเหยื่อของสึงนั้น, เป็นทาสของสึงนั้น.

เรื่องนี้คิดดูให้ก็ดีแล้วมันก็ เป็นเรื่องของธรรมชาติ; เพราะว่าตัวยี่เก
ที่แสดง เขาก็ไม่ได้ตั้งใจว่าจะสอนธรรมะ ว่าจันทโครพนี่หลงหนักเข้าแล้วก็กินขึ้.
คนแสดง, ตัวยี่เก มันก็ต้องการให้คนหัวเราะ ให้คนติด ให้ได้เงินมากๆ เท่านั้น มันก็ไม่ได้ตั้งใจจะสอนธรรมะ; แต่ว่าสิ่งที่เขาแสดงออกมา มันอาจจะสอน ธรรมะ หรือว่ามันสอนอยู่แล้ว ว่าถ้าคนเราถ้าไปหลงรักอะไรเข้าแล้ว มันก็ ยอมทุกอย่าง; แต่คนก็ไม่มองในแง่นั้น ไม่รู้สึกในแง่นั้นกันสักคนเดียวนี่. อาตมาก็ยังเป็นเด็กมาก แต่เชื่อว่าไม่มีใครรู้สึกอย่างนี้สักคนเดียว ล้วนแต่หัวเราะ เฮฮากันไปหมด ว่ามันกินขี้.

เราจะต้องนึกถึงธรรมชาติ ที่มันสอนอยู่โดยไม่ได้เจตนา นี้. เต็ม ไปหมดทุกหัวระแหง ที่มันจะสอนความจริง ในทุกแง่ทุกมุม และโดยเฉพาะ อย่างยิ่ง ในแง่มุมที่ว่า ถ้าหลงไปแล้ว มันก็จะไปทำในสิ่งที่ไม่ควรจะทำ คือทำให้ ตัวเองเป็นทุกข์. นี่จำไว้ให้ดีว่า เรากำลังหัวเราะอะไรอยู่ โดยไม่ได้รับประโยชน์ จากสิ่งนั้น; เพราะว่าเรามันโง่ ก็จำว่าเรานั้นแหละมันเป็นจันทโครพกินขี้ เสียเอง. ฉะนั้นคำอธิบาย เรื่องไกวลัยธรรม ก็อาจจะมีลักษณะอย่างนี้; มัน
ก็จะดูเป็นเรื่องว่าอย่างนั้น ๆ ๆ ไปตามคำพูด ไปตามตัวหนังสือ, แล้วก็ ไม่ได้ความ
หมาย ในลักษณะที่จะให้เกิดความสลดสังเวช หรือความรู้ถึงความจริงว่าเป็น
อะไร ในส่วนจิตใจที่ลึกซึ้งยึงขึ้นไป; ไม่ใช่มาอยู่ตรงแค่ว่าวัตถุ, เช่นว่ากิน
อุจจาระ มันก็อยู่แค่อุจจาระ; มันไม่เลยไปถึงว่า เหยื่อของกิเลส เหยื่อของ
ตัณหา ของอวิชชา ของความโง่.

ถึงแม้อาตมาเองก็เพิ่งจะมามองเห็น ว่าเรื่องจันทโครพกินขึ้ ที่เราเคย หัวเราะนั้น; เราก็โง่มาตั้ง ๖๐ ปีแล้วกระมัง; ไม่มองเห็นว่า ความหมายนั้น มันลึกมาก มีค่ามาก ประเสริฐมาก แล้วเราก็รับเอาไม่ได้, และเพราะว่าเรา ก็ยังเป็นเด็กด้วย.

แต่เดี๋ยวนี้ถ้าพอมาพูดถึง เรื่องไกวัลยธรรม แล้ว อายุหลายสิบปีนี้ ก็ยังจะเป็นเด็กอมมืออยู่ก็ได้ จึงขอร้องว่า อย่าไปทำเล่นกับเรื่องเหล่านี้. เรื่อง สึงที่เรียกว่าไกวัลยธรรมนี้ อย่าไปทำเล่นกะมัน, มันมือะไรที่ยังลึกซึ้งอยู่มาก: ไม่ใช่ว่าพอพึ่งจบแล้วก็จะเข้าใจ ยังจะต้องสำรวมจิต มีสมาธิเฉียบแหลม ลึกซึ้ง แทงตลอด ให้รู้จักสึงนี้ต่อๆกันไปอีก เป็นชั้น, เป็นชั้น, เป็นชั้น, กว่าจะถึงตัวที่เป็นตัวจริงของมัน.

ที่แรก ก็ได้ยินได้พึง ก็เป็นความรู้ จำได้; ต่อมาก็ใช้เหตุผล ไตร่ตรองไปตาม ก็เป็น ความเข้าใจ เรียกว่าเป็นที่พอใจอยู่ แต่ยังไม่ถึงสิ่งนั้น จนกว่าเมื่อไรจิตใจมันสังเวช มันมองเห็นฉีกกว่านั้น แล้วเกิดความเปลี่ยนแปลง ในทางจิตใจ. นี่จึงจะเรียกว่า เห็นอย่างรู้แจ้งแทงตลอด คือเข้าถึงตัว ไกวลยธรรม. ถ้าเรียกอย่าง ศาสนามีพระเจ้า ก็เรียกว่า เข้าไปเป็นอันเดียวกันกับ พระเจ้า. ถ้าว่าเป็น ศาสนาที่มีปรมาตมัน ก็ต้องกลับไปรวมกับปรมาตมัน. ถ้า เป็นศาสนาอย่าง พุทธศาสนา มีสักว่าธาตุตามธรรมชาติ มันก็เหลือแต่สักว่าธาตุตามธรรมชาติ, ไม่เหลือตัวกู ของกูอยู่ที่ไหนอีก: แล้ว ลักษณะของธาตุตาม ธรรมชาตินี้ มีลักษณะพิเศษอีกอย่างหนึ่ง คือสุญญตา –ความเป็นของว่าง: มันต้องกลายเป็นของว่างอย่างนั้นไปต่างหาก จึงจะเรียกว่าเป็นผู้ถึงซึ่งไกวลัยธรรม

นี่มันไม่มีไทย ไม่มีฝรั่ง ไม่มีพุทธ ไม่มีคริสต์ ไม่มีอิสลาม ไม่มี พราหมณ์ ไม่มีเต๋า ไม่มีอะไรแล้ว มันเป็นว่างเนื้อเดียวกันไปหมด; เหมือนกับ ความว่างที่ปราศจากตัวกู–ของกู. แล้วก็ดูความว่างนี้ตั้งต้นมาแต่เมื่อไร มันก็หาไม่พบ, มันก็นขนาดกว้างไปเท่าไร มันก็หาไม่พบ, มันมีอายุเท่าไร มันก็บอก ไม่ได้; นี่เป็นอมิตาภะ คือแสงสว่างไม่จำกัด รัศมีไม่จำกัด, อมิตายุ ไม่มีอายุอันจำกัด. นี้เรียกว่า ไกวลัยธรรม

นี้ พระพุทธเจ้าท่านมาเรียกอย่างนักเลง อย่างนักวิทยาศาสตร์ เรียกว่า
ตถตา – ความเป็นอย่างนั้น, อวิตถตา – ความไม่ผิดไปจากความเป็นอย่างนั้น,
อนญญถตา – ความไม่เป็นไปโดยประการ อื่น; นี้เราก็ไม่รู้. แม้คำที่ชินหูที่สุด
คือคำว่า อสังขตะ นี้ ก็ยังไม่รู้ ว่ามันอสังขตะกันที่ตรงไหน; มันจะให้เป็นตัว เป็นตนอย่างใดอย่างหนึ่งเสียเรื่อย, แม้จะพูดว่าเป็นอสังขตะ มันก็จะให้เป็นตัว เป็นตน แม้จะพูดว่าอนัตตา มันก็ยังจะให้เป็นตัวเป็นตนของอนัดตา, นี่อย่างนี้ เรื่อยไป. ฉะนั้น อาตมาจึงว่าต้องทน ต้องขอร้องว่าให้ต้องทน ศึกษา พิจารณาเรื่อย ๆ ไปก่อน.

ทีนี้ก็จะพูดถึงตัวเรื่องต่อไป คือ :-

#### ไกวลัยธรรม ในฐานะที่จะเป็นหลักมูลฐานเพื่อความเข้าใจอันคื ต่อกันในระหว่างสาสนา.

ยกใจความสำคัญข้อแรกขึ้นมาพูด เรียกว่า สิ่งที่เป็นปฐมเหตุ. ใน ครั้งที่แล้วมา ก็ได้พูดถึงสิ่งที่เป็นปฐมเหตุ ในศาสนาพุทธ หรือศาสนาอื่นๆใน ประเทศอินเดีย ที่มีอยู่ด้วยกัน. แล้วก็ขอเตือนอยู่เสมอว่า *แม้ว่าพระพุทธเจ้า* ท่านไม่ได้ตรัสคำว่า ปฐมเหตุ หรือยืนยันว่ามีปฐมเหตุ *แต่ท่านก็ได้กล่าวธรรมะ* มากมาย มีปริยายมากมาย ซึ่งแสดงให้เห็นได้ว่า นั้นแหละคือสิ่งที่จะเรียกกันใน ที่นี้ว่า ปฐมเหตุ.

#### ยกคำปฐมเหตุขึ้นมาพิจารณา เพื่อให้เห็นว่ามีในทุกศาสนา.

สึงที่เรียกว่า ปฐมเหตุนี้ ผู้ที่อยากจะค้าน ก็จะค้านได้ทันทีว่า มัน เป็นตัวตนไปเสียแล้ว, ถ้ามีปฐมเหตุสำหรับสร้างสึงอื่น มันก็จะเป็นตัวเป็นตน ไปเสียแล้ว. นั่นก็ลืมไปว่า เรากำลังจะพูด เพื่อจะทำความเข้าใจอันดี ใน ระหว่างศาสนา.

เมื่อ ศาสนาอื่นเขาจะเรียกว่า ปฐมเหตุ ก็อย่าไปว่าเขาชี; เพราะ เขาเพ่งเล็งในข้อที่ว่า มันมีสิ่งนั้นอยู่ก่อน, แล้วก็มีสิ่งอื่นออกมาเรื่อย ๆ เรื่อย ๆ แล้วจะไม่ให้เรียกสิ่งนั้นว่า ปฐมเหตุ ได้อย่างไรกัน. และศาสนาของเขาก็ตั้งใจ จะบัญญ์ดีว่าอย่างนั้น : ให้คนพยายามเข้าถึงสิ่งที่เรียกว่า ปฐมเหตุนั้น แล้วจะ ได้เลิกกันที่ คือเลิกมีตัวกู–ของกูกันเสียที่ อยู่กับพระเจ้า ไม่ทะเลาะวิวาทกันอีก ไม่มีความทุกข์อีก.

สิ่งที่เรียกว่า ปฐมเหตุนี้ ก็ต้องถือว่าเป็นคำสมมติ คือเรา สมมติ ไกวัลยธรรมให้เป็นปฐมเหตุ; เพราะว่าไกวัลยธรรมนั้นมีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง แล้วก็มีสิ่งทั้งปวงออกมาเรื่อย ในขอบเขตของไกวัลยธรรม ก็เลยเรียกว่า ไกวัลยธรรมเป็นปฐมเหตุ.

ทีนี้ถ้าพูดให้ สมมติหนักขึ้นไปอีก ก็ต้องพูดว่า เป็นผู้สร้าง, เดี๋ยวนี้ เรายังไม่พูดถึงว่าเป็นผู้สร้าง เราพูดว่าเป็นปฐมเหตุ จะทั้งค้างไว้ให้ทุกคนเอาไป คิดไปนึกอยู่เรื่อย ๆไปก็ได้ ว่าอะไรนะที่มันมือยู่ก่อนสึงทั้งปวง? แล้วสึงทั้งปวง ออกมาภายใต้อำนาจ หรือว่าอิทธิพล หรืออะไรต่างๆ ของสึงนั้น.

หรือว่าถ้าจะถามกันอย่างนี้ก็ได้ ว่า "เวลา" นี้มันมาจากไหน ? คำตอบ ในเรื่องนี้จะพึ่งถูกหรือไม่ถูกก็ตามใจ ก็ต้องบอกว่า มันมาจากสิ่งที่อยู่นอกอำนาจ ของเวลา, สิ่งที่มิได้เป็นเวลา มิใช่เวลา และอยู่นอกอำนาจของเวลา นั่นแหละ เป็นปฐมเหตุของสิ่งที่เราเรียกกันว่าเวลา.

ที่นี้สิ่งทั้งปวงที่มีรูปร่างต่าง ๆ, รูปวัตถุต่าง ๆ นี้มันมาจากไหน ? มันก็ มาจากสิ่งสิ่งหนึ่ง ซึ่งอยู่เหนือความที่มีรูปร่าง. สิ่งที่อยู่เหนือความที่จะมี รูปร่าง ไม่มีรูปร่าง ไม่เป็นรูปร่าง ไม่ใช่รูปร่าง นั้นมันมีอยู่ก่อน สิ่งที่อยู่นอก เวลา นอกเรื่องของเวลานั้นแหละ เป็นผู้สร้างเวลาขึ้นมา. สิ่งที่ไม่มีรูปร่าง ไม่กิน เนื้อที่ ไม่เกี่ยวกับการมีรูปร่าง นั้นแหละ มันสร้างสิ่งที่มีรูปร่างและกินเนื้อที่ ขึ้นมา. ถ้าว่าไม่ใช่แล้วก็คืออะไรล่ะ? ก็ลองคิดดูเองซี. มันก็ไม่มีอะไร นอกจากสิ่งนี้ ซึ่งมีอยู่ก่อนสิ่งใด: จึง สมมติให้แก่สิ่งนี้ว่าปฐมเหตุ เรียก สิ่งนี้ว่าปฐมเหตุ แต่ไม่ใช่บุคคล.

## ที่มีคาวา "พระเจ้า" ก็เพื่อสอนแก่คนผู้ไม่รู้จักภาวะนี้.

การที่พวกที่ถือว่ามีพระเจ้าผู้สร้าง และ มีพระเจ้าเป็นบุคคล นั้นมัน จำเป็นที่จะต้องพูดอย่างนั้น; เพราะจะสอนคนที่ยังไม่รู้จักสิ่งที่ไม่ใช่บุคคล ได้ จึงต้องสอนให้เหมือนกับอย่างบุคคล. เขาจึงต้องเขียนรูปร่างของพระเจ้า ให้เหมือนกับคน.

พระเจ้าในศาสนาคริสต์ ศาสนาฮินดู อะไรก็ตาม ก็เขียนรูปร่างเหมือน กับบุคคลทั้งนั้น; เพราะถ้าเขียนผิดไปจากนั้น ก็ไม่มีใครรู้จัก; มันคล้าย ๆ กับว่า จะต้องเขียนให้เด็กอ่านหรือดู ก็ต้องเขียนอย่างนั้น จนกว่าจะรู้จักสิ่งที่ ไม่เป็นบุคคล ถึงจะเขียนเป็นอย่างอื่น.

ทีนี้ **ถ้าเขียนเป็นอย่างอื่น มัน ก็เขียนไม่ได้.** เอ้า, ลองเขียน รูปร่างพระเจ้าดูชื่ ถ้าไม่ใช่อย่างบุคคล : พระเจ้าเป็นผู้สร้าง, พระเจ้าอยู่ในที่ ทั้งปวง, พระเจ้าควบคุมโลกนี้ มันก็ต้องเขียนเป็นบุคคลออกมา ถ้าจะต้องเขียน ; ไม่อย่างนั้นก็อย่าเขียน ; ถ้าเขียนก็ต้องเขียนเป็นสัญลักษณ์ เป็นบุคคลออกมา ๓๕๐ ใกวัลยธรรม

นี่คือ ปฐมเหตุ ที่ต้องเขียน เป็นพระเจ้าผู้สร้าง, หรือว่าพูดบรรยายในลักษณะ ที่เป็นพระเป็นเจ้าผู้สร้าง.

ได้พูดมาสำหรับ พุทธศาสนา ว่าได้แก่ กฎของอิทัปบัจจยตา ว่านั้น แหละ คือปฐมเหตุ, แล้วก็ได้พูดถึงศาสนาอื่น ที่มีอยู่ในประเทศอินเดียด้วยกัน ที่เป็นของคนมีสติบัญญาด้วยกัน ก็ระบุไปยังสึงที่ลัทธิ เวทานตะ คือยอดสุดของ ฮินดูนี้ เรียกว่า ปรมาดมัน หรืออัดตาอันใหญ่ยึง อัตตาอันแท้จริงและใหญ่ยึงนี่ เรียกว่า ปรมาตมัน ไม่มีรูป ไม่มีร่าง ไม่อยู่ในเวลา เหมือนกับที่บรรยายมาแล้ว ในลักษณะของไกวัลยธรรม. แล้ว คนใหนจะเขียนรูปร่างของปรมาตมันได้ ? มันก็ไม่มี.

ที่นี้พวกที่อยากจะสอนเวทานดะนี้แก่ชาวบ้าน มันก็ยังต้องกลับไปใช้ คำว่า พุรหุมา หรือ พระพรหม อีกนั้นเอง; เพราะว่า พระพรหม นี้ มีความหมาย ผู้สร้างมาแต่เดิมอยู่ก่อนแล้ว. ที่นี้ก็จะชี้ลักษณะของปรมาดมัน ในลักษณะที่มี อยู่ก่อนสึ่งทั้งปวง หรือออกสิ่งทั้งปวงมา ก็เรียก ปรมาดมันนั้นว่าพรหมา หรือ พระพรหม นี่เสียทีหนึ่ง. ที่นี้ถ้าใครจับพลัดจับผลูมา ถือเอาว่า เอ้า, ก็พระ-พรหมมีรูปร่างอย่างนั้น; มันหลอกมันโกหกกันเมื่อหยกๆ นี้เอง คนก็เลยไม่เชื่อ สึ่งที่เรียกว่าปรมาตมัน ก็ได้.

นี่ความจำเป็นของผู้ที่ส่งสอนมันมีมากอย่างนี้ เราก็ต้องเห็นใจเขาบ้าง; แล้วก็รู้ความมุ่งหมายให้ดี ว่า ถ้าเขาจะสอนในหมู่คน ที่ยึดถือในบุคคลอื่น เป็นที่พึ่ง คือพระเจ้าแล้ว ก็ต้องให้อันนี้เป็นพระเจ้า มีลักษณะเป็นไกวัลย-ธรรม. ที่นี้ถ้าคนที่คิดมาก เรียนมาก ฉลาดมาก อย่างในอินเดีย สมัย พระพุทธเจ้า จะเกิดขึ้นนี้; พูดถึงพระเจ้า อย่างนั้น เขาไม่เชื่อกันแล้ว. เขาจึง ต้องพูดเป็นธรรมะ หรือเป็น นามธรรม เป็น ปรมาตมัน นี้ คล้าย ๆ กับเป็น ธรรมธาตุอันหนึ่ง; แต่โดยเหตุที่ยังไม่สลัดเยื่อใยแห่งอัตตาหรือตัวตนออกไป เสียได้ จึงต้องเอาคำว่าอัตตามาใช้; แต่ให้เป็นอัตตาใหญ่ อัตตาสากล อัตตา ที่เป็นที่ออกมาแห่งอัตตาทั้งหลายไป. นั่นคือปฐมเหตุ.

ทีนี้ พุทธศาสนา ก็เรียกว่า กฎเกณฑ์แห่งอิทัปปัจจยตา ที่ทำให้ สิ่งทั้งหลายทั้งปวงออกมา หรือว่าจะกลับดับลงไป ก็ดับลงไปในกฎเกณฑ์แห่ง อิทัปบัจจยตา สิ้นสุดกันแค่นั้น. ถ้าจะหาเรื่องให้ทะเลาะกัน มันก็ทะเลาะกัน ได้ แต่ถ้าจะหาเรื่องให้กลมกลืนกันไปได้ มันก็มีทางที่จะกลมกลินกันไปได้; ข้อนี้มันอยู่ที่ว่า เจตนาดีหรือเจตนาร้าย.

แต่ถ้าจะ เอาความจริงแท้จริงเป็นหลักกันแล้ว จะว่าอย่างไร ? ก็ฮย่า
พูดถึงพุทธ ถึงฮินดู ถึงพราหมณ์; อย่าพูดถึงศาสนาเหล่านี้ซี. พูดถึงแต่
ว่า ที่แรกมันก็มีอยู่แต่สิ่งสิ่งหนึ่ง ซึ่งเป็นอย่างนั้น ๆ อยู่ตลอดนิรันดร. น็คน
เพิ่งว่าเอาเอง ว่าเป็นนั้นเป็นนี่ เป็นศาสนานั้น เป็นศาสนานี้ เป็นพระเจ้านั้น
พระเจ้านี้; นี่เพิ่งว่ากันทีหลัง. แล้วคนโง่นั้นเขาว่า; พอหายโง่แล้ว มัน
ก็เห็นเป็นธรรมชาติอันหนึ่ง.

อย่างที่ พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า จิตา ว สา ธาตุ –ตถาคตทั้งหลาย จะเกิดขึ้นก็ตาม ตถาคตทั้งหลายจะไม่เกิดขึ้นก็ตาม ธาตุอันนั้นมันมีอยู่แล้ว. นี่คือ ไกวัลยธรรม ด้วย, แล้วก็ในฐานะที่เป็นปฐมเหตุ ด้วย ; เพราะว่ามันมีอยู่ก่อน

ไกวัลยธรรม

ในฐานะที่เป็นกฎของอีทัปบัจจยตา, สิ่งทั้งหลายออกมาตามกฎ หรือเป็นไปตามกฎ ของอิทัปบัจจยตา. เราควรจะเอาอันนี้แหละเป็นปฐมเหตุ คล้ายๆกับว่าเป็น พระเจ้า ในพวกที่เขาถือพระเจ้า

ก็เป็นอันว่า ศาสนาพุทธ กับศาสนาอื่น ๆ ในประเทศอินเดีย พ้อง สมัยกันนั้น ไปด้วยกันได้; ไม่ควรจะทะเลาะกัน ในข้อที่มีสิ่งสิ่งหนึ่งซึ่งมี ลักษณะเป็นไกวลัยธรรม.

ทีนี้ พวกที่มีพระเจ้า นั้น ก็ต้องให้อภัยเขา. เขาจะพูดกับเด็ก ๆ เรื่อยมา เขาก็ ต้องสมมติพระเจ้าเป็นบุคคลยึงขึ้นทุกที : รูปร่างอย่างนั้นอย่างนี้, มี หน้าที่อย่างนั้นอย่างนี้, จนมีพระเจ้ามากเกิน นี้ก็มี; ก็ต้องให้อภัยเขา. แล้ว คำสอนทั้งหลายที่เขาให้บูชาพระเจ้านั้น ก็ เพื่ออย่ายึดถือตัวตนทั้งนั้นแหละ; แม้แต่ให้บูชายัญ ก็เพื่ออย่าให้ยึดถือว่าตัวตนว่าของตน, เอาไปเผาไฟเสียก็ได้.

สำหรับคนที่โง่เกินไป; ไม่มีทางจะทำอย่างอื่นแล้ว ก็ต้องหลอกให้ทำ อย่างใดอย่างหนึ่ง ซึ่งจะบรรเทาความยึดมั่นว่าตัวว่าตนอยู่โดยปริยายโดยอ้อมอยู่ ในตัวมันเอง. ก็ไม่ควรจะไปว่าเขา เพราะเขาจะทำแก่บุคคลชนิดนั้น หรือว่า บุคคลชนิดนั้น มันก็มีอยู่มาแต่ก่อนแล้ว, มันยังเปลี่ยนไม่ได้, มันยังมีคนโง่ จำนวนหนึ่ง ซึ่งยังเปลี่ยนไม่ได้. ฉะนั้น ระบอบศาสนาชนิดหนึ่ง ก็ต้อง มีอยู่ เพื่อคนชนิดนั้น, เพื่อคนอย่างนั้น.

\*\*\*\* \*\*\*\* \*\*\*\* \*\*\*\*

# พิจารณาดูปฐมเหตุทางประเทศจีนสมัยพุทธกาล.

เอาละที่นี้ วันนี้ก็มุ่งหมายจะพูดถึงสิ่งที่เรียกว่าปฐมเหตุ ขยายตัวออก ไปอีก คือออกไปนอกประเทศอินเดียกันเสียที่ ก็มาทางตะวันออกนี้ก่อน คือมา ทางประเทศจิน. ทุกคนก็จะทายถูก ว่าพอออกมาทางประเทศจิน ถ้าอย่าง ในยุคพุทธกาลแล้วก็ มันก็จะต้องมาโดนกันเข้ากับลัทธิของเหลาจือ.

เหลาจ๊อนั้นเป็นคนพ้องสมัยกับพระพุทธเจ้า อยู่สุดมาทางตะวันออกนี้ ที่เขาเล่าหรือบันทึกกันไว้ : พระพุทธเจ้านิพพาน เมื่อขงจื๊ออายุได้ ๔ ปี; ตอน นั้นเหลาจ๊อแก่มากแล้ว แต่ว่าขงจื๊อกับเหลาจื๊อยังทันพบกัน. เป็นอันว่า เหลาจื๊อ นี้พ้องสมัยกับพระพุทธเจ้าพอดี.

เหลาจื้อก็ได้สอนลัทธิอันหนึ่งเรียกว่า เต๋า จะมองดูในแง่ปรัชญาก็ เป็นปรัชญา, มองดูในแง่ศาสนาก็มาเป็นศาสนา, มองดูในแง่ศิลธรรมชั้นเด็กๆ ก็เป็นศิลธรรมชั้นเด็กๆ; เช่นอาชิ้มที่จุดธูปใหว้หวัสิงโต นี่มันเหลือเป็นซาก สำหรับคนเขลาชั้นสุดเหวี่ยงนี้ คือให้ใหว้พำใหว้ดิน.

\*อย่างที่รูป อิมเอียง ที่เขียนอยู่ที่เพดานโรงหนัง ผ่ายหนึ่งเป็นบวก ผ่ายหนึ่งเป็นสบ สัมพันธ์กันเมื่อไรก็จะเกิดกำลัง แล้วก็หมุนไปในวัฏฏ-สงสาร กว่าจะเลิกเสียทั้ง ๒ ผ่าย คือทั้งดำทั้งขาว ทั้งดีทั้งชั่ว ทั้งบุญทั้งบาป; เลิกถอนไปก็เลยว่าง เมื่อนั้นจะเป็นเต๋า.

<sup>\*</sup> มือยู่ในโรงหรดพทางวิญญาณที่สวนโมกข์ฯ.

ใกวัลยธรรม

ที่นี้คำว่า เต๋า นี้ มัน มีบัญหาว่า ไม่รู้จะแปลว่าอะไร? หลายคน เคยได้ยินคำว่าเต๋า แต่ก็ไม่รู้จะแปลว่าอะไร? มีบัญหาอยู่มาก ในที่สุดไม่แปลนั้น แหละดี เรียกว่า "เต๋า" ไปตามเดิม; แล้วก็ศึกษาให้รู้ว่า สิ่งที่เรียกว่าเต๋านั้น มีลักษณะอย่างไร?

แต่ถ้าเอาตามภาษาปัจจุบันนี้ ภาษาหนังสือเวลานี้ คำว่า เต๋า เดี๋ยวนี้ เขาแปลว่าธรรม, ธรรมะเฉยๆ, ธรรมเฉยๆ นั้นคือเต๋า แล้วก็มีคนอธิบายว่า คำว่า เต๋า นี้ ตามตัวหนังสือจริงๆ ก็เคยแปลว่า หนทาง คือทางสำหรับเดินหรือ ทางสำหรับไป.

นี้ เห็นได้ทันทีว่า นั่นมันไป แยกเฉพาะธรรมะส่วนที่เป็นการ
ปฏิบัติ ก็เรียกว่า เป็น "ทาง" ได้แน่นอน คำว่าเต๋าซึ่งแปลว่าธรรม ก็หมายถึง
ส่วนที่เป็นหนทางก็ได้; แต่ ถ้าหมายถึงส่วนที่เป็นความจริง, เป็นปรมตกธรรม
กัคงเรียกว่า ธรรม หรือเรียกว่า เต๋า อยู่นั่นเอง. ฉะนั้นคำว่า "เต๋า" ที่แปลว่าหนทางนี้ ในความหมายแคบ เพื่อจะชื้หนทางสำหรับปฏิบัติเท่านั้น.

คำว่า "เต๋า" ควรจะแปลว่า ธรรม; เช่นเคียวกับคำว่า ธรรมธาตุ ในพุทธศาสนา จะเป็น สัจจธรรม จะเป็น สภาวธรรม หรือเป็น ปฏิบัติธรรม เป็น วิปากธรรม เป็นอะไรธรรมก็สุดแท้ เรียกว่าธรรมทั้งนั้น; ฉะนั้นคำว่าเต๋า นี้ ก็จะต้องเหมือนกัน; แต่ว่าที่มัน ลึกซึ่งพิเศษ ก็คือ ธรรมในฐานะที่เป็น อสังขตะ หรือ เป็นไกวัลยธรรมนั้นแหละเรียกว่าเต๋า. นี้คอยพังให้ดี เดี๋ยวจะเข้าใจผิด ว่าทำไมมันเกิดมาเหมือนกันกับหลัก ในอินเดีย? หรือแม้แต่ในพุทธศาสนา ทั้งที่มันอยู่สุดตะวันออกเป็นประเทศจีน. ในเวลาที่พ้องสมัยกัน ทำไมจึงพูดเหมือนกันได้? นี้มีทางที่จะสงสัยได้ คืออาจ จะตั้งข้อสงสัยขึ้นมาว่า; แม้ว่าเหลาจือจะอยู่สุดแผ่นดินทางนี้ ความคิดมันเหมือน กันก็ได้ ในแง่ของอสังขตธรรม ที่มันตรงกันข้ามกับพวกโลกิยธรรม หรือ สังขตธรรมทั้งหลายนี้; เขาก็คิดออกเหมือนกัน อย่างนี้ก็ได้

ที่นี้อีกทางหนึ่ง ก็จะต้องอธิบายกันอย่างดูหมื่นดูถูกสักหน่อย ว่าคัมภิร์ เต๋าเต้จึงนี้เพิ่งทำขึ้นมา หลังจากที่เหลาจ๊อตายไปนานแล้ว; เพราะว่าพวกฝรั่งที่ เป็นนักศึกษาบางพวกก็มีความคิดอย่างนี้ : ว่า ตัวกัมภิร์ของเหลาจ๊อ เพิ่งจะทำกัน ต่อมา หลังจากเหลาจ๊อตายแล้วตั้งหลายร้อยปี. ถ้าอย่างนี้มันก็ เข้ารูป ที่ว่าพุทธ-ศาสนาไปถึงประเทศจีนแล้ว; หลักอันนี้ก็เข้าไปอยู่ในคำสอนอันนี้ได้ คือรับเอา ของพุทธศาสนา, หรือว่าอย่างน้อยที่สุด ก็อย่างปรมาตมันของฮินดู เอาไปเป็นด้ว เต๋า อย่างนี้ก็ได้.

นี้มันไม่มีอะไรจะตัดสินได้แน่นอน: แต่ถ้าจะเคารพคำพูดหรือคัมภีร์ ของเขา เขาถือว่าเหลาจื้อได้เป็นผู้สอนไว้เอง ตั้งแต่ในสมัยที่พระพุทธเจ้ายังอยู่ พ้องสมัยกัน. ก็ลองพึ่งดูที่ว่า สิ่งที่เรียกว่า เต๋า นั้นจะเป็นไกวัลยธรรม ได้ อย่างไร?

คัมภีร์เต๋าเต้จิงทั้งหมด ๓๐ กว่าบทนั้นแหละ เพียงบทแรกบทเดียว เท่านั้นแหละพอ. บทที่ ๑ ของคัมภีร์เต๋าเต้จิง จะบอกให้รู้ได้ทันทีว่า สึง ที่เรียกว่าเต๋านั้นคืออะไร. ฉะนั้นเราไม่ต้องไปศึกษาให้ปวดหัวทั้ง ๓๐ กว่าบท. บทแรกบทที่ ๑ บรรทัดหนึ่งของเต๋าเต้จิง กล่าวไว้อย่างนี้; ลองพัง ให้ดี ๆ ว่า เต๋าที่อาจจะเอามาบรรยายเป็นคำพูดได้ นั้นมิใช่เต๋าที่แท้จริง. นี่ลอง คิดดู "ว่าเต๋าที่เอามาบรรยายเป็นคำพูดได้ นั้นมิใช่เต๋าที่แท้จริง" ซึ่งมีมาตั้งแต่ เมื่อไรก็ไม่รู้ ซึ่งเป็นอนันตกาลหรือเป็นนิรันดร; ใช้คำว่าเต๋านิรันดรดีกว่า. เต๋าที่เอามาพูดเป็นคำพูดได้นั้นไม่ใช่เต๋านิรันดร คือ เต๋าที่แท้จริง ที่มีมาตั้งแต่ ไม่จำกัดเวลาโน่น; แล้ว ซื่อที่ว่าสามารถจะให้คำนิยามได้ ว่าเป็นอย่างไร ๆ นั้น มิใช่ซื่อที่ไม่เปลี่ยนแปลง; นี่ข้อ ๆ หนึ่งมันมีอยู่ ๒ ประโยคอย่างนี้.

เต๋า ก็ต้องแปลว่า ธรรม หรือแปลว่า ทาง อย่างที่พูดมาแล้วเมื่อตะก็นี้; แต่ถ้าว่ายังเอามาพูดบรรยายกับคนนั้นคนนี้ได้, เป็นคำพูดของมนุษย์ธรรมดาแล้ว ขอให้เชื่อเถอะว่านั้นยังมิใช่เต๋า, ยังมิใช่เต๋า, มิใช่เต๋าที่แท้จริง.

ข้อนี้มัน เทียบกันได้ กับคำพูด ในผ่ายพุทธศาสนา เราว่า ธรรมะแท้ จริงเป็นบัจจัดตั้ง; ตัวเองรู้แล้ว บรรลุแล้ว ก็ยังพูดให้ใครรู้อย่างนั้นไม่ได้; ได้แต่ชี้วิธี ให้ไปปฏิบัติ ว่าปฏิบัติดูแล้วก็จะเกิดความรู้อย่างนั้นขึ้นมา. ความ เป็นบัจจัดตั้งอย่างนี้ในพุทธศาสนา ก็เรียกว่าธรรมะเป็นบัจจัดตั้ง, ธรรมะ แท้จริงเป็นบัจจัดตั้ง.

ธรรมะแท้จริง ที่เรียกว่า ธรรมะอสังขตะ หรือ ใกวัลยธรรมนี้ เอา มาพูดบรรยายด้วยคำพูดไม่ได้; ต้องเข้าถึงด้วยจิตใจของตนเองจึงจะรู้จัก, นี่ พูดสั้น ๆ ก็ว่า นิพพาน นั่นแหละ เอามาบรรยายไม่ได้; ได้แต่บอกให้ไป ทำอย่างนั้น ๆ แล้วบรรลุนีพพานด้วยตนเอง แล้วคนนั้นจึงจะรู้จักนีพพาน.

....

ทีนี้ ประโยคแรกของคัมภีร์เต๋าต้เจิง ของเหลาจือก็ว่า เต๋าซึ่งเอา มาบรรยายเป็นคำพูดได้นั้น ยังมิใช่ eternal เต๋า, eternal ก็แปลว่า *ไม่มีที่ลิ้นสุด* หรือ ที่มีอยู่นิรินดร คือ เต๋าจริงๆ.

แล้วประโยคที่ว่า ชื่อที่มาให้บทนิยามว่าเป็นอย่างนั้นอย่างนี้ได้; นาม คำพูดที่เป็นนามเป็น noun, เป็นนามนี้ ถ้ายังบัญญ์ติให้นิยามอย่างนั้นอย่างนี้ได้ นั้นยังไม่ใช่นามที่ไม่รู้จักเปลี่ยนแปลง.

ชื่อที่ไม่รู้จักเปลี่ยนแปลง มันก็คือ ไม่ใช่มีชื่ออย่างที่คนเขาตั้ง เช่น ตั้งชื่อนาย ก. นาย ข. นาย ง. เป็นวิสามานยนามนี้ก็ดี, หรือว่าตั้งชื่อว่าก้อนหิน ต้นไม้ หมู หมา กา ไก่ เป็นสามานยนามนี้ก็ดี, นี้ก็ล้วนแต่มีลักษณะที่นิยาม, คือจำกัดความได้อย่างนั้นอย่างนี้. นี่เขาว่า นี้ยังมิใช่ชื่อที่แท้จริง, มิใช่ชื่อของ สิ่งที่แท้จริง หรือว่ามิใช่ชื่อของสิ่งที่ไม่รู้จักเปลี่ยนแปลง, คือไม่ใช่ชื่อของเต๋า นั้นแหละ.

ที่เรียกว่า ธรรมชาติเป็นธรรมหมด, นั้นนี่อะไร ๆ ก็ธรรมหมด; แล้วก็เลยมาบัญญัติชื่อว่า ธรรมนี้ชื่อก้อนหิน, ธรรมนี้ชื่อต้นไม้, ธรรมนี้ชื่อ เมล็ดทราย, ธรรมนี้ชื่อบุคคล สัตว์ หมู หมา กา ไก่: นี่ชื่อ ที่ยังให้การ บัญญัติอย่างนี้ได้ ไม่ใช่ชื่อของสิ่งที่ไม่รู้จักเปลี่ยนแปลง ก็คือเต๋านั้นแหละ.

ฉะนั้นเราก็ ไม่มีคำจะพูด; เพราะถ้าไปพูดเข้า มันก็ต้องนิยาม จำกัดความหมาย. แม้แต่คำว่าเต๋านั้นก็จำกัดความหมาย; แต่ไม่มีคำจะพูด ก็ต้องเรียกว่าเต๋า เช่นเดียวกับสิ่งเหล่านี้. ที่แท้ก็เป็นธรรมชาติ ไม่ควร จะเรียกว่าอะไร แต่เราก็ต้องเรียกว่าอะไรอย่างใดอย่างหนึ่ง; หรืออย่างน้อยที่ สุดก็ต้องเรียกว่า ธรรมชาติ ก็ต้องเรียกว่าธรรมชาติอยู่นั้นแหละ. จะให้มันหมด ความเป็นตัวตนเท่าไรๆ มันก็ไม่รู้จักหมดได้ เพราะมันไม่มีคำที่จะพูด.

เพียงเท่านี้ก็มองเห็นได้ว่า ซึ่งที่เรียกว่า เต๋าอันแท้จริง ตามความหมาย ของเหลาจ๊อนั้น คือซึ่งที่มีลักษณะเป็นใกวลัยธรรม.

บทที่ ๒ ก็มีต่อไปว่า "สิ่งที่มิได้มีอยู่" นี่ไม่ใช่ชื่อเสียแล้ว; เพราะ ถ้าใช้คำว่าชื่อก็ไม่ไหว ภาษาจีนจะเป็นอย่างไรแน่ เราก็ไม่สามารถจะเอามาให้ดู ได้; ไม่รู้ภาษาจีน ก็อาศัยที่เขาแปลมาเป็นภาษาฝรั่ง ฉบับที่ถือว่าถูกต้องที่สุด ก็เรียกว่า non existence คือว่า ความไม่ได้มีอยู่, non existence คือ "ความที่มิได้ มีอยู่" นั้นแหละคือชื่ออันแรกที่สุดของพ้าและดิน. "ความที่มิได้มีอยู่" นั้น แหละเป็นชื่อคำแรก ชื่อเก่าแก่ที่สุดของสิ่งที่เรียกว่าพ้าและดิน. พ้าและดิน, คือคำว่า "อิมเอี๊ยง" เหมือนกับรูปภาพนั้น.

สิ่งทั้งปวงนี้เขาสรุปกันในภาษาจืนหรือในวัฒนธรรมจีน โดยเฉพาะ ลัทธิเต๋านี้ สิ่งทั้งปวงถูกสรุปลงในคำว่าฟ้าและดิน; เพราะว่ามันซึกหนึ่ง เป็นฟ้า, อีกซึกหนึ่งเป็นดิน. แล้วไม่มีอะไรที่จะมีอยู่นอกจาก ๒ สิ่งนี้; ใน ๒ ซึกนี้ จะมีอะไรกี่ร้อย กี่พัน ก็หมื่น ก็แสนอย่าง ก็ตามใจ.

เดี๋ยวนี้มัน มีชื่อต่างๆ กัน อย่างนั้นอย่างนี้ ว่า อิม ว่า เอี๊ยง, ว่า พั้ว ว่า ดิน, ว่า บวก ว่า อบ, ว่า ดี ว่า ชั่ว, ว่า บุญ ว่า บาป, ว่านานาสารพัดนั้น นี้มัน เป็นชื่อใหม่ๆ ทั้งนั้น : ชื่อเก่าแท้จริงของสิ่งเหล่านี้ทั้งหมด คือคำว่า "ความที่ มิได้มีอยู่".

เราจะเรียกกันส้น ๆ เดี๋ยวนี้ว่า อภพ ก็ได้ อภพ คือ ไม่มีภพ, อภพ อภวะ-ความที่มิได้มีอยู่ นั้น คือชื่อ ซื่อเก่าแก่ก่อนอะไรของสิ่งทั้งปวง จะเรียกเป็น ภาษาบาลีก็ว่า อภพ คือ ไม่มีภพ. "ความที่ไม่มีภพ" นั่นแหละ เป็นชื่อของสิ่งที่ที่หลัง เราเรียกกันว่า ภพนันภพนี่; อภพเป็นชื่อเก่าแก่ เก่าก่อนของพ้าและดิน.

จะพูดไปได้เลยถึงอย่างนี้ก็ได้ว่า รูปธรรมหรือนามธรรมทั้งหลาย
ที่มีชื่อมากมายเดี๋ยวนี้; ก่อนนี้มันชื่อว่า ความที่มิได้มีอยู่ ก็หมายถึง ไกวัลยธรรม ในลักษณะที่มันยังไม่ได้เป็นอะไร, ไม่ได้ถูกแยกออกไปเป็นอะไร; มี
ลักษณะเป็นว่าง, เป็นมิได้มีอะไร, ที่ปรุงแต่งอะไร, ไม่เกี่ยวกับเวลา, ไม่เกี่ยว
กับเนื้อที่; อย่างนี้ก็เรียกว่า ความที่มิได้มีอยู่, มันก็ไม่เป็นคำชื่อขึ้นมาได้
ก็ต้องใช้คำบรรยายความว่า "ความที่มิได้มีอยู่" คำนี้แหละเป็นชื่อเก่าแก่ของสิ่ง
ทั้งปวงของสิ่งที่ต่อมาเป็นนามธรรมเป็นรูปธรรม.

ทีนี้เราอาจจะกล้าพูดไปมากกว่านั้นว่า แม้คำว่าส่งขตธรรมและอส่งขต-ธรรมทั้งหมดนี้ ที่แรกมันก็มีชื่อว่า ความที่มิได้มีอยู่, ความที่มิได้มีอยู่ คือ เป็นอภพ. เดี๋ยวนี้พึ่งมาแยกเป็นส่งขตธรรม, อส่งขตธรรม ตามความรู้ หรือความรู้สึกของคน; แล้วส่งขตธรรมทั้งหลายปรุงแต่งได้มาก, ออกมาเรื่อย ไม่รู้กี่แสนกี่หมื่นอย่าง เป็นเดี๋ยวนี้ เป็นอยู่อย่างนี้, ว่าชื่อนั้น ชื่อนี้ : ชื่อ รถไฟ ชื่อเรื่อบืน ชื่อยานอวกาศ ไปโลกพระจันทร์ มันก็ชื่อไปซี. แต่ว่า ชื่อแต่เก่าก่อน ที่แรกของมันก็คือ "ความที่มิได้มีอะไร", ความที่มิได้มีอะไรอยู่ เลย เรียกว่า non-existence หรือ อภพ.

ทีนี้ ต่อมามันกัมีภพ คือมีความมีความเป็นขึ้นมา ก็เป็นภพเป็น existence ขึ้นมา จากความที่ไม่เป็นอะไร มามีเป็นความเป็นอะไรขึ้นมา; นี้ก็ เรียกว่า ภพ. พอตอนเป็นภพนี้ มันก็คลอดกันใหญ่, พอตั้งต้นเป็นภพได้ ก็ คลอดออกมา เป็นรูป เป็นนาม เป็นก็เลส ตัณหา เป็นรูป เสียง กลิ่นรส โผฏฐพพะ ธัมมารมณ์, กระทั่งเป็นทุกสิ่งทุกอย่างในโลกบัจจุบันนี้. นี้คือสิ่ง ที่เรียกว่า ภพ หรือความมีอยู่.

ความมิได้มีอยู่เป็นชื่อเก่าแก่ของสิ่งที่มีความมีอยู่, ฉะนั้นความมีอยู่
นี้เป็นพ่อ เป็นแม่ของสิ่งทุกสิ่ง ที่เรียกว่าพ้าและดิน; คำว่าพ้าและดิน ให้
หมายความเรื่อยไปว่ามันทุกสิ่ง คือทั้ง ๒ ซึก : ซึกบนและซึกล่าง; จะหมาย
ถึงซึกกายซึกใจก็ได้. ซึกวัดถุก็ได้ ซึกนามธรรมก็ได้ ๆ กระทั่งว่ามันเป็น
บวกเป็นลบ เป็นดีเป็นชั่ว เป็นกุศลเป็นอกุศลอะไรก็ได้.

นี่แหละเหลาจื๊อได้พูดว่า คำว่าความไม่มือะไรนี้ เป็นชื่อเก่าแก่ของ สิ่งทั้งปวง; ต่อมามันเกิดเป็นความมือะไรออกมาปรุงแต่ง นี้ก็เลยเป็นพ่อแม่ ที่คลอดสิ่งทั้งปวงออกมา.

ข้อนี้มัน แสดงให้เห็นว่า เขาได้มองเห็นว่า ก่อนหน้านี้มันก็มีสิ่ง ที่มิได้เป็นอะไร, มิได้มีอะไรปรุงแต่ง, และมิได้ปรุงแต่งอะไรอยู่แล้ว; แต่ใน ฐานะที่ว่ามันเป็นกฎ ที่จะทำให้สิ่งต่าง ๆ อยู่นึ่งไม่ได้ จะต้องเกิดการเปลี่ยนแปลง. มันก็มีการตั้งต้นกิริยาอาการที่เป็นการเปลี่ยนแปลง, ก็เกิดความมือยู่ เป็นอยู่ อย่างนั้นอย่างนี้ขึ้นมา.

อย่างนี้เป็นบื่ญหามากในทางที่จะเรียกด้วยคำพูดว่าอะไร; จะเรียก ว่าเหตุก็ถูก, จะเรียกว่าเหตุก็ไม่ถูก, มันแล้วแต่จะเล็งกันในแง่ไหน. ตัวอย่าง ที่จะเห็นได้ในทางวัตถุแท้ ๆ ไม่ใช่เรื่องลึกลับอะไร; เช่น แสงแดดอย่างนี้ : –

พอแสงแคดมาถูกอะไรเข้า มันก็เกิดการเปลี่ยนแปลง ก็เลยเกิดมีสิ่ง ใหม่ ๆ เกิดขึ้นในผิวพื้นของแผ่นดิน; เพราะว่าแสงแดดมันลงมาถูก. ถ้าไม่มี แสงแดดเกิดขึ้น สึงเหล่านี้ก็ไม่ได้เกิดเปลี่ยนแปลงขึ้นมา. อย่างนี้จะเรียกว่า แสงแดดเป็นเหตุก็ได้ จะเรียกว่า แสงแดดมิได้เป็นเหตุก็ได้; มันอยู่เฉยๆ มันไม่รู้ไม่ชี้ แต่ว่า ปฏิกิริยามันเกิดขึ้น เพราะสึงนี้มันถูกกระทบลงไป.

นี่ความที่มันมือยู่ที่แรก คือ ความที่มิได้เป็นอะไร มิได้มีอยู่แห่ง อะไรนั้น มันก็มือยู่ คล้าย ๆ กับมันส่องแสงอยู่เรื่อย. ฉะนั้นสึงอะไรไปถูกเข้า หรือว่ามันจะพักตัวขึ้นมาในตัวมันเอง ออกมาเป็นส่วนผิว ส่วนเปลือก ส่วนอะไร ก็สุดแท้ มันพูดยากทั้งนั้น. แต่ว่ามันได้เกิดมีสิ่งอะไรขึ้นมา หลังจากความ ที่มันไม่มีอะไรเลย, ความที่มันไม่เคยมีอะไรเลย มันก็มีสิ่งที่เป็นอย่างนั้นอย่างนี้ ขึ้นมา; ฉะนั้นความที่มิได้มีอยู่เลยนั้น เป็นชื่อดั้งเดิมของสิ่งทั้งปวง.

พอเกิดเป็นความมีความเป็นขึ้นมา นี้มันก็เป็นแม่ ที่คลอดอะไร ออกมาเรื่อย ๆ ๆ คลอดดวงอาทิตย์ คลอดดวงดาว ดวงจันทร์ คลอดจักรวาล คลอดอะไรออกมา ๆ เรื่อย ; นี้เป็นของใหม่ ๆ เมื่อวานนี้ทั้งนั้น. ส่วนตั้งเดิมนั้น คือ ความที่ไม่มีอะไร ที่เรียกว่าเท๋าด้วยเหมือนกัน ในฐานะที่เป็นไกวลยธรรมดั้งเดิม. ทีนี บทที่ ๓ คัมภีร์นั้นก็เขียนว่า เพราะฉะนั้นจากความไม่มีอะไร ที่เป็นนิรันดรเป็นอนันตกาล, จากนั้นแหละเราย่อมสังเกตเห็น ความตั้ง ต้นของความมีอะไร.

นี่พังดูคล้ายกับพูดบ้า ๆ บอ ๆ หรือว่าเล่นลิ้น. ต้องไปมองที่ความ
ที่มันไม่มีอะไรเลยที่แรก ที่เป็นนิรันดรเป็นอย่างนั้นอยู่ตลอดเวลา มันไม่มี
อนาคต ไม่มีชี่จจุบัน. ความที่มันไม่มีอะไรเลยนี้ ไม่มือดีต อนาคต
บัจจุบัน; พอต่อไปมันก็เป็นอย่างนั้น, ที่แล้วมามันก็เป็นอย่างนั้น, ต่อไป
ข้างหน้ามันก็เป็นอย่างนั้น, บัจจุบันนี้มันก็เป็นอย่างนั้น คือความมิได้มีอะไรเลย.

แต่แล้วมัน มีอะไรออกมาจากความเป็นอย่างนั้น โดยที่ของเดิมนั้น ไม่ต้องเปลี่ยนแปลงอะไร ให้ดูจากความที่ไม่มีอะไร ที่เป็นนิรันดรนั้น: แล้วเราก็จะสังเกตเห็นการตั้งต้น อันแปลกประหลาดลึกซึ้งของสากสจักรวาสนี้ หรือของความมีอะไรนี้. ถ้าเรารู้จักความไม่มีอะไรนิรันดรนั้นแล้ว ก็ไม่ยากเลย ที่เราจะรู้จักการตั้งต้นของความมีอะไรในปัจจุบันนี้.

ที่นี้ก็มาดูที่ความมีอะไร ที่คลอดมาใหม่ เป็นความมีอะไรนี้ ก็ไม่-สิ้นสุดเหมือนกัน มันมีอะไรเรื่อย ไม่มีที่สิ้นสุดเหมือนกัน; ก็ได้ความว่า ความไม่มีอะไรนั้น มันก็ไม่รู้จักสิ้นสุดไปแบบหนึ่ง. ที่นี้ความที่มีอะไร, มีอะไร, อะไรนี่ ก็มันมีความไม่สิ้นสุดไปอีกแบบหนึ่ง.

นี้โราเคยพูดกันแล้วถึงรูปภาพในตึกนั้น *เรื่องอนันตะถึงอนันตะ คือ* เลียงระฆัง ระฆังนั้นไปเคาะเข้าก็มีเสียง นี้ความที่ระฆังมือยู่ ในระฆังมีเสียง ความที่ระฆังจะมีเสียงนี้ ก็ไม่มีที่สิ้นสุด แต่ไม่ดังสักที, ยังไม่มีเสียงสักที. ยังไม่ดังสักที พอไปเคาะระฆังเข้าเป็นเสียง เสียงนี้ออกมาได้ไม่มีที่สิ้นสุด, แล้วเสียงก็ไปสู่ความไม่มีที่สิ้นสุดคือ *ไม่รู้จักเต็มในจักรวาลนี้*. เสียงระฆังออกไป เท่าไร ก็ไม่เต็มจักรวาลนี้; จะออกมาจากตัวระฆังเท่าไร ก็ไม่รู้จักหมดจักสิ้น.

เพราะฉะนั้นจึงพูดได้ว่า ตัวระฆังที่อยู่นึ่ง ๆ เงียบ ๆ นั้น มีความไม่รู้ จักหมดจักสิ้น ของสึงที่เป็นเสียง, หรือของความที่ยังไม่มีเสียง. ฉะนั้นดูที่ ความที่ยังไม่มีเสียง จึงจะเห็นจุดตั้งต้น ของการที่ต่อไปนี้จะมีเสียง. นี่ เหลาจื่อเขาพูดอย่างนี้ ย่อมแสดงลักษณะของปฐมเหตุเป็นอย่างยิ่ง; สึงที่เรียก ปฐมเหตุในคำพูดของเต่าเป็นอย่างนี้.

ทีนี้พอเราดูเข้าไปที่ ความมือยู่ คือความเป็นขึ้นมีขึ้น อย่างนั้นอย่างนี้ แล้ว เราก็จะเห็นความแตกต่างด้วย; แล้วความมีขึ้นเป็นขึ้นเกิดขึ้นนี้ ไม่ใช่ เกิดขึ้นอย่างเดียวได้ มันก็ พะยอยกันไปตามกฎของอิทปับจจยตา. ดังนั้นเรา จึงเห็นความแตกต่างมากมายนับไม่ไหว ของความมีขึ้นเป็นขึ้น อันไม่รู้จักสิ้นสุด ด้วยกัน; ก็เลยได้ของ ๒ สึง คือ ความที่มิได้มีอยู่เลย นี้ก็เป็นอนันตะ หรือ เป็นนิรันดร; แล้ว ความที่มีออกมา เกิดขึ้นมา นี้ก็เป็นอนันตะ หรือเป็น นิรันดร. แต่มันนิรันตรคนละแบบ; ใช้คำว่า eternal เหมือนกัน; แต่มัน eternal คนละแบบ; ของสิ่งที่เป็นต้นตอทีแรกก็ไปแบบหนึ่ง, ของสิ่งที่พึ่งคลอด ออกมาใหม่ ๆ นี้ก็อีกแบบหนึ่ง.

เช่นว่า จะคลอดออกมาได้เรื่อยไม่มีที่สิ้นสุด นี้เป็นความเป็น นิรันดร ของการปรุงแต่ง หรือ ของสังขตธรรม. ส่วน ความนิรันดร เป็นนิรันดร ของอสังขตธรรม นั้น จริง ถูกต้อง หรือชัด หรือเหมาะสม ที่จะเรียกว่า นิรันดร; เพราะมันนิรันดรจริง เช่น นิพพาน เช่นสุญญูตา เช่นธรรมธาตุ ทั้งหลาย นี้เป็นนิรันดรจริง. ส่วนสึงที่เป็นสังขาร เป็นสังขตะ ปรุงแต่ง เรื่อยนี้ มันก็เป็นนิรันดรบ้า ๆ ไปตามเรื่อง คือเปลี่ยนเรื่อย; ความเปลี่ยน เรื่อยนี้ก็เป็นนิรันดร. อันหนึ่งมีความไม่เปลี่ยนเป็นนิรันดร, อันนี้มีความ เปลี่ยนเรื่อยเป็นนิรันดร.

นื่อย่าทำเล่นกับเจ๋า มันมองเห็นสิ่งเหล่านี้ เหมือนกับพุทธศาสนามา แล้ว. ถ้าเหลาจื๊อได้พูดข้อความนี้จริง ก็แปลว่าพูดพร้อมกันกับพระพุทธเจ้าว่า มีอยู่ ๒ สิ่งสัมพันธ์กันอยู่ในลักษณะอย่างนี้.

ทีนี้ บทที่ ๔ ต่อไปก็มีพูดว่า สิ่งทั้ง ๒ นี้ คือความไม่มีอยู่อย่าง นิรันดร ความมีอยู่อย่างนิรันดรนี้ เป็นของมีมูลกำเนิดเดียวกัน.

ถ้าจะพูดอย่างในพุทธศาสนา, ใช้คำในพุทธศาสนา ก็จะต้องพูดว่า สังขตะ และ อสังขตะมีมูลกำเนิดเดียวกัน; ก็คืออะไร ในเมื่อของเหล่านี้ มันต่างกัน. มันก็*ต้องเอาธาตุ หรือธรรมธาตุ ที่เป็นอสังขตะเป็นมูล* คือ ธรรม เฉยๆ หรือ ธาตุเฉยๆ ในฐานะที่ว่า พระตถาคิตจะเกิด หรือพระตถาคตจะ ไม่เกิดขึ้น สิ่งนั้นก็มือยู่แล้ว; สึ่งนั้นมีสึงเดียว.

ทีนี้ หลังจากนั้นมาก็มีความมี, ความมีความเป็นอย่างนั้นอย่างนี้ เป็น สังขาร เป็นวิสังขาร เป็นสังขตะ เป็นอสังขตะ; นี้ก็เลยแยกกันเป็น ๒ ทาง ก็เลยถือว่าทั้ง ๒ ทางนี้มีมูลกำเนิดอันเดียวกัน คือความเป็นสักว่าชาตุตาม ธรรมชาติ, เป็นธรรมธาตุ ที่มีอยู่ก่อนพระพุทธเจ้าเกิด หรือว่าพระพุทธเจ้า จะเกิดหรือจะไม่เกิด ก็สุดแท้.

ทีนี้ ทำไมมันจึงแตกต่างกันไป? และกลายเป็นสิ่งแตกต่างกัน ออกไป เมื่อมีการแสดงตัวออกมา. ถ้าอย่ามีการปรุงแต่ง ให้แสดงอะไร ๆ ออกมา มันจะเป็นสิ่งเดียวอยู่เรื่อย; จะยังคงเป็นสิ่งเดียว คือไม่แตกต่างหรือไม่เปลี่ยนแปลง. ไม่มีการแสดงตัวแล้ว มันก็คือ ไม่มีการเปลี่ยนแปลง; ถ้ามีการ แสดงตัว มันต้องมีการเปลี่ยนแปลง. เพราะฉะนั้น ความแตกต่างก็เกิดขึ้น. ฉะนั้นสิ่งที่มีมูลกำเนิดอันเดียวกัน จึงแยกทางกันเดินเป็น ๒ ผ่าย : เป็นความ มิได้มีอยู่, และความมีอยู่.

เดี๋ยวนี้เรามันรู้จักกัน แต่ผ่ายความมือยู่ อย่างที่รู้สึกได้ด้วยอายตนะ สำหรับสัมผัส ด้วย ตา หู จมูก ลิ้น กาย. เรารู้จักอะไรได้ เราก็รู้จักแต่ความ มือยู่ของสิ่งที่สัมผัสได้. แล้วก็มือยู่ด้วยความเปลี่ยนแปลง คือเกิดขึ้น – ตั้งอยู่ ดับไป; ส่วนอีกสิ่งหนึ่ง ซึ่งมันตรงกันข้าม เราไม่รู้. เราไม่รู้จัก.

ฉะนั้นจึงเรียกว่า ที่แรกเป็นสึงเดียวกันโดยมูลกำเนิด แต่แล้วก็เกิด เป็นการแตกต่างกัน ต่อเมื่อมีการแสดงตัวออกมา; คือ ถูกปรุงแต่ง ออกมา เป็นอย่างนั้นอย่างนี้ เป็นคน เป็นสัตว์ เป็นต้นไม้ เป็นก้อนหิน เป็นดิน เป็นทราย เป็นอะไร. แม้แต่ว่าเป็นคนแล้วมันก็ยัง แตกต่างกันไป; เพราะ เหตุปัจจัยใหม่ๆ ปรุงแต่งให้แตกต่างกันออกไป เรียกว่า คนที่แรกมีในโลกกับคน เดี๋ยวนี้ มันเห็นความแตกต่างกันมาก แล้วก็แปลว่า ไม่มีอะไรคงที่ สำหรับการ เปลี่ยนแปลง.

มันมีอยู่สิ่งหนึ่ง แม้ว่าจะไม่ต้องมีความมีอะไร เป็นอะไร ไม่ต้องมีการ เปลี่ยนแปลง มันก็มีอยู่ได้; ดับการเกิดขึ้นเสีย ก็มีสิ่งที่เรียกว่านิพพาน. มีภาษิตในเลรคาถาที่ว่า ภานิโรโธ นิพุพาน์ – ความดับแห่งภพนั้นคือนิพพาน. ความ ดับแห่งภพคือนิพพาน แล้วนิพพานนั้นคือไม่มีอะไรอย่างนั้นหรือ ? ถ้าคิดอย่างนั้น รู้สึกอย่างนั้นนั้นคือโง่ที่สุด หรือมิจฉาทิฏฐิที่สุด.

ความดับเสียซึ่งภพทั้งหลาย คือดับเสียซึ่งความมีอะไรทั้งหมดทั้งสิ้น นั้นคือนิพพาน, แล้วนิพพานนั้นคือความไม่มีอะไรอย่างนั้นหรือ? นั่นจะไง่ที่สุด หรือจะเป็นมีจฉาทิฏฐิที่สุด. มันก็มีสิ่งนี้แหละ, มีสิ่งที่มีโดยไม่ต้องมีความมี. สิ่งที่เรียกว่านิพพานๆ นั้น ที่จริงมันก็มีการมี แต่มันมิใช่เป็นการมีอย่างสิ่ง ทั้งหลายที่ไม่ใช่นิพพานนี้มันมี; เพราะ อสังขตะมันก็มี แต่มันมิได้มีอย่างที่ สังขตะทั้งหลายมันมี. เพราะฉะนั้น พระพุทธเจ้าท่านจึงตรัสว่า อตุถิ ภิกขเวตทายตน์-ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย! สิ่งนั้นมีอยู่, คืออายตนะนั้นมีอยู่ คือสิ่งนั้นมีอยู่. สึงนั้นบรรยายไปๆ อ้าว, เป็นนิพพาน ที่สุดแห่งความทุกข์.

ฉะนั้น การที่ภพทั้งหลายดับไป หรือ ความดับแห่งความมีทั้งหลาย ดับไป; แล้วมันยังมี อะไรเหลืออยู่ ? ก็คือสิ่งที่เรียกว่านิพพาน; แล้วสิ่ง นั้นก็ต้องถือว่าเป็นสิ่งที่มีอยู่ จะเรียกว่าไม่มีไม่ได้. แต่มันมิได้มีอยู่อย่างที่สิ่ง ทั้งหลายทั้งปวงมี ที่เรารู้จักกันดี. นี้ก็อย่างเดียวกันที่ว่า ความมิได้มีอยู่ กับ ความมีอยู่นั้น มีมูลกำเนิดอันเดียวกัน เพ็งแยกตัวออกมา เมื่อมีการแสดงตัว ให้เปลี่ยนแปลงไป.

ที่นี้ บทที่ ๕ ข้อสุดท้ายของตอนที่หนึ่งนี้ก็ว่า ความที่มันเป็นของสิ่ง เดียวกัน เพราะมีมูลกำเนิดสิ่งเดียวกันนี้ เรียกว่าภาวะที่ลึกละเอียดที่สุด. คำพูดคำนี้มันมีความหมายอย่างเดียวกับคำว่า *เอติ สนุติ เอติ ปณีติ – นั้นละเอียด* ที่สุด *นั่นสุขุมที่สุด นั่นลึกขึ้งที่สุด*; นั่นแหละคือนิพพาน.

เตี๋ยวนี้เหลาจื้อเขาว่า ความมิได้มือยู่กับความมีอยู่ เป็นของสิ่งเดียวกันนี้ เป็นความจริงที่ละเอียดที่สุด เป็นข้อเท็จจริง หรือเป็นความจริงที่ละเอียดลึกขึ้งที่สุด; เช่นเดียวกับความมีอยู่แห่งนิพพาน. ประโยคนี้เหลาจื้อไม่ได้ว่า, อาตมาว่า เปรียบเทียบให้ดู. มันมีเป็นความละเอียดที่สุด เช่นเดียวกับความมีอยู่แห่ง นิพพานนั้น.

เมื่อ เราพุทธบริษัทพูด เราก็ต้องยกอันนี้ขึ้นมาพูดว่า เอติ สนุติ เอติ ปณิติ – ความมีอยู่แห่งนิพพานละเอียด ประณีตสุขุมลึกขึ้งที่สุด; เพื่อจะเทียบ กับประโยคที่เหลาจื้อเขาว่า ความที่มันเป็นสิ่งเดียวกันของสิ่งทั้งสอง คือ ความมิได้ มีอยู่ และ ความมีอยู่ ที่แท้มันมี มูลกำเนิดสิ่งเดียวกัน. ข้อเท็จจริงอันนี้ละเอียด เกินไป ละเอียดเหลือเกิน กว่าที่คนจะรู้ได้ เพราะฉะนั้นคนจึงไม่รู้จักเต๋า.

ที่นี้ความละเอียด, ลึกละเอียดนี้ แม้ในทางวัตถุมันก็ลึกละเอียด, ใน ทางนามธรรมมันก็ลึกละเอียด, ความที่ลึกละเอียดอย่างยิ่งด้วย แล้วก็ไม่มีที่สิ้น สุดด้วย นี้เป็นจุดที่เหมือนกับประตู ที่จะใหลออกมาของสิ่งที่หยาบทั้งหลาย, หยาบ ๆ ทั้งหลายคือทุกๆ สิ่งทุก ๆ ส่วน ที่ประกอบกันขึ้นเป็นสากลจักรวาลนี้ เป็น ของหยาบทั้งนั้น แต่แล้วมันออกมาได้จากประตูอันละเอียด แสนที่จะละเอียด เล็กกว่ารูเข็ม. แปลว่าสากลจักรวาลออกมาจากสิ่งที่ละเอียด ที่เล็กกว่าปลายเข็ม หรือรูเข็ม.

ถ้าพูดตรงๆ ก็ว่า สิ่งทุกสิ่งมัน ใหลออกมาจากเต๋า ก็บอกว่า เต๋านี้ มันเล็กละเอียด ยิ่งกว่าปลายเข็ม หรือรูเข็มอะไร : เช่นเดียวกับ *ในทางธรรมะ* 

ใกวัลยธรรม

เราจะพูดว่า เอติ สนฺติ เอติ ปณีติ – ละเอียดจนแทบว่าจะไม่มี อะไรอยู่. มัน ก็ยังกลายเป็นที่ออกมา ไหลออกมา, ไหลออกมา, ไหลออกมา แห่งสึงทั้งหลาย ทั้งปวงที่เป็นรูปธรรมนามธรรม เต็มไปหมด ในอดีต อนาคต บ้จจุบัน หรือใน สากลจักรวาล ในโลกนี้โลกไหนก็สุดแท้ แล้วแต่จะบัญญ์ติกัน.

เราจะพูดเรื่องเต๋ากันให้หมด มันก็กินเวลาเป็นเดือน ๆ ปี ๆ: แต่นี้ หัวใจของลัทธิเต๋าอยู่ในบทที่หนึ่งของคัมภีร์เต๋า อย่างที่เอามาพูดวันนี้ มันก็ควร จะพอ: ก็เพื่อให้รู้ว่ามัน มีอยู่สิ่งหนึ่ง ซึ่งพูดด้วยปาก, เอาปากพูด บรรยายมัน ไม่ได้. นี้ต้องขออภัยด้วย ว่าพูดภาษาธรรมดาที่สุด ที่จะให้คนธรรมดาพั่งออก คือมันมือยู่สิ่งหนึ่ง ซึ่งเราจะพูดบรรยายด้วยปากของเรามันไม่ได้, มันไม่สามารถ จะพูดได้.

ยึ่งพูดเท่าไร มันก็ยึงไม่ใช่สึงนั้น; พูด พูดได้, พูดได้ก็พูดไปซึ่ แต่มันไม่ใช่ตัวสึงนั้นที่แท้จริง. คล้ายๆกับว่า เราจะบรรยายเรื่องไกวลัยธรรมกัน สักปีหนึ่งก็ได้; แต่มันไม่ใช่ตัวไกวลัยธรรมที่แท้จริง. เช่นเดียวกับเรา จะพูด เรื่องสุญญตากันตั้งตลอดชีวิตก็ได้; แต่มัน ไม่ใช่ตัวสุญญตาที่แท้จริง อย่างนี้ เป็นต้น, หรือว่าจะพูดเรื่อง มรรค ผล นิพพาน มันก็เป็นปัจจัตตัง มันก็ได้แต่ เป็นคำพูด มันจะเป็นตัวจริงไปไม่ได้. แต่ในที่สุดที่มันยอมรับได้ ก็คือว่า สึงนี้มันได้มีอยู่จริง.

แล้วก็น่าขันที่สุด ที่จะใช้คำว่า "ชื่อ" โดยถามขึ้นว่า สิ่งทั้งหลาย ทั้งปวงที่เรารู้จัก ทั้งสังขตะ ทั้งอสังขตะ ทั้งหมดทั้งสิ้นนี้ เมื่อก่อนนี้มันชื่อ อะไร? มันถูกเรียกว่าอะไร? ใครจะมีบัญญาตอบ? นี่อย่าง *เหลาจือเขาบอกว่า* ชื่อ non existence "ความที่มิได้มีอะไรอยู่เลย". ความที่มิได้มีอะไรอยู่เลยนี่ ก็เป็นชื่อของสิ่งทั้งหลายทั้งปวง ชื่อ แรก. แล้วต่อมามันไหลออกมาเป็นความมีอยู่ ความมีอยู่แห่งสึ่งนั้นสึ่งนี้; แล้ว ก็เลยเปลี่ยนชื่อหมด มาเป็นชื่อนั้นชื่อนี้ เป็นดิน เป็นน้ำ เป็นไฟ เป็นลม เป็นอากาศ เป็นวิญญาณ เป็นสุขทุกข์ เป็นอายตนะ เป็นอะไร แล้วแต่จะเรียก; นี่ชื่อนี้มาที่หลัง.

ชื่อก่อนเก่าแก่ ของมันก็ ความที่ไม่ได้มีอะไรอยู่; นั้นแหละคือ อสังขตะ, แล้วสึงนั้นต้องเป็นไกวัลยธรรมเสมอ. เพราะมันเป็นชื่อของทุกสึง ทุกเวลา ทุกสถานที่; แม้แต่ชื่อของเวลาก็ชื่อว่าความมิได้มีอยู่ ชื่อของวัตถุ ของเทห์ต่าง ๆ ก็ ความมิได้มีอยู่. ต่อมาเป็นความมีอยู่ แล้วก็บัญญ์ดิชื่อไป ตามความเปลี่ยนแปลงของอาการที่แสดงออกมา เป็นอย่างนั้นอย่างนี้.

สรุปความกันเสียที่ก็ว่า แม้ในลัทธิเต๋า ซึ่งถือกันว่า เป็นสติปัญญา สูงสุด ของมนุษย์ลัทธิหนึ่งหรือศาสนาหนึ่ง ก็มีสิ่งที่เรียกว่าไกวลัยธรรม คือ เป็นสิ่งเดียวเท่านั้นแล้วก็มีอยู่ตลอดเวลาทั้งปวง ตลอดพื้นที่ทั้งปวง ไม่มือดีต อนาคต ปัจจุบัน นี่เป็นส่วนลึก.

ทีนี้ เต๋าส่วนที่ตื้นออกมา ก็คือหนทาง. เราจะคิดอย่างไร? จะศึกษา อย่างไร? จะปฏิบัติอย่างไร? จึงจะรู้จักเต๋าตัวนั้น เต๋าตัวที่แรก. นี้ก็กลายมา เป็นเต๋าที่ง่ายแก่การเห็น หรือการรู้จัก คือทางของการปฏิบัติ เช่น มรรคมี องค์ ๔ อย่างนี้ เรียกว่าหนทาง หรือปฏิบัติเข้าเถอะจะเห็นนิพพาน, จะลุถึงนิพพาน. ฉะนั้น นิพพานคือเต๋าตัวแรก, มรรคมืองค์ ๘ คือเต๋าตัวที่สอง คือตัวการ ปฏิบัติ นี้เป็นการปฏิบัติดี ปฏิบัติจริง ปฏิบัติชอบอยู่.

แต่แล้วพอมาถึง สมัยที่มันโง่กันหนักเข้า โง่กันมากเข้า มันก็ต้อง ลดลงมาอีก เหลือแต่อะไรที่นี้ ?

ก็ดู เหลือแต่เรื่องอย่างที่เรียกกันว่างมงาย สมัยนี้. พุทธบริษัท กำลังประพฤติปฏิบัติอะไรกันอยู่อย่างงมงาย, ไม่เป็นไปตามหนทางของมรรคมืองค์ ๘. นี่เรียกว่าเต๋าตัวที่ ๓ เช่นเดียวกันกับอาขั้มจุดสูปใหว้หัวสิงโต แกก็ต้องมี ความหมายว่า ข้างบนข้างล่าง ๒ อย่างอยู่เรื่อยไป; ก็จะบูชาสึงเหล่านี้ ซึ่ง เป็นต้นตอแห่งกำลัง.

ถ้าเรายังมีสิ่งที่เป็นคู่ คือดีกับชั่วเป็นต้น; ต้องมีชั่ว ดีมันจึงจะเกิดขึ้น และมีความหมาย. ต้องมีดี ชั่วมันจึงจะมีอยู่และมีความหมาย เช่นเดียวแหละ ต้องมีผู้หญิง ผู้ชายจึงจะมีความหมาย, ต้องมีผู้ชาย ผู้หญิงจึงจะมีความหมาย เป็นคู่ ๆ คู่ ๆ ไป นี้เขาเรียกว่า อิมเอี๊ยง. นี้เป็นความจริง ฉะนั้นจึงต้องจุดธูป บูชา; ไม่รู้ว่าอยู่ที่ใหน ก็บูชาที่หัวสิงโตก็ได้ เพราะว่ามันสะดวกดี.

ในที่สุดควรจะมองเห็นว่า แม้สิ่งที่เรียกว่า **ไกวัลยธรรม เป็นสิ่งที่ ไม่มีรูปร่าง,** มิได้มีอยู่ในความหมายที่ว่ามีอยู่; แต่มันก็ได้มีอยู่จริง แล้วก็มี ปฏิกิริยามีอาการอะไรแสดงออกมา เป็นรูปธรรม เป็นนามธรรม เป็นสังขตธรรม ทั้งหลาย. แล้วก็ยังแสดงออกมาเป็นรูปของการปฏิบัติ ระเบียบของการปฏิบัติ เป็น ศีล สมาชิ บัญญา ปฏิบัติเพื่ออย่าให้มีความทุกข์เกิดขึ้น. แล้วต่อมามัน ก็เหลวไหลมากขึ้นๆ จนทำเป็นเพียงพิธีรีตอง; แม้แต่จะบวชพระ บวชเณร บวชเถน บวชชี ก็บวชกันอย่างพอเป็นพิธีรีตอง. มันก็เป็นปรากฏการณ์ ที่เหลืออยู่อย่างนี้ เรียกว่าหลับหูหลับตา ต่อสึงที่เรียกว่าไกวลัยธรรมโดยสิ้นเชิง.

เดี๋ยวนี้เรากำลังพูดถึงสิ่งนี้กันเรื่อยทุกวัน ๆ ให้เข้าใจสิ่งนี้ให้จนได้; โดยจะชี้ให้เห็นว่า มันมีอยู่ในลัทธิที่เรียกกันว่าศาสนาทุกศาสนาเลย, เป็น หลักเป็นประธานของสติบัญญาของศาสนานั้น ๆ. เพราะฉะนั้นถ้ำเรารู้แล้ว ก็จะ สามารถทำความเข้าใจกันได้ ในระหว่างศาสนา.

หรือพูดอีกทีหนึ่งก็ว่า พอรู้แล้ว ก็ไม่ต้องไปเสียเวลาทำความเข้าใจ กันดอก มันเล็กกันไปเอง มัน เล็กโกรธ เล็กเกลียด เล็กเข้าใจผิดกันไปใน ตัว; คือมันจะกลายเป็นสึ่งเดียวกันไปในตัว โดยอัตโนม์ติ, โดยไม่ต้องพยายาม อะไร. ฉะนั้นขอให้รู้จักสึ่งสึ่งนี้ ให้พยายามรู้จักสึ่งสึ่งนี้ด้วยกันทุกคน. เดี๋ยวนี้ เรามองมันในฐานะที่ว่า มันมือยู่ก่อนสึ่งใด และเพราะความมือยู่แห่งสึ่งนั้น สึ่งทั้งหลายจึงไหลออกมา, ไหลออกมา, ใหลออกมา, จึงเรียกมันว่าเป็นปฐมเหตุ.

เอาละ, พอกันที่สำหรับวันนี้ ที่แสดงปฐมเหตุ โดยข้อความที่มันเป็น ใจความของลัทธิเต๋า ซึ่งมีอายุดั้งสองพันกว่าปี พ้องสมัยกับพระพุทธเจ้า. เอา ไปคิดดู, แล้วก็จะได้พูดกันถึงสิ่งนี้ ที่มีอยู่ในลัทธิศาสนาอื่นต่อไปในวันหน้า.

วันนี้ก็พอกันที่ ให้พระสงฆ์ได้สวดคณสาธยาย ตามแบบวิธีของวัดนี้ต่อไปอีก.

ไกวลัยธรรม — ๑๒ — หินโค้ง ๒๓ มี.ย. ๑๖

### ใกวัลยธรรมในฐานะหลักมูลฐาน เพื่อความเข้าใจอันดีระหว่างศาสนา. (ต่อ)

#### ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

การบรรยายเรื่องไกวัลยธรรม ครั้งที่ ๑๒ นี้ อาตมาจะได้กล่าวโดย หัวข้อเดิม ซึ่งยังไม่จบ คือหัวข้อที่ว่า ไกวัลยธรรมในฐานะหลักมูลฐาน เพื่อ ความเข้าใจอันดี ระหว่างศาสนา.

ได้กล่าวมาถึงศาสนาในประเทศอินเดีย แล้วก็ศาสนาสุดทางตะวันออก คือศาสนาเต๋า. วันนี้เราจะกลับไปทางตะวันตกต่อไปอีก ซึ่ง จะกล่าวถึงศาสนา

delm

คริสเตียน ซึ่งมีกำเนิดมาจากศาสนายิว, และได้ คลอดออกไปเป็นศาสนา อิสลาม เป็นต้น. เป็นศาสนาอีกกลุ่มหนึ่งต่างหาก เพื่อจะชี้ให้เห็นว่า แม้ ในศาสนากลุ่มนี้ ก็มีสิ่งที่เรียกว่า ไกวลัยธรรม โดยลักษณะดังที่ได้กล่าวมา แล้ว ในการบรรยายครั้งต้น ๆ หลายครั้งด้วยกัน.

#### [ทบทวนครั้งก่อนถึงหน้า ๔๒๒.]

ทีนี้มีบางท่านที่เพิ่งจะมาพั่ง ในครั้งนี้เป็นครั้งแรก ก็ไม่อาจจะเข้าใจ ได้ จึงต้อง ขอทบทวน บ้างสักเล็กน้อย โดยเฉพาะอย่างยิ่ง สำหรับ คำว่า "ไกวัลยธรรม".

คำว่า "ไกวัลยธรรม" แปลว่า สิ่งซึ่งมีความเป็นอันเดียวกันทั้งหมด ทั้งโดยเวลาและโดยเนื้อที่. ถ้าจะดูโดยเวลา ก็ไม่มือดิต ไม่มือนาคต ไม่มีบัจจุบัน สำหรับสิ่งสิ่งนี้ คือมันมือยู่โดยที่ไม่ต้องมีการเกิดขึ้นมาหรือดับไป. หรือแม้แต่ จะมีการตั้งอยู่ มันก็มีการตั้งอยู่ชนิดพิเศษ; ไม่เหมือนกับสิ่งทั้งหลายที่มีการตั้ง อยู่; จึงเรียกว่ามันเป็นไกวัลยธรรม คือเป็นสิ่งเดียวกันล้วนตลอดเวลา, หรือ ยึงไปกว่าเวลา คือว่ามันไม่เกี่ยวกับเวลา มันไม่ขึ้นกันอยู่กับเวลา. ถ้ามีลักษณะ อย่างนี้ เราก็เรียกว่า มีไกวัลยธรรม คือความเป็นอันเดียวกันดลอดเวลา. ถ้าดูไป ในเรื่องเนื้อที่หรือพื้นที่ คือขนาดเป็นต้นแล้ว มันก็ไม่เกี่ยวกับพื้นที่. หรือว่า ถ้ามันเกี่ยว มันก็เป็นพื้นที่ทั้งหมด ไม่อาจจะแบ่งแยกเป็นส่วนนั้นส่วนนี้. ขนาดเท่านั้นเท่านี้.

สิ่งใดมีลักษณะอย่างนี้ สิ่งนั้นก็เรียกว่า ไกวลัยธรรม คือ สิ่งที่มีความ เป็นอันเดียวกันโดยพื้นที่. เมื่อรวมกันเข้า ทั้งโดยเวลาและโดยเนื้อที่ คือทั้ง time และทั้ง space หมดด้วยกันแล้ว ก็มีความเป็นอันเดียวกัน ถึงขนาดที่จะ เรียกว่า ไกวัลยธรรม.

สึงนี้เป็นสิ่งที่ไม่มีคำเรียกในภาษาคนธรรมดา; แต่นี้เราก็เอามา เรียกว่าใกวลัยธรรม คือสึงซึ่งเป็นสึงเดียวกัน ในที่ทุกหนทุกแห่ง และตลอด เวลาทั้งปวง. แม้ว่าในลัทธิเต๋า เหลาจื้อจะได้เรียกสึงนี้ว่า สึงที่มิได้มีอยู ตลอดกาล, สึงที่มิได้มีอยู่ตลอดนิรันดร, ว่านี่แหละเป็นคำซื่อคำแรกของสึง ที่ต่อมาก็เป็นสึงทั้งหลายดังที่ปรากฏอยู่นี้ คือมาจากสิ่งที่เหมือนกับว่ามิได้มีอยู่ ตลอดกาล นี้คำที่เข้าใจยากมันมือยู่อย่างนี้.

แต่ถ้าจะ สรุปเอาเนื้อความที่มีประโยชน์ ก็คือว่า มันเป็นสิ่งเดียว กันมาแต่ก่อน จนกระทั่งเดี๋ยวนี้ และตลอดไป; โดยเหตุที่มีอยู่ก่อนสิ่งใด จึงเรียกสิ่งนี้ว่าเป็นปฐมเหตุ, และ โดยที่สิ่งนี้มีอำนาจ ให้สิ่งทั้งหลายทั้งปวง งอกงามขึ้นมา จึงเรียกสิ่งนี้ว่า พระเป็นเจ้าผู้สร้าง.

ถ้ารู้จักซึ่งนี้ ก็จะมีความรู้สึกเปลี่ยนไปทันที คือจะไม่มีความรู้สึกว่า มีมึงมีกู มีเขามีเรา มีพวกเขาพวกเรา, หรือมีประเทศนั้นประเทศนี้ ส่วนนั้น ส่วนนี้ หรือว่ามีโลกนี้ มีดวงอาทิตย์ ดวงจันทร์ หรือดาวอื่นๆเป็นตัน; มัน จะไม่มี.

นี่เรียกว่า จะทำสึงทุกสิ่งให้เข้าเป็นหน่วยเดียวกันได้ ก็เพราะมอง เห็นสึงนี้, จึงถือเอาว่า หลักเกณฑ์อันนี้ จะเป็นเครื่องทำความเข้าใจซึ่งกัน และกัน ในระหว่างศาสนา; อย่าว่าแต่ระหว่างชาติเลย แม้แต่ระหว่างศาสนา ชึ่งศาสนาหนึ่งก็ถือกันอยู่หลาย ๆ ชาติ อย่างนี้ก็ยังได้ คือจะไม่ต้องแบ่งเป็นศาสนา นั้นเป็นศาสนานี้: เหมือนที่เรากำลังแบ่ง แล้วก็อิจฉาริษยากัน หรือว่ากำลัง ทะเลาะวิวาทกันเกี่ยวกับศาสนา.

ยิ่งเมื่อศาสนาถูกนำมาใช้เป็นเครื่องมือทางการเมือง ศาสนาก็ยิ่ง ทำตัวเป็นศัตรูต่อกันและกันยิ่งขึ้น; เพราะกิเลสได้ครอบงำเจ้าหน้าที่ทาง ศาสนาเสียหมดแล้วดังนี้, ก็เพราะว่าเขาไม่รู้จัก เนื้อแท้ ของสิ่งที่เรียกว่าศาสนา ซึ่งมีความเป็นไกวลยธรรม ดังที่กล่าวมาแล้วนั้นเอง.

ด้วยเหตุฉะนี้แหละ อาตมาจึง พยายามอย่างยิ่ง ที่จะให้ทุกคนในโลก เข้าใจสิ่งที่เรียกว่า ใกวัลยธรรม คือสึ่งที่มีความเป็นอันเดียวกันทั้งสิ้นทั้งหมด ไม่ว่าโดยเวลาและโดยพื้นที่: เมื่อเข้าใจแล้ว ก็จะแก้ปัญหาต่างๆ ของมนุษย์ ได้หมดสิ้น.

มนุษย์มีปัญหาอยู่ที่การเห็นแก่ตัว เห็นแก่ตัวแล้วก็เกลียดผู้อื่น แย่งชิงผู้อื่น ทำร้ายผู้อื่น; นี่ก็เพราะเห็นแก่ตัว. เห็นแก่ตัวอยู่คนเดียวแท้ ๆ ก็ยังมีความทุกข์ กลัวตาย กลัวเจ็บใช้ แม้แต่กลัวผี กลัวจึงจกตุ๊กแก นี้มัน ก็เพราะความเห็นแก่ตัว คือเห็นไปว่ามีตัวกู ก็รู้สึกว่านี้เป็นอันตรายกระมัง แล้ว ก็เกิดกลัวขึ้นมา อย่างนี้เป็นต้น. ถ้าอย่ามีความรู้สึกที่เป็นการเห็นแก่ตัว เรา ก็ไม่มีบัญหาทั้งโดยส่วนตัวและโดยส่วนรวม. ถ้าเราจะเกิดไปรู้สึกว่า ผีกับเราก็คือ สึงเดียวกัน มันก็ไม่ต้องกลัว. เดี๋ยวนี้มันมาแยกเป็นตัว ตัวเรา ตัวผี ตัวอะไร ต่าง ๆ มันก็ต้องกลัว.

น็เป็นตัวอย่างที่แสดงให้เห็นว่า ถ้ารู้จักสิ่งที่เรียกว่า ไกวัลยธรรม ก็จะแก้ปัญหาได้หมด ถึงอย่างนี้ ในส่วนบุคคล, ในภายในใจของตน ก็จะไม่เกิด สึงที่ทำให้เกิดก็เลส เช่น ความโลภ ความโกรธ ความหลง เป็นต้น. ที่นั้นอก ออกไปจากตัว ก็ไม่มีความรู้สึกชนิดที่เป็นเขาเป็นเรา, แล้วก็เบียดเบียนกัน หรือแม้แต่จะรักกัน มันก็รักเพื่อจะมาแสวงหาประโยชน์ที่เป็นกิเลสทั้งนั้น ไม่ได้รักกันเพื่อจะทำลายสิ่งที่เรียกว่าก็เลสเลย.

นี่แหละคือความสำคัญในข้อที่ว่า มนุษย์เรา จะต้องรู้จักสิ่งใดสักสิ่ง หนึ่ง ซึ่งสามารถแก้บัญหาเหล่านี้ได้ทั้งหมดทั้งสิ้นจริงๆ ซึ่งในที่นี้อาตมาก็ เรียกมันว่าใกวลัยธรรม คือสิ่งซึ่งเป็นอันเดียวกันหมด ไม่ว่าจะมองดูโดยเวลา หรือมองดูโดยเนื้อที่, ความเป็นอย่างนี้เรียกว่าไกวลัยตา.

ความที่มันต้องเป็นอย่างนี้เรียกว่า ใกวลัยตา คือ ความที่มันเป็นของ สิ่งเดี๋ยวกันทั้งหมด ทั้งโดยเวลาและเนื้อที่ แล้วในสิ่งนี้มันมีลักษณะ เป็น อสังขตะ คือ เป็นกฎที่มีอำนาจบังคับบันดาลให้สิ่งต่าง ๆ เป็นไป; แล้วสิ่ง ต่าง ๆ มันก็ได้เป็นไป เพราะเป็นไปตามกฎนี้ มันจึงเกิดมีนั้นมีนี้ขึ้นมา. อย่าง ในทางวัตถุ มันเกิดดวงอาทิตย์ ดวงจันทร์ เกิดระบบสุริยจักรวาล เกิดอะไร ต่าง ๆ ขึ้นมา มีคน มีสัตว์ กระทั่งมีเรานั่งกันอยู่ที่นี่ มีก้อนหิน ต้นไม้อย่างนี้.

ทีนี้ในทางนามธรรม ผ่ายจิต ผ่ายวิญญาณ มันก็มีวิวัฒนาการของจิต จนคิดนึกได้อย่างนั้นอย่างนี้ จนกระทั่งมีกิเลส นี้ก็อย่างหนึ่ง, กระทั่งมีปัญญา มีโพธิ์ ฆ่ากิเลส นี้ก็อย่างหนึ่ง, แต่ก็ไม่พ้นที่จะมาจากสิ่งที่เรียกว่า ไกวัลยธรรม; เพราะมันเป็นเพียงปฏิกิริยา ที่ออกมาจากสิ่งสิ่งเดียวกัน คือไกวัลยตา หรือ ไกวัลยธรรม. เราได้พูดกันมาเป็นลำดับ พยายามทุกอย่างที่จะให้เข้าใจสิ่งนี้, และ พยายามที่จะให้เข้าใจว่า ทุกศาสนามิกฏเกณฑ์เป็นอันเดียวกันอย่างนี้. พระ-พุทธเจ้าเองท่านก็ตรัสว่า ท่านรู้หมด แต่ว่าเอามาสอนกำมือเดียว. สิ่งที่ท่านรู้ มันใหญ่กว้างมากมาย เหมือนกับว่าใบไม้หมดทั้งป่านี้; แต่ว่าที่เอามาบอกสอน แก่มนุษย์นี้เพียงเท่ากับใบไม้กำมือเดียว, คือจะบอกสอนแต่วิธีที่จะกำจัดความทุกข์ ให้หมดไปอย่างไร.

แต่ถ้าท่านทั้งหลายจะมองดูอีกสักนิดหนึ่งว่า ใบไม้กำมือเดียว มันก็
เหมือนกับใบไม้ทั้งป่า ใช่ไหม? นี่คือความที่ว่า ใบไม้กำมือเดียวนั้น ก็มีความ
เป็นอย่างเดียวกับใบไม้หมดทั้งป่า; เพราะว่า จะเอามาเพียงกำมือเดียว มันก็ยัง
เป็นไกว ัลยธรรม คือส่วนของสิ่งที่มีความเป็นอันเดียวกันทั้งหมดทั้งสิ้น. เดี๋ยวนี้
เราจะแยกเอามา เฉพาะเรื่องที่กำลังเป็นปัญหา, แล้วก็เฉพาะซึ่งที่จะแก้ปัญหา
เหล่านั้นได้. ฉะนั้นขอให้ท่านทั้งหลาย พยายามเข้าใจสิ่งนี้ แล้วก็จะแก้ปัญหา
ได้หมดจริง ๆ เหมือนกัน

ในครั้งที่แล้วมานี้ ก็ได้พูดถึงไกวัลยธรรม ที่จะมองเห็นได้จากลัทธิของ เหลาจื๊อ คือเรื่องเต๋า เต๋า นี้ก็ว่าแปลว่า ธรรม; เมื่อกล่าวถึงเต๋าที่เป็นนิรันดร ก็เรียกว่า เต๋าทั้งหมด คือไกวัลยธรรม; แต่ ถ้าแยกเอามาเฉพาะหลักปฏิบัติ ก็เรียกว่า เต๋าที่เป็นตัวหนทาง เช่น ทางสำหรับเดินอย่างนี้. ข้อปฏิบัติเหล่าใด เป็นไปเพื่อหนทางให้ดับทุกข์ได้ อย่างนี้ก็เรียกว่าเต๋าเหมือนกัน.

เทียบกันได้กับภาษาบาลี ทั้งหมดก็เรียกว่าธรรม แยกออก มาส่วน หนึ่งก็ยังคงเรียกว่าธรรม; เหมือนกับอากาศทั้งหมดก็เรียกว่าอากาศ แม้จะแบ่ง กันออกมานิดหนึ่ง ก็ยังคงเรียกว่าอากาศ. ทำไมเราจึงรู้จักแต่อากาศที่มาอยู่ใน ปอดของเรา? หรือว่าในขวด ในกระป๋องเล็กๆน้อยๆ เราไม่รู้จักทั้งหมด. เรา ควรจะรู้จักทั้งหมด แล้วเราก็จะไม่ดื่นหรือไม่งงไม่สงสัย.

สิ่งที่เรียกว่า สิ่งทั้งหลายทั้งปวงนี้ ก็อย่างเดียวกัน มัน ออกมาจาก สิ่งสิ่งหนึ่ง ซึ่งมีความเป็นสิ่งเดียว ที่เรียกว่าไกวลัยธรรมนั้น; นอกนั้นมัน เป็นคล้าย ๆ กับเป็นเพียงประกายชั่วขณะ ของสิ่งสิ่งเดียวนั้น ที่ออกมาเป็น อย่างนั้นอย่างนี้.

นี้คือพวกสิ่งที่เรียกว่าสังขารทั้งหลาย หรือ สังขตธรรม ทั้งหลาย เป็น เพียงสักว่าประกายที่ออกมาจากสิ่งที่เรียกว่าอสังขตะ ซึ่งเป็นเพียงสิ่งเดียวใน ที่ทุกหนทุกแห่ง; เหมือนกับอย่างจะบอกว่า ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลมนี้ มันก็ออกมาจากต้นตออันเดียวกัน, หรือว่าธาตุทั้งหลายในโลกนี้ ก็มันออกมาจาก ต้นตออันเดียวกัน.

หรือจะถือว่าโลกทั้งหมดนี้มีอะไรเท่าไร มันก็ออกมาจากดวงอาทิตย์. หรือจะถือว่ามีอะไรอย่างหนึ่ง ซึ่งมาจับกลุ่มกันเข้าเป็นดวงอาทิตย์ มันก็ต้อง มีต้นตอที่แท้จริง ที่สุดนั้น เพียงอันเดียว.

พยายามมองความที่มีสิ่งเดียวอยู่เป็นปฐมเหตุ แล้วก็มีปฏิกิริยาชั่ว ขณะๆ ออกมาเป็นสิ่งทั้งหลาย: แต่โดยเหตุที่ว่า มีการผสมเปลี่ยนแปลงปรุง แต่งไม่ซ้ำที่, ไม่ซ้ำกับที่แล้วมา มันจึงมีอะไรงอกออกมาใหม่. ดูง่าย ๆ ว่าทำไมคนสมัยนี้มันมีหน้าตาสวยกว่าคนสมัยก่อน? ทั้ง ๆ ที่ มันเกิดออกมาจากคนสมัยก่อน หรือว่าเกิดออกมาจากครึ่งคนครึ่งลิง หรือมันเกิด มาจากลิงก็สุดแท้. แต่ทำไมมันก็เปลี่ยนมา ๆ จนมามีคนชนิดที่สวยกว่าคนที่แรก ที่เป็นบิดามารดาหรืออะไร? ถอยหลังเข้าไปนี่ เพราะ มันมีอะไรเจือเข้าไปเรื่อย ซึ่งเป็นความเปลี่ยนแปลง?

ถ้าเรารู้หลักเกณฑ์อันนี้ เราก็จะไม่งงหรือจะไม่ตกตลึง ในการ
ที่ว่ามีอะไรผิดไปจากที่เราเคยนึกเคยคิด; มันเป็นเพียงประกายอันหนึ่ง ซึ่ง
ปรุงแต่งกันไปตามเรื่อง. แต่ว่ามีความเป็นอันเดียวกัน อยู่ตรงที่ไกวัลยตา
มีต้นตออย่างเดียวกัน, แล้วก็มีเบื้องหลังของมันอย่างเดียวกัน. เช่นเราเห็น
ต้นไม้หลายต้นต่างกัน แต่เบื้องหลังของต้นไม้หลายต้นนั้นเหมือนกัน; แต่ว่า
เราโง่ เราก็มองไม่เห็น. เราก็คิดว่ามันก็ต่างกัน เราก็เลือกรักต้นนี้ เลือกเกลียด
ต้นนั้น หรือว่ามีความคิดรู้สึกต่างๆกัน.

นี่แหละคือสิ่งที่เดี๋ยวนี้เรากำลังมือยู่ อย่างที่เรียกว่า เป็นปัญหา คือ เรารักกันไม่ได้, เราเมตตา ปรานี กรุณา กันไม่ได้, แบ่งแยกเป็นอย่างนั้น อย่างนี้ กระทั่งแยกผิว กระทั่งแยกผลประโยชน์ กระทั่งแยกลัทธิการเมือง นี้มันเป็นเรื่องบ้าบอของมนุษย์นั้นเอง.

เพราะไม่รู้จักความที่สิ่งทั้งหลายเป็นสิ่งที่มีใกวลัยตาร่วมกัน, หรือ จะเรียกว่าอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ก็เหมือนกัน, จะเรียกว่า เพราะความที่สิ่งนี้ เป็นบัจจัย สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น ตามหลักเกณฑ์ของปฏิจจสมุปบาทนี้ก็ได้; เพราะ ที่แรก มันก็เหมือนกัน มันก็เปลี่ยนไป ในที่สุดมันก็กลับไปเหมือนกันอีกก็ได้ เพราะว่าปฐมเหตุหรือเบื้องหลังของมันนั้น คือไกวัลยตานั้นเอง , เหลาชื้อจึงบอกให้มองให้ดีว่า สิ่งที่มีอยู่ที่แรก ที่บรรยายเป็นคำพูด ว่าอะไร ๆ ไม่ได้ นั่นแหละมีอยู่ก่อนสิ่งทั้งปวง หรือจะเรียกว่า เป็นชื่อของสิ่งที่ต่อมาแยกกันออก ไปเป็นพ้ำ หรือเป็นดิน หมายความว่า ก่อนแต่จะมีพ้ำและมีดินขึ้นมานี้ มัน มีอะไร ? ท่านทั้งหลายลองคิดดู : เพราะว่าพ้ำและดินนี้มันก็เพิ่งมี ก่อนแต่นั้น มันมีอะไร ? มันกลายเป็นมีสิ่งสิ่งหนึ่ง ซึ่งไม่ใช้พ้ำและดิน มันก็ต้องมีอะไรอยู่ อย่างหนึ่ง ซึ่งมีอยู่อย่างแน่นอน แล้วมันก็เกิดมีการเปลี่ยนแปลง มาเป็น ความมีอยู่ชั่วขณะ ชั่วขณะ ชั่วขณะ อย่างนั้นอย่างนี้

ดังนั้นเราจะถือว่า ความไม่มือะไรอยู่เลยนั้นแหละ เป็นชื่อของ สึงทั้งหมดทั้งปวงในทีแรก. แรกเริ่มเดิมที่สึงทั้งหลายเรียกว่าความไม่มีอะไร มันมีแต่สึงที่ควรจะเรียกว่าความไม่มือะไร.

ขอให้ศึกษาสิ่งนี้ ให้ดีว่า อย่าไปเข้าใจว่า มนจะไม่มีอะไรเสียเลย ; แต่มนจะมิได้มีความเป็นอย่างที่เป็นอยู่เดี๋ยวนี้. แต่มน มีความไม่มีอะไรนั้น แหละเป็นความมี ; นี้เป็นชื่อของสิ่งทั้งปวง.

ต่อมา มันก็ ขยายตัวออก เป็นความมีตามแบบนี้ เรียกว่า ภพ เรียกว่า ภาร เป็นสังขตะ เรื่อยมา: มันเป็นแม่ที่คลอดสิ่งทั้งปวงออกมา ทำให้มีพ้ามีดิน มีอะไรต่าง ๆ ที่เรียกว่าพระเจ้าสร้างขึ้นมา. ก่อนพระเจ้าสร้างขึ้นมามันมีอะไร ? แล้วพระเจ้านั้นคืออะไร ? ถ้าศึกษาเรื่องไกวลัยธรรมโดยสิ้นเชิงแล้วจะพบว่า พระเจ้านั้นคืออำนาจอันหนึ่ง ซึ่งเรียกได้ว่าเป็นกฎ.

สึงที่เรียกว่ากฎนี้มี ๒ ชนิด ถ้ากฎที่ธรรมชาติสร้างก็เด็ดขาดตายตัว ถ้ากฎที่มนุษย์บัญญติ มันก็ไม่จริง, เดี๋ยวก็เปลี่ยนไปเปลี่ยนมาได้ ตามความ รู้สึกของมนุษย์. ฉะนั้น กฎเรื่องอนิจจัง ทุกขัง อนติตาก็ดี, กฎเรื่อง ปฏิจจสมุปบาท ก็ดี, กฎเรื่องอริยสัจจ์สี่ ก็ดี, เป็นของตายตัว เปลี่ยนไม่ได้. อย่างที่พระสวดเมื่อตะก็นี้ ซ้ำแล้วซ้ำเล่าว่า ตถตา –มันต้องเป็นอย่างนั้น, อวิตถตา – ไม่ผิดไปจากความเป็นอย่างนั้น, อนญญถตา – ไม่เป็นอย่างอื่นได้เลย. นี่แหละ คือลักษณะของสึงที่เรียกว่า ไกวลัยธรรม

ต่อไปนี้มันก็มีแต่การปรุงแต่งเปลี่ยนแปลงไป ตามการที่กระทบกัน ระหว่างสังขตธรรมทั้งหลาย ของสังขารทั้งหลาย ผสมปนเปกันขึ้นมา จนมามื อะไรอย่างนี้ เป็นที่ตั้งแห่งความยึดถือของคนโง่ ว่าสวยบ้างไม่สวยบ้าง ว่าดีบ้าง ว่าชั่วบ้าง ว่าอะไรต่างๆนานา กระทั่งว่าเป็นหญิงเป็นชาย กระทั่งว่าเป็นลูก เป็นหลาน กระทั่งเป็นอะไรต่างๆ

ฉะนั้น อย่ามองแต่เพียงปรากฏการณ์หลอก ๆ เดี๋ยวนี้ มองให้ลึก ไปถึงเบื้องหลังของสิ่งเหล่านั้น ก็จะพบเห็นว่า มันมีสิ่งสิ่งหนึ่งอยู่ ก่อนสิ่ง ทั้งปวง เป็นที่ออกมาแห่งสิ่งทั้งปวง, เป็นต้นตอของทุก ๆ สิ่งหรือทุก ๆ ส่วน ที่ ประกอบกันขึ้นเป็นสากลจักรวาล, ถ้าเรามองไม่เป็น จะมองเห็นว่าต่างกัน, ถ้าเรามองเป็น จะเห็นว่าเป็นสิ่งเดียวกัน.

เช่น ไปมองที่ ความเป็นอนิจจัง – ไม่เที่ยง นี้จะมองเห็นว่าเหมือนกัน ไม่ว่าอะโร จะผิดกัน อยู่ก็แต่สิ่งที่เป็น นิจจัง นั้นก็ตรงกันข้าม นั่นแหละเป็น ของเที่ยง; เพราะมันมือยู่อย่างไม่เปลี่ยนแปลง. ส่วนของที่ไม่เที่ยงเปลี่ยนอยู่

ใกวัลยธรรม

เรื่อยนี้ มันก็เปลี่ยนเรื่อยจึงเท่ากับว่าไม่มีอยู่; ฉะนั้นอย่าได้คิดว่า เรามีอยู่ ต้นไม้ มีอยู่ ก้อนหินมีอยู่ อะไรมีอยู่. มันเป็นเพียงอาการของการที่มันกำลังไหลไป โดยไม่มีอะไรเป็นความแน่นอนว่า จะเป็นอะไร.

แต่เรามันอายุสั้น เราก็เอาแค่อายุของเรา; แล้วก็บัญญัติสิ่งนี้ว่า เป็นอย่างนี้ ๆ; หรือว่าโลกนี้มีลักษณะอย่างนี้, ดวงอาทิตย์มีลักษณะอย่างนี้. นี้เป็นคน ฉลาดที่สุดในโลกนี้; แต่ว่าเป็นคน โง่ที่สุดในไกวัลยตา คือ ไกวัลยธรรม: เพราะมันไม่ได้มีอย่างนั้นจริง, เพราะมันไม่ได้เป็นอย่างนั้นจริง.

น้ำขอให้พยายามทำความเข้าใจกันเรื่อย ๆ ไป; แม้มันจะมีความลำบาก บ้าง เพื่อให้เข้าถึงสิ่งที่ลึกซึ้ง ที่ทำให้มนุษย์เรารู้ความจริงถึงที่สุด, แล้วก็ ไม่เกิดความเห็นแก่ดัว ไม่เป็นเรา ไม่เป็นเขา, ไม่เป็นอะไรที่จะต้องทะเลาะวิวาท กันหรือแบ่งแยกกัน.

#### [เริ่มการบรรยายครั้งนี้.]

ที่นี้ก็ดูต่อไป ตามที่ได้กำหนดไว้แล้วว่า จากศาสนาพุทธเราก็มองเห็น สิ่งนี้ และจากศาสนาทั้งหลายในประเทศอินเดีย เราก็มองเห็นสิ่งนี้ จากศาสนา สุดตะวันออก คือเต๋า ก็มองเห็นสิ่งนี้. ที่นี้ จะไปดูส่วนสุดทางตะวันตกบ้าง คือ ศาสนาคริสเตียนโดยเฉพาะ.

ทำไมจะพูดถึงเฉพาะศาสนาคริสเตียน ? ก็เพราะว่า พอพูดถึงศาสนา คริสเตียน ก็เป็นอันว่าพูดถึงศาสนายิว ซึ่งมีอยู่ก่อนศาสนาคริสเตียนด้วย ซึ่งมี อะไรเหมือนกัน ในส่วนที่เป็นชั้นลึกซึ้ง จะเถียงกันก็แต่เพียงว่า "คุณไม่เป็นลูก ของพระบิดาที่แท้จริง ฉันต่างหาก" นี่เถียงกันระหว่างพวกยิวกับพวกคริสเตียน ก็ดูจะมีต่างกันเท่านี้.

ที่นี้ศาสนาต่อมา เช่น ศาสนาอิสลาม ก็ยอมรับข้อเท็จจริงก่อนหน้า นั้น คือก่อนหน้าที่จะเกิดศาสนาอิสลาม. ตอนนั้นศาสดาทั้งหลายในศาสนายิว หรือในศาสนาคริสเตียนก็ตาม ก็มาอยู่ในศาสนาอิสลามหมด; ฉะนั้นเราก็ไม่ ต้องพูดถึงศาสนาอิสลามโดยเฉพาะก็ได้. พูดถึงศาสนาคริสเตียนอย่างเดียวมันก็ เข้าใจได้ถึงศาสนากลุ่มนี้, ศาสนาของชนชาติเชเมติค ทั้งหลายเหล่านี้ มัน มี หลักเกณฑ์ตันตอรากเหง้าเหมือนกัน.

ทีนี้เมื่อพูดถึงศาสนาคริสเตียน ก็นึกถึงข้อเท็จจริง ที่มีอยู่ในบ้านเรา เวลานี้ก็แล้วกัน ทุกคนที่นั่งอยู่ที่นี่ ก็คงจะนึกว่าศาสนาคริสเตียนผิด หรือเป็น มิจฉาทิฏฐิ หรือโง่ หรือไม่ดี ไม่จริง เท่าศาสนาพุทธ อย่างนี้ก็ได้. นี่แหละ คือ คนที่ยังไม่เห็นไกวัลยธรรม; ถ้าเห็นไกวัลยธรรม จะมองเห็นไกวัลยตา คือ ความที่มันเป็นอย่างเดียวกัน ในระหว่างศาสนา แม้ศาสนาคริสเตียน.

# พ้องรู้จักภาษาคน, ภาษาธรรม, จึงจะเห็นค่าของศาสนา.

ถึงตอนนี้อยากจะขอพูดเป็นหลักไว้สักอย่างหนึ่ง และตลอดกาลด้วย ว่า ความไม่รู้ภาษาคนและภาษาธรรม ว่ามันต่างกันอย่างไร ? เกี่ยวข้องกัน อย่างไร? นี้แหละทำยุ่ง; เพราะไม่รู้ภาษาคน ไม่รู้ภาษาธรรม, ไม่รู้ว่าภาษา มี ๒ ภาษาเสมอไป. คำพูดคำเดียว แต่ความหมายเป็น ๒ ภาษาเสมอไป; เช่น พูดว่า ไฟ ถ้า ภาษาคนก็หมายถึงไฟที่หุงข้าว; แต่ถ้า ภาษาธรรม คำว่า ไฟหมาย ถึงกิเลส. ถ้าพูดว่า เย็น ภาษาคน ก็หมายถึงเย็น คือ ไม่มีไฟ; แต่ ภาษา ธรรมหมายถึงนิพพาน, คือความที่ไม่มีกิเลส; อย่างนี้เป็นตัวอย่าง

ที่นี้เราพูดกันแต่ภาษาคน ภาษาคนธรรมดา รู้จักแต่ภาษาคนธรรมดา จึงทำความเข้าใจกันไม่ได้, ในระหว่างศาสนาต่อศาสนา ก็ทำความเข้าใจกันไม่ได้ มันก็เถียงกันเรื่องความหมายของคำ. ที่นี้ ในศาสนาของตนเอง เพียงศาสนา เดียว ตนก็ยังเข้าใจไม่ได้ในศาสนาของตน ซึ่งมันมีคำอยู่เป็น ๒ ชนิดเสมอ.

เพราะฉะนั้นในขั้นแรกที่สุด เราจะต้องมองให้เห็นบี่ญหายุ่งยากว่า มันอยู่ที่การที่เราไม่รู้เท่าทันของภาษา ที่เรากำลังพูดจากันอยู่ ว่าเราพูดกันภาษา ใหน ภาษาคนหรือภาษาธรรม, คือภาษาสมมติ หรือภาษาแห่งความจริงแท้. นี่เราสงวนไว้พูดข้างเดียว ตามความรู้สึกของเราข้างเดียว; พอศาสนาอื่นเขา จะพูดเป็น ๒ ภาษาอย่างนั้นบ้าง เราไม่ยอม. คิดดูให้ดี, เราไม่ยอม.

เช่น จะพูดการ เปรียบเทียบ ระหว่างพระพุทธเจ้า กับพระเยซู คริสต์; ถ้าพูดว่า พระพุทธองค์จากสวรรค์ลงมาเกิด เราว่าได้, ได้, ได้; แต่ ถ้าพระเยซูลงจากสวรรค์มาเกิด เราไม่ยอม. แต่พอพูดว่า พระพุทธเจ้าลงจาก สวรรค์มาเกิด เราก็ยอม เรามันก็บ้า; เพราะว่าเรื่องมันเหมือนกัน.

ถ้าพระพุทธเจ้าลงจากสวรรค์มาเกิดได้, พระเยซูก็ต้องลงจากสวรรค์ มาเกิดได้; นี่เรามันพูดเป็นคนบ้าเสียเรื่อยไป. ถ้าที่ของเรา เราก็เอา แต่ คนอื่น จะพูดอย่างนั้นบ้าง เราไม่ยอม. ทั้งที่ว่าในคัมภีร์ของเรา ก็มีว่า พระพุทธเจ้านี้ท่านไปเกิดเป็นเทวดา อยู่ในสวรรค์ชั้นดุสิต; แล้วเทวดาทั้งหลาย ต้องไปอัญเชิญท่านอ้อนวอนท่าน ให้มาเกิดเป็นมนุษย์ในโลกนี้, แล้วเป็น พระพุทธเจ้า, แล้วก็มาเกิดเป็นพระพุทธเจ้า อย่างนี้เรายอม, เรายอมรับ.

แต่พอที่พวกคริสเตียนจะพูดว่า พระเยชูอยู่ในสวรรค์, พระเจ้าส่งมา สำหรับเกิดให้ช่วยคนในโลกนี้ เราไม่ยอม. นี่เรามันบ้าถึงขนาดนี้ เห็นไหม? เพราะว่าเราไม่ยอมรับ การพูดจาระหว่างภาษาคนกับภาษาธรรมที่ต่างกัน; แล้ว เราก็เห็นแก่ตัวเราข้างเดียว.

นี่คือข้อที่เราไม่มองเห็นข้อเท็จจริง ที่ว่ามันมีได้เหมือนกัน; แล้ว มันก็จริงเสียด้วย. เราจะกิดกันไว้แต่สำหรับเราเท่านั้น ที่ว่าจะถูก หรือว่าจะจริง. ถ้าอย่างนี้แล้ว ก็ไม่มีทางที่จะรู้จักสิ่งที่เรียกว่า ไกวัลยตา คือความที่มันเหมือนกัน, สึงเดียวกัน ทั้งโดยเวลา ทั้งโดยเนื้อที่ อย่างที่กล่าวแล้ว.

ฉะนั้น ขอให้ทำในใจ ในเรื่องนี้ กันให้มากเป็นพิเศษสักหน่อย เมื่อจะพูดถึงศาสนาคริสเตียน เราก็มีสิ่งที่จะต้องเปรียบเทียบกันหลาย ๆ อย่าง สักหน่อย; เพื่อให้เห็นว่า มันมาตะเภาเดียวกัน, นี่ใช้คำอย่างนี้.

# เปรียบเทียบดูความเชื่อระหว่างพุทธกับคริสต์.

ในพุทธศาสนา เราก็เชื่อกันว่า *เทวดาต้องไปประทุมกัน อ้อนวอน* เทพบุตรชื่อสันตุสิตะ ลงมาเกิดเป็นพระพุทธเจ้าในโลกนี้. พระพุทธองค์ก็ลง

มาเกิด นี่เราก็เชื่อ. หรือข้อความชั้นหลัง ๆ ที่สุดว่า พระพุทธเจ้าเสด็จขึ้นไปสู่ เทวโลก โปรดพระพุทธมารดา ๓ เดือนบนสวรรค์ แสดงอภิธรรม; นี้เราก็เชื่อ เพราะว่ามันเป็นเรื่องของเรา ในคัมภีร์ของเรา.

หรือว่า พอแสดงธรรมจักรจบลง เทวดาทั้งหลายตะโกนบอกกันเป็นขั้น ๆ, ตั้งแต่กุมมะเทวดาขึ้นไปจนถึงพรหมโลกชั้นสูงสุด; นี้ เราก็เชื่อ. แม้ที่สุดแต่ว่า เรื่องในชาดก ว่า ต้นไม่พูดได้ สัตว์พูดได้ นี้ เราก็ยังยอมเชื่อ. หรือโพธิสัตว์นั้น เป็นสัตว์เดรจฉาน เป็นลิง เป็นอะไร กระทั่งเป็นปลาดุก ก็ยังยอมเชื่อ นี่เรา ยอมเชื่อกันขนาดนี้.

แต่พอที่ศาสนาอื่น เราไม่ยอมให้; มือะไรแปลกออกไปสักนิดเดียว เราหาว่าไม่จริงเสียทันที. ทำไมไม่ยอมเชื่อว่าพระเยซูเป็นบุตรพระเจ้า ? พระเจ้า อยู่บนสวรรค์ ส่งพระเยซูลงมาเกิด, พระเจ้าส่งมาพูดแทนท่าน, พระเจ้าไม่ต้อง ลงมาเอง.

นี่ขอให้นึกดูให้ดี ๆ ว่า พระเจ้าที่ไม่ได้ลงมาเอง แล้วใช้ให้พระเยซู ลงมาเกิด เพื่อสอนคนนั้น มันต่างกันอย่างไร ? พระเยซูมาจากไหน ? ถ้าว่า เชื่อว่ามาจากพระเจ้า มันก็ต้องดูกันอีกที่ ว่า พระเจ้านั้นคืออะไร ? ถ้าพระเจ้า เป็นคน ๆ อย่างพ่อแม่ คลอดลูกออกมา ส่งลูกออกมานี้; นั้นมันคือความโง่ ของเราเอง เขาไม่ได้หมายความอย่างนั้น มันมีอะไรที่ลึกกว่านั้น.

การที่พวกคริสเตียนเขาจะพูดอย่างนั้น เขาก็ไม่ได้หมายความว่า อย่างนั้น มัน ต้องตีบีญหา ตีความหมายของข้อความนี้ว่า พระเจ้านั้นคืออะไร ? อะไรเล่าที่จะส่งสิ่งทั้งหลายทั้งปวงออกมาได้ ถ้าว่ามิใช่สิ่งที่เรียกว่าไกวัลยธรรม หรืออสังขตธรรม อย่างที่ได้พูดมาแล้ว.

## หุ้งพุทธ, คริสต์ไม่เข้าใจคำสอนชั้นลึก.

เดี๋ยวนี้มันก็เหมือนกัน ทั้งพุทธและคริสต์ ในข้อที่ว่า เข้าใจคำสอน ในชั้นลึกนี้ไม่ได้. พุทธบริษัทนี้มีกี่คน ที่เข้าใจคำสอนเรื่องอนัตตาและ เรื่องสุญญูตา ซึ่งเป็นหัวใจของพุทธศาสนาว่า มันไม่มีตัวเรา, ว่ามันมีแต่ ธรรมชาติ, แล้วธรรมชาตินั้น ถ้ามองให้ลึกเข้าไป, ลึกเข้าไป, ก็กลายเป็น โกวัลยธรรม คือสิ่งที่เป็นอันเดียวกันหมด ทั้งโดยเวลาและโดยพื้นที่. นี้ทำไม เราจึงไม่เข้าใจคำของพระพุทธเจ้า? ทั้งที่เราเป็นพุทธบริษัท.

ที่นั่งอยู่ตรงนี้ มีกี่คน ที่เข้าใจ คำว่าสุญญตา ว่าอนัตตา, หรือว่า สิ่งทั้งหลายทั้งปวงไม่ควรยึดมั่นถือมั่น, ไม่ใช่สัตว์ ไม่ใช่บุคคล ตัวตน เราเขา; มีแต่ธรรมชาติ เป็นไปตามกฎของธรรมชาติ โดยกฎของอิทัปบั๋จจยตา เป็นต้น? นี่พระก็สวดไม่รู้จักกี่สิบครั้ง, ก็ได้ยืนไม่รู้จักกี่สิบครั้ง, แล้วก็หาคนเข้าใจยาก; นี้จะเรียกว่าหูของท่านไม่ได้ยืน, หรือว่าท่านไม่เข้าใจคำเหล่านี้.

นี่ ปัญหาอย่างนี้ มันก็เกิดขึ้นกับศาสนาอื่น โดยเฉพาะอย่างยิ่งก็ ศาสนาคริสเตียน เพราะมันมีความหมายอย่างเดียวกัน มีเรื่องราวอย่างเดียวกัน : พระเยซูก็ได้พูดว่า ทำไมท่านจึงไม่เข้าใจคำของเรา? ก็เพราะว่าท่านไม่สามารถ ได้ยินคำของเรา. คัมภีร์ที่ พวกคาธอลีคใช้กัน เขาแปลว่า เพราะท่านไม่ได้ยิน, ไม่ได้ bear, ไม่ได้ยินคำของเรา. คัมภีร์ที่ พวกโปรแตสแดนท์ เขาใช้กันก็ว่า alma ใกว๊ลยธรรม

เพราะว่า revelation ของเรา อยู่เหนือการรับของท่าน หมายความว่าสิ่งที่เราจะ มาเปิดเผยนั้น มันอยู่เหนือการรับได้ของพวกท่าน; ฉะนั้นท่านจึงไม่เข้าใจ.

ตัวหนังสือที่แปลด่างกันอย่างนี้ มันก็โทษกันไม่ได้ มันก็ต้องต่างกัน บ้าง; แต่ความหมายมันยังคงเดิม ใช้คำว่า "เพราะท่านไม่ได้ยิน" นี่มันคำ เจ็บกว่า. อย่างอาตมาพูดอยู่ก้องไปหมดนี้ ท่านทั้งหลายก็ไม่ได้ยิน คือท่าน ไม่สนใจ; ท่านไม่เข้าใจ ท่านไม่สนใจ มีค่าเท่ากับท่านไม่ได้ยิน เพราะว่า "สิ่งที่ข้าพเจ้านำมาเปิดเผยนี้ มันอยู่เหนือสมรรถภาพแห่งการรับของท่าน" อย่างนี้ มันเป็นกันทุกศาสนา.

อย่างเรื่องเต๋านี้ ก็ดูไม่ได้ยิน, พูดก็เหมือนกับไม่ได้ยิน. เรื่อง ปรมาตมัน, เรื่องใกวลัย์, เรื่องอะไรต่างๆ ของฮินดู ก็เหมือนกับไม่ได้ยิน. เรื่อง revelation ของพระเจ้า ที่พระเยซูเอามาเผยแผ่สั่งสอน ท่านก็ไม่ได้ยิน. ขอให้มองให้เห็นอกเห็นใจกันในข้อที่ว่า สิ่งที่เรียกว่า ไกวลัยธรรม มันอยู่ลึก อย่างนี้;

## ความจริงบางอย่างของพุทธและคริสต์ก็มีทำนองเคียวกัน.

พระเยซูก็ยืนยันว่า ท่านไม่ได้รู้เอง, ท่านเอามาบอก "สิ่งที่ข้าได้พึ่ง จากพระองค์ ข้าก็นำมาบอกแก่โลก"; นี้พระเยซูว่าอย่างนี้. นี่ไปดูคัมภีร์โยฮัน พวกนี้ จะมีเรื่องอย่างนี้ทั่วๆไป ว่าพระเจ้าบอกพระเยซูอย่างไร; พระเยซูก็เอา มาบอกคนอย่างนั้น.

นี่ก็ เช่นเดียวกับที่ว่า พระพุทธเจ้าท่านตรัสรู้อย่างไร อภิสมฺพุทฺณติ อภิสเมติ –รู้ และตรัสรู้ธรรมธาตุนั้นอย่างไร, แล้ว อาจิกฺขติ เทเสติ ปญฺณเปติฯ – เอามาบอกเอามาแสดง เอามาเปิดเผย หมายความว่าท่านมีได้ทำมันขึ้นมา แต่ ท่านได้ตรัสรู้สิ่งสิ่งหนึ่ง ซึ่งมันมือยู่.

แต่ พระเยซูใปพูดว่า พระเจ้าบอกมาแล้วเอามาบอกต่อ; มันก็ไม่ ต่างอะไรกัน. ไม่ใช่ว่าท่านเป็นสึงนั้น, หรือท่านสร้างสึงนั้นขึ้นมา, ท่านบัญญ์ดิ สึงนั้นได้ด้วยตนเอง: ล้วนแต่ไปรับเอามาจากสึงใดสึงหนึ่ง หรือคนใดคนหนึ่ง.

พระพุทธเจ้าท่านใช้คำตรงๆ ก็เลยว่า รับเอามาจากธรรมชาติ ในฐานะที่เป็นกฎของธรรมชาติ จึงเอามาบอกให้; แต่ พระเยซูท่านจะพูด สำหรับคนที่มีสมมติมาก ในหมู่ชนที่ถือสมมติมาก ท่านก็บอกว่า ได้พึ่งมาจาก พระบิดาคือพระเจ้า แล้วก็มาบอกท่านทั้งหลาย. ถ้าดูตามตัวหนังสือในภาษาคน มันก็ดูจะต่างกัน หรือจะไปกันคนละทาง. แต่ถ้าใน ใจความทางภาษาธรรม แล้วมันเหมือนกัน; เพราะ มันมีอยู่สึงสึงหนึ่ง ซึ่งใครรู้เข้าเป็นคนแรก แล้วก็มาบอกคนทั้งหลายได้.

เราต้องมีความเห็นอกเห็นใจ หรือผ่อนผันกันอย่างนี้ มันจึงจะพูดกัน รู้เรื่อง; อย่ายืนยันไปเป็นภาษาธรรมอย่างเพียงภาษาคนอย่างเดียว. ลอง เทียบกันโดยความหมาย แล้วก็จะพบว่ามันเหมือนกัน; ถ้าจะเทียบกันโดย ตัวหนังสือหรือคำพูด มันก็อาจจะต่างกัน ในคำพูดที่ต่างกัน. แต่ถ้าเกิดไปตี ความหมายเช้า ก็จะพบว่ามันมีความหมายเหมือนกัน. อย่าง พระเยขูจะพูดว่า พระเจ้าส่งฉันมาพูดแทนพระเจ้า พระพุทธเจ้าก็ว่า เราตรัสรู้ธรรมธาตุนั้นแล้ว

ใกวัลยธรรม

ก็เอามาบอก; มันก็เหมือนกับว่าธรรมชาติเป็นผู้บอกพระพุทธเจ้า ในขณะที่ เรียกกันว่าท่านตรัสรู้.

Œ mo

ผู้รู้ก็มีการกระทำอย่างนี้กันทั้งนั้น : ไปนั่งเอามือบื้องหู พึ่งเสียง ธรรมชาติอยู่ในบ่าจนได้ยิน แล้วก็เอามาบอกคนทั้งหลาย; นี้เป็นคำอุปมาว่า มีกิริยาเหมือนกับว่าเราไปนั่งพึ่งเสียงธรรมชาติอยู่กลางดง แล้วไม่เท่าไรก็ได้ยิน แล้วก็มาบอกคนทั้งหลาย.

# คำกล่าวในศาสนาที่ต่างกันย่อมสันนิษฐานได้.

ฉะนั้นมันจึงมี ปัญหาอยู่ที่คำ สำคัญที่สุด คือ คำว่าพระเจ้า, พระเจ้า นั้นคืออะไร? ที่บอกพระเยซู, แล้วให้มาสอนคน หรือ พระโมฮัมหมัดก็ เหมือนกัน พึ่งมาจากพระเจ้า, คัมภีร์โกระอ่านทั้งหมด พระโมฮัมหมัดพึ่งมาจาก พระเจ้า แล้วมาบอกคนทั้งหลาย. นี่ศาสนาเครือเดียวกันนี้ เขาจะมีอย่างนี้ ทั้งนั้น. ศาสนายิว ศาสนาคริสต์ ศาสนาอิสลาม จะมีว่าพึ่งจากพระเจ้าแล้ว มาบอกคนทั้งหลาย.

ทีนี้พระพุทธเจ้าท่านรู้มาจากธรรมชาติ พั่งมาจากธรรมชาติ แล้วก็มา บอกคนทั้งหลาย. นี้ถ้าเราจะไม่อยากทะเลาะกัน เราก็จะต้องสันนิษฐานลงไป ทีหนึ่งก่อนว่า สิ่งที่เรียกว่าธรรมชาติ กับสิ่งที่เรียกว่าพระเจ้านั้น เป็นสิ่ง เดียวกัน. เมื่อเขาอยากจะ เรียกว่าพระเจ้าก็ได้ ตามภาษาคนธรรมดา; เราก็ เรียกอย่างภาษาวิทยาศาสตร์ ว่าธรรมชาติ. สิ่งที่เรียกว่า ธรรมชาติ นั้น คือ ปรากฏการณ์ทั้งหลาย, และ กฎเกณฑ์ มีอยู่ในปรากฏการณ์ทั้งหลาย นี้ก็เป็นธรรมชาติ; ฉะนั้น สิ่งที่เรียกว่า สัจจะ หรือความจริง หรือ truths ทั้งหลายนั้น คือกฎเกณฑ์ของธรรมชาติ ซึ่งใคร แต่งตั้งไม่ได้. มันเป็นกฎของธรรมชาติ; เพราะฉะนั้นมันจึงอยู่เหนือการ บีบบังคับของสิ่งใด มันเป็นกฎที่ตายตัว.

อย่างนี้เราเรียกว่า สัจจะ คือจริง มันไม่หลอก เรียกว่า อสังขตะ คือ ไม่มีสิ่งใดไปกระทำมันได้ ไม่มีใครไปเปลี่ยนแปลงมันได้อีกต่อไป. นั่นแหละ ถ้า จะเรียกว่าพระเจ้าก็ได้ หรือถ้าไม่เรียกว่าพระเจ้า ก็เรียกว่าบิดาของเราก็ได้; เพราะว่าทุกคนออกมาจากกฎเกณฑ์อันนั้น. ทุกคนที่นั่งอยู่ที่นี่ คลอดออกมา ตามกฎเกณฑ์ของธรรมชาติ โดยผึงที่เป็นธรรมชาติ โดยกฎเกณฑ์ของธรรมชาติ จึงถูกคลอดออกมาเป็นมนุษย์ เป็นคนอย่างนี้. ทางโน้นก็เรียกว่า ออกมาจาก พระเจ้า คือธรรมชาติ. ฉะนั้น ควรจะให้ความเป็นธรรม ผ่อนผันกันได้ ใน เรื่องกฎเกณฑ์ของธรรมชาตินั้น เรียกว่าพระเจ้าก็ได้.

#### พิจารณาดอยหลังไปจะเห็นใกวัลยธรรมซึ่งเป็นสิ่งเคียวกัน.

ที่นี้ ดูถอยหลังเข้าไป ๆ จะเป็นสิ่งเดียวกันทั่วไปหมด ทั้งโดยเวลา และโดยพื้นที่. สิ่งนี้อาตมาใช้คำว่า ไกว้ลัยธรรม เป็นชื่อของสิ่งที่นำมาบรรยาย กันที่นี่ตั้ง ๑๑ ครั้งมาแล้ว. เรื่องเดียวนี้พูดกัน ๑๑ ครั้งมาแล้ว. ท่านคงจะ จำได้, แล้วคงจะค่อยเข้าใจขึ้นราง ๆ ว่า สิ่งที่เรียกว่าไกวัลยธรรมนั้นคืออะไร. เดี๋ยวนี้ก็กำลังพูดถึงสิ่งนี้อีก.

พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า ตถาคตสุส อธิวจน์ ธมุมกาโย อิติปี, พุรหุมกาโย อิติปี, พุรหุมกาโย อิติปี, ธมุมภูโต อิติปี, พุรหุมภูโต อิติปี ซึ่งหมายความว่าท่าน ตรัสว่า ชื่อของฉันนั้น ชื่อที่จะใช้เรียกฉันต่างๆกันนั้น จะเรียกว่าธรรมกายบ้างก็ได้ จะเรียกว่าพรหมกายบ้างก็ได้ จะเรียกว่าธรรมภูติบ้างก็ได้ จะเรียกว่าพรหมภูติบ้างก็ได้.

ถ้าพูดกันเป็นภาษาธรรมดาก็ว่า พระพุทธเจ้าท่านบอกเราว่า ซื่อของ ท่านนั้น ในความหมายด้านหนึ่งจะเรียกท่านว่า *ธมุมกาโย – ตัวหรือกายของธรรม* ก็ได้; เอ้า, ทีนี้กาย แล้วก็จะถือว่า กายนี่แหละ; แต่*ธรรม* น่ะ คืออะไร ? กายของธรรม ตัวของธรรม ธรรมนั้นคืออะไร ? ถ้ามันเป็นนามธรรม จะไปคว้า กันที่ใหน ?

ระวังให้ดี, คำว่า ธรรม อย่างนี้ จะหมายถึงสิ่งที่เรียกว่าพระเจ้า, หมายถึงธรรมที่แท้จริงคืออสังขตะ แต่*เรียกเป็นภาษาบาลีคำเดียวว่าธรรม* ธรรมประเภทที่เป็นกฎของธรรมชาติ.

ที่เรียกว่าเป็น พรหุมภาโย นี้ - เป็นกายอันสูงสุด คำว่า พรหม นี้มี ความหมายหลายอย่าง ความหมายทั่วไป แปลว่า สูงสุด; แต่ ความหมาย เฉพาะศาสนา อย่างในประเทศอินเดีย พรหม นี้แปลว่า ผู้สร้าง ผู้มีอยู่ก่อนใคร ผู้ มีอำนาจเหนือใคร ผู้สร้างสิ่งทั้งปวง.

ทำไมพระพุทธเจ้าเอามาเป็นชื่อของพระองค์? ว่า *พุรหุมกาโย* นี้ เป็นชื่อของฉันก็ได้, *ธมุมกาโย* นี้เป็นชื่อของฉันก็ได้, *ธมุมภูโต* เป็นตัวธรรม แท้ เป็นตัวธรรมแท้นี้เป็นชื่อของฉันก็ได้, หรือ พรห*ุมภูโต* เป็นพรหม, เป็น พรหมแท้, นี้เป็นชื่อของฉันก็ได้. *นี่พระพุทธเจ้าที่เป็นเนื้อหนังร่างกาย จะเป็น* ได้อย่างนั้นหรือ ?

พระพุทธเจ้าท่าน ไม่ได้หมายถึงเนื้อหนังร่างกายที่เป็นคน ที่เกิดมา จากบิดามารดา; แต่ท่าน หมายถึงอะไรอันหนึ่งซึ่งเป็นธรรม, แล้วก็ธรรม ยิ่ง ๆ ขึ้นไป ประเภทที่ไม่อยู่ใต้เหตุใต้ปัจจัย จนกระทั่ง เป็นอสังขตธรรม คือ อะไรเปลี่ยนแปลงไม่ได้; คือเป็นสัจจะจริง จนอะไรไปเปลี่ยนแปลงไม่ได้.

รู้จักพระพุทธเจ้าอย่างนี้แล้ว ก็จะพบว่ามันมีสิ่งสิ่งหนึ่ง ซึ่งจะ เรียกว่าพระเจ้าก็ได้ เรียกว่าพระธรรมก็ได้. ที่แสดงออกมาในรูปของพระพุทธเจ้า, เป็นองค์พระพุทธเจ้า; อย่างที่เราทำพระพุทธรูปไว้เต็มไปหมด นั้นแหละ เหมือนหรือไม่เหมือน. แต่เขาหมายถึงว่ากายของธรรม หรือ กายของพรหม คือสิ่งที่มองเห็นไม่ได้ด้วยตา ไม่อยู่ในรูปแบบ ไม่แสดงได้ ด้วยรูปแบบ ไม่บัญญ์ติด้วยคำบัญญ์ติใด ๆ ได้.

ฉะนั้นทุกคนที่มาที่นี่ ควรจะเข้าใจเรื่องนี้ โดยการได้เห็น ภาพบั้น จำลองหินสลัก ที่อยู่รอบ ๆ ตึกหลังนี้." ที่ตรงไหนเป็นพระพุทธเจ้า ตรงนั้นเขา ทั้งว่างไว้, เห็นไหม ? เพราะคนพวกนี้ยุคนี้ หรือศีลปินเหล่านี้ ทำตามหลักเกณฑ์ ที่ว่า พระพุทธเจ้าพระองค์จริง แสดงด้วยรูปไม่ได้, ธรรมะจริงแสดงด้วยรูปไม่ ได้, สังฆะจริงก็แสดงด้วยรูปไม่ได้. เพราะฉะนั้น ในหินสลักรุ่นแรก ที่สุด ยุคสาญจี ก็ตาม ยุคภารหุต ก็ตาม จะหาไม่พบรูปพระพุทธ และ รูปพระ

<sup>•</sup> คือโรงมหาสหทางวิญญาณ ในสวนใมกขา

ธรรม หรือ รูปพระสงฆ์; จะเป็นสัญญลักษณ์บ้าง เป็นว่างบ้าง; แม้แต่รูป พระสงฆ์ เขาก็ยังไม่ทำกัน. เพราะพระสงฆ์ที่แท้จริงก็แสดงด้วยรูปไม่ได้ เช่นเดียวกับพระพุทธเจ้าเหมือนกัน. นี่ความที่เป็นอันเดียวกัน ลึกซึ้งละเอียด จนเป็นถึงอสังขตธรรม เป็นไกวลัยธรรม เป็นต้น.

นี่ขอให้เราเข้าใจคำว่า ธรรม ในพุทธศาสนา นี้ก็ดี ว่า เล็งถึงใกวลย-ธรรม. แต่ถ้าเราพูดว่าพระพุทธเจ้าเป็นธรรม, เป็นตัวธรรม; เราอย่าไป หมายถึงตัวเนื้อหนัง. เราต้องหมายถึงอะไรอันหนึ่ง ซึ่งลึกไปกว่านั้น. เพราะ ฉะนั้นเมื่อ พระเยชูพูดอย่างนั้นบ้าง เราก็ต้องยอม ว่านั่นเล็งถึงพระเจ้า; แต่ ไม่ใช่พระเจ้าอย่าง มีตัวมีตน เป็นคนหนวดยาวถือไม่เท้า นั้นเป็นพระเจ้า สำหรับเด็ก ๆ. ถ้าพระเจ้าเป็นอย่างนั้นจริง ก็เป็นว่ามันเป็นคำพูดที่โง่เกินไป.

แต่แล้วระวังให้ดี, เขาฉลาดจนกลายเป็นทำให้เรานี่แหละโง่ไปว่า เราเข้าใจว่าพระเจ้าเป็นอย่างนั้น. ถ้าเราไปเข้าใจ*พระเจ้าคือคนที่ถือไม้เท้า* หนวคยาว; นี้เราก็โง่ – โง่ – แสนจะโง่. เพราะเขาไม่ได้ต้องการอย่าง นั้น; แต่*เขาจำเบ็นจะต้องเขียนภาพอย่างนั้น, เพราะมันต้องเขียนภาพ*.

นี้การที่ไม่เขียนภาพเสียเลยนี้มันฉลาดกว่า จรึงไหม*า การที่ไม่* เขียนภาพพระเจ้า หรือพระพุทธเจ้าเสียเลยนี้ ฉลาดกว่าที่จะไปเขียนเข้า หรือไปทำ เข้า ไปขึ้นเข้า; เพราะว่า สิ่งที่เรียกว่าธรรมนั้น แสดงไม่ได้ด้วยรูปภาพ.

ในที่สุดก็เห็นว่าจะเรียกว่าธรรม ก็ได้, จะเรียกว่าพระเจ้า ก็ได้, หรือเรียกว่า สจจะ ก็ได้ อสงขตะ อะไรก็ได้; ล้วนแต่แสดงไม่ได้ด้วยรูป. นั้นแหละคือสิ่งที่เป็นสิ่งเดียวกัน จนเรียกได้ว่า เป็นไกวัลย์, ไกวัลยตา.

# พิจารณาดูสิ่งที่เป็นวัตถุสันนิษฐาน.

ทีนี้เขาจะพูดเลยไปถึงกับว่า *บ้านเมืองของพระเจ้า*, นี่พังดูให้ดื
อยู่ที่ไหน? ถ้าบ้านเมืองของพระเจ้า มีสวรรค์มีวิมาน อย่างที่เขียนในรูปภาพนี้
มันก็โง่ ยิ่งกว่าโง่ – โง่ – โง่ – สักกิ่ร้อยโง่ พันโง่ มันก็ไม่เท่า. หรือถ้าจะยิ่งเข้าใจ
ไปว่านิพพานเป็นบ้านเมืองทำนองนั้นแล้ว ก็ยิ่งโง่กว่านั้นอีก; แต่เขาก็ต้อง
เขียน, ต้องพรรณนาว่า ในเมือง ในบ้าน ในวัง ของพระเจ้า เป็นอย่างนั้น ๆ,
พระเจ้านั่งตรงนั้น, เทวดานั่งตรงนี้ อะไรอย่างนี้; มันก็ต้องเขียนอย่างนั้น แหละ เขียนอย่างอื่นไม่ได้, ถ้ามันจะต้องเขียน.

ทีนี้เราต้องถือว่า เมืองของพระเจ้านั้นคือไกวลัยธรรม. พระเจ้า ท่านประทับนั่งอยู่บนบัลลังก์ ในท่ามกลางเมืองของท่าน คือไกวลัยธรรมหรือ อสังขตธรรมก็ได้; เพราะว่าไกวลัยธรรมย่อมเป็นอสังขตธรรม. ฉะนั้น อสังขต-ธรรมนั้นแหละคือบ้านเมืองของพระเจ้า, ที่อยู่ของพระเจ้า. เมื่อคนหรือ สัตว์หลุดพันไปจากโลกนี้แล้ว ไปอยู่กับพระเจ้าแล้ว ก็ไปอยู่ที่บ้านเมืองนี้, ซึ่ง หมายถึงภาวะที่ เป็นสังขตะเป็นไกวลัยะ. นี่เราจะต้องมองดูกันอย่างนี้ จึงจะ เกิดความเป็นธรรมหรือยุติธรรม.

ทีนี้เราจะเอาแต่เราข้างเดียว; อย่างที่ได้ยกตัวอย่างมาแล้วข้างต้น ว่า พระเยซูลงจากสวรรค์มาเกิด เราไม่เชื่อ; แต่พอพูดว่าพระพุทธเจ้าลงจาก สวรรค์มาเกิดเราเชื่อ. นี่คือ ความที่ไม่รู้ ก็ทำให้เกิดความลำเอียง.

ขอให้เข้าใจให้ดี ๆ ว่า คำพูดว่า "บ้านเมือง" ถ้ามันหมายถึงทางวัตถุ ก็คือบ้านเมืองอย่างนี้; แต่ถ้ามันหมายถึง บ้านเมืองในภาษาธรรมะ แล้ว เช่น บ้านเมืองของพระเจ้า หรือว่าเมืองนิพพานที่พระอรหันต์ทั้งหลายจะเข้าไปสู่แล้ว มันไม่ใช่บ้านเมืองอย่างนี้ มันไม่ใช่วัตถุอย่างนี้. มันเป็น ไกวัลยธรรม เป็น อสังขดธรรม, เป็นที่ต้องใช้คำพูดอย่างหนึ่งว่า "ความไม่มีอะไร". มันมีความ ไม่มีอะไร เหมือนกับที่มีอยู่ที่นี่, ไม่มีอะไรทุกอย่าง ที่เหมือนกับที่มีอยู่ที่นี่; นั้นแหละคือบ้านเมืองของพระเจ้า, หรือว่า นิพพานที่พระอรหันต์ทั้งหลายจะ เข้าไปสู่.

พูดว่า "เข้าไปสู่" นี้ ก็พูดเป็นคำสมมติ ภาษาชาวบ้าน ภาษาเด็ก ๆ. เมื่อจิตลุถึงความเป็นอย่างนี้ แล้วก็หมดความรู้สึกเป็นตัวเราตัวเขา เป็นไควัลยธรรม อย่างเดียวกันหมด; อย่างนี้เราเรียกว่า ความเข้าไปสู่สึงนั้น. แล้วคนก็จะเข้า ใจไปว่า เดินไป คลานไป หรือว่าชีรถไป หรือว่าเหาะไป เข้าไปสู่สถานที่นั้น; อย่างนี้มันก็เลยเป็นเรื่องที่น่าหัว.

ไปหาว่าเขาโง่; แต่ที่แท้เขาได้ทำไว้ให้เราโง่. เขาพูดไว้ ฉลาดเกินไป จนเราไม่เข้าใจ, เราคิดว่าเขาพูดโง่ๆ; แต่เขาได้พูดไว้สำหรับ ให้เรากลายเป็นคนโง่; เราไม่รู้, แล้วก็พูดว่าเขาโง่. เราก็โง่ ๒ ซ้อน ๓ ซ้อน. นี่เป็นเรื่องที่น่าหัว มันมือยู่อย่างนี้.

นี้จะขอ สรุป คำว่า ไกวัลยธรรม ว่าคือสึ่งที่เรียกว่าอสังขตธรรม ไว้ อย่างนี้เสมอไป; ไม่ว่าจะพูดเรื่องอะไร คราวไหน แล้วบ้านเมืองของพระเจ้า นั้นคืออสังขตธรรม, หรือสึ่งที่เรียกว่า อสังขตธรรมนั้นแหละคือบ้านเมืองของ พระเจ้า ถ้าพูดอย่างสมมติ. ถ้าไม่พูดอย่างสมมติก็คือ นิพพานในพระพุทธศาสนานั้นคืออสังขตธรรม, เข้าถึงนั้นก็คือนิพพาน หรือเข้าสู่อสังขตธรรม. ถ้า

พูดอย่างสมมติ ก็บ้านเมืองพระเจ้าสวยมาก, เต็มไปด้วยทอง, เต็มไปด้วยเพชรนิล จินดา, เต็มไปด้วยอะไรต่าง ๆ, เขาก็ไม่ได้หมายความอย่างนั้น แต่คนมันต้อง เขียนรูปภาพอย่างนั้น.

ฉะนั้นแม้แต่ศาสนาคริสเตียน ก็ต้องแปลความหมายเช่นเดียวกับ ศาสนาพุทธ; ที่พูดไว้ในภาษาคน นี้ก็อย่างหนึ่ง เช่นว่า "เมืองแก้ว กล่าวแล้ว คือพระนิพพาน" อย่างนี้ มันก็ ต้องพูด ให้คนที่มันชอบอย่างนั้น ได้สนใจใน นิพพาน. แต่ถ้าพูดสำหรับคนรู้ก็ว่า เข้าสู่วิสังขาร คือไม่มีอะไรปรุงแต่ง, ไม่มี อะไรปรุงแต่งได้อีกต่อไป; เข้าถึงสิ่งหรือภาวะอย่างหนึ่ง ซึ่งภาษาธรรมดาไม่มี สำหรับจะพูด เลยต้องพูดว่าเป็นอัพยากตะ คือพูดว่าอะไรก็ไม่ได้. ที่ "พูดว่าเป็น อะไรก็ไม่ได้" คือนิพพาน หรือ อสังขตะ หรือ อมตะ หรือ สจัจะ หรืออะไร แล้วแต่จะเรียก.

# ดูสังขตะ, อสังขตะหรือนีพพานในศาสนาคริสต์.

ทีนีเราก็ดูว่า ในศาสนาคริสเตียนนั้น มีเรื่องนิพพาน หรือ เรื่อง อสังขตะ อย่างไร? ที่เราไปหาเขาว่าโง่ หรือเป็นศาสนาที่ต่ำต้อย ไม่มีสาระอะไร; อยากจะบอกให้รู้เลยว่า ใบแรกของคัมภีร์ไบเบิลของคริสเตียน ใบแรกเลย แผ่น แรก ๒ หน้านั้น มีพูดถึงสังขตะและอสังขตะ.

ว่าต้นไม้ต้นหนึ่ง พอไปกินลูกของมันเข้า ก็เกิดความรู้ว่านี้ดีนี้ชั่ว แล้วก็ตาย คนนั้นก็ตาย, แล้วต้นไม้อีกต้นหนึ่ง ไปกินลูกของมันเข้า แล้ว

ไกวัลยธรรม

เขาก็ไม่รู้จักตาย มีชีวิตนิรันดร ไม่รู้จักตายอีกต่อไป; คัมภีร์ไบเบิลพูดไว้ใน ใบแรก ๆ.

เรื่องต้นไม้ ๒ ต้น ต้นหนึ่งไปกินเข้า จะเกิดความรู้สึกเป็น ๒ อย่าง
คือ ดีชั่ว บุญบาป สุขทุกข์ เป็นต้น. พอไปกินเข้าแล้วจะตาย คือจะ
ยึดมั่นถือมั่น ระหว่างดีกับชั่ว ระหว่างบุญกับบาป เป็นต้น: แล้วจะต้อง
ตาย คือมีความทุกข์.

ทีนี้ต้นไม้อีกต้นหนึ่ง ถ้าไปกินลูกเข้าแล้วจะไม่รู้จักตาย คือ ทำ ให้มีบัญญา หูตาสว่างไสวหมด ไม่เห็นโดยความเป็นคู่ ว่าดีชั่ว บุญบาป สุขทุกข์, แล้วก็ไม่ยึดถืออะไร, แล้วก็ไม่มีตัวเรา; ก็เป็นอสังขตะ หรือเป็นไกวัลยะ คือ ไม่รู้จักตาย และเป็นนิรันดร.

นี่อาตมาก็ถูกต่าเรื่อยว่า เอาใจออกห่างจากพุทธศาสนา ไปเข้าข้างคริสเตียน ยกย่องเชิดชูอะไรนี้ เรื่องนี้ขอยืนยันว่าไม่เป็นความจริง; เป็นเรื่องที่พูด
ตามจริง เป็นเรื่องที่พูดตามที่มีอยู่อย่างไร. แล้วก็ไม่ได้แกล้งติความหมายให้
เป็นประโยชน์, หรือให้โทษแก่ผ่ายใด. พูดไปตามจริง จึงพยายามชื้อย่างยิง
ที่จะให้เห็นว่า ในทุกศาสนามีสิ่งที่เรียกว่าไกวลัยธรรม อันเดียวกัน
ข้อเดียวกัน. ใครเข้าถึงแล้ว จะหมดความยึดถือที่แยกเป็นศาสนานั้น เป็น
ตาสนานี้ จน่ได้ดูถูกดูหมื่นกัน นี่ขอให้พึ่งให้ดีๆ อย่างนี้.

#### ความชิดมันถือมันนี้เป็นต้นเหตุอันเดียวกันทุกศาสนา.

ที่นี้ก็ดูว่ามันจะเป็นต้นตอเดียวกันได้อย่างไร? ในประเทศอินเดีย ก็มี พุทธศาสนา แล้วก็สอนเรื่องมีกุศลอกุศล มีดีมีชั่ว มีบุญมีบาป มีสุขมีทุกข์; แล้วก็อย่ายึดถือทั้ง ๒ ผ่ายนี้ แล้วก็จะหลุดพ้นออกไปจากโลกนี้ได้. นี้เป็น หลักใหญ่ในประเทศอินเดีย, จะเป็นพระพุทธศาสนาก็สอนอย่างนี้, ศาสนาอื่น ก็สอนอย่างนี้. มันจะต่างกันบ้างก็ตรงแต่วิธี ที่อย่าไปยึดถือสิ่งเหล่านี้นั้น จะทำอย่างไร; นี้มันก็ต่างกันบ้าง.

ฉะนั้นจึงเป็นศาสนาฮินดูบ้าง เป็นศาสนาพุทธบ้าง ศาสนาไชนะบ้าง; แม้ที่เป็นศาสนาฮินดู เขาก็ปรับปรุงใหม่ทุกที่ ๆ จนมองไม่ออกว่าเป็นพุทธศาสนา หรือเป็นเวทานตะอยู่แล้ว จะผิดกันก็แต่เพียงว่าชื่อ. เมื่อเขาเรียก ว่า อาตมัน เรียกว่า ปรมาตมัน เรา ก็มา เรียกว่านิพพาน; อย่างนี้เป็นต้น. แต่ถ้าดู ความหมายแท้จริงแล้ว เขาต้องการจะให้มีสิ่งหนึ่ง ซึ่งเป็นอสังขตะ อะไร ปรุงแต่งไม่ได้; พอรู้จักสิ่งนั้น เข้าถึงสิ่งนั้นแล้วก็จบกัน. ในอินเดียก็มี อย่างนี้.

ทีนั้นอกอินเดียไปทางตะวันตก ไปทาง ศาสนายิว ศาสนาคริสเตียน มันก็เกิดมีหลักอย่างนี้ขึ้นมา คืออย่าไปยึดว่านี้ดีแล้วก็ชอบ, นี้ชั่วแล้วก็เกลียด, จึงจะหลุดพัน จึงจะเป็นชีวิตนิรันดร คือ หลุดออกไปได้เป็นชีวิตนิรันดร โดย ส่วนลึกโดยความหมายส่วนลึก มันเหมือนกันอย่างนี้. แล้วเราจะถือว่า ใคร ขโมยของใครมา ? หรือว่า ใครเอาอย่างใคร ? เราอย่าคิดอย่างนั้นไม่ดีกว่าหรือ ว่าใครขโมยใครเขาไป ? ถ้าเราจะคิดอย่างนั้น มันก็เป็นเรื่องนักประวัติศาสตร์, ไม่ใช่เรื่อง
สอนศาสนาหรือศีลธรรม. ถ้าคิดอย่างนั้น อาจจะเถียงกันได้ จนได้ชกต่อย
กันได้; เพราะการแย่งกรรมสิทธิ์ของความรู้ข้อนี้. ถ้าจะพูดถึงศาสนาคริสเตียน
มันก็ที่หลังพุทธศาสนา ก็จะพูดได้ว่า เอาของพุทธศาสนาไป. แต่ถ้าพูดถึง
ศาสนายิว ซึ่งมัน อาจจะมีอยู่ก่อนพระพุทธศาสนาด้วยข้ำไป หรืออย่างน้อยก็พ้อง
สมัยกัน; มันก็ไม่รู้ใครว่าขโมยใคร? หรือ ใครอื่มเอาใครไป? ในหลักที่ว่า
อย่าไปอีดเรื่องดีเรื่องขัวนะ จะเป็นทุกข์นะ จะตายนะ?

นี่เราก็มาคิดเสียว่า นี้มันเป็นสมบัติของธรรมชาติ; จำคำว่า สมบัติของธรรมชาติไว้ มันมีไว้อย่างนี้. ใครเข้าถึงก็รู้อย่างนี้ เห็นอย่างนี้ แล้ว ก็ดับทุกข์ได้อย่างนี้; ที่ไหนก็ตาม, เมื่อไรก็ตาม.

ถ้าเราจะคิดถึงข้อที่ว่า ในคัมภีร์ของเราเอง ก็ได้กล่าวไว้ว่า พระพุทธเจ้า นั้นมีจำนวนนับให่ด้วน ชั่วระยะนี้ : พระกกุฏสันโช โกนาคม กัสสปะ สมณโคดม อะไรนี้มันก็มี; แล้วยังถอยไปอีก ๗ พระองค์, แล้วถอยไปอีก ๒๔ พระองค์, แล้วก็ล้วนแต่สอนเหมือนกันหมดเลย; จะว่าอย่างไร; ด้วนแต่ สอนไม่ให้ยึดมั่นถือมั่น สอนอริยสังข์ ๔ สอนอะไรด้วยกันทั้งนั้น. นั้นมัน เมื่อไรที่ใหน มันก็เลยเอาเป็นหลักฐานไม่ได้ ว่ามันก็ร้อยปีพันปีหมื่นปีมาแล้ว เป็นต้น เลยยกให้ เป็นสมบัติของธรรมชาติ ว่าถ้าใครก็ตาม ถึงที่สุดแห่งความรู้ จะต้องรู้ข้อนี้; แม้ไม่รู้หมด รู้ตั้งค่อนก็ยังดี รู้สักครึ่งหนึ่งก็ยังดี ว่าเริ่มจะไม่ ยึดถือนี้ก็ดีแล้ว, ดีกว่ายึดถือโดยประการทั้งปวง. ฉะนั้น ขอให้เพ่งเล็งไปยังจุด ของเรื่อง คือความเป็นไกวลัยธรรมของธรรมชาติ มีอยู่อย่างเด็ดขาด และตายตัว.

# คำสอนของยิวและคริสต์ก็มีคล้ายพุทธในเรื่องไกวัลยธรรม.

เมื่อพูดถึงคำสอนของพระเยซูโดยตรง นี้หมายความว่าตอนหลัง มาจากศาสนาของพวกยิว ก็จะยิ่งพบว่า มีสอนอะไร ๆคล้ายกันมากขึ้นทุกที่ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ที่เราจะเข้าใจไม่ได้ง่าย ๆ และ พวกคริสเตียนเองก็ไม่เข้าใจ คือประโยคที่ว่า "จงสละชีวิตแล้วจะได้ชีวิต" เพราะว่าคำพูดนี้ เขาเจตนาจะพูด ให้ศักดิ์สิทธิ์; จึงพูดว่า "จงสละชีวิตชีแล้วจะได้ชีวิต" เราก็หาว่าเขาโง่; แต่ เราโง่กว่าเขา ๒–๓ เท่า. เราไม่รู้; เราก็หาว่าเขาพูดบ้า ๆ บอ ๆ เรากลับ บ้าบอกว่าเขาหลายเท่า; เราก็ยังไม่รู้.

ชีวิตชนิดที่ต้องสละเสีย ก็สละเสียซึ, แล้วก็จะได้ชีวิตชนิดที่ควร จะได้ คือความไม่ตาย. ชีวิตทางเนื้อหนัง ความสุขทางเนื้อหนังนี่สละเสีย แล้วก็ได้ชีวิตหรือความสุขทางวิญญาณ คือทางธรรมะ ซึ่งไม่ใช่ทางเนื้อหนัง ก็แล้วกัน; แล้วมันก็จะไม่มีความทุกข์ คือจะไม่รู้จักตาย.

ทีนี้ว่า ถ้าเราจะพูดอย่างพุทธบ้าง ก็พูดว่า "ลละธรรมะอย่างสังขตะ เสียชิ แล้วจะได้ธรรมะอย่างอสังขตะ", ให้สละสังขตะเสียชิ แล้วก็จะได้อสังขตะ; แต่ ทั้งสังขตะ และ อสังขตะ มัน เป็นธรรมเหมือนกัน, ธรรมชาติเหมือนกัน.

ธรรมชาตินี้มัน เป็นเรื่องปรุงแต่ง, ธรรมชาตินี้ไม่มีการปรุงแต่ง.
สละธรรมชาติที่เป็นเรื่องของการปรุงแต่งเสีย; แล้วจะได้ธรรมชาติของการที่ไม่
ปรุงแต่ง. นี่สละธรรมเสียซี แล้วจะได้ธรรม. นี้ก็เหมือนกับที่พระเยชูพูดว่า
"สละชีวิตเสียซี แล้วก็จะได้ชีวิต". ผ่ายเราก็ "สละธรรมเสียซี แล้วก็จะได้ธรรม".

aalm ใกว๊ลยธรรม

เพราะมันมีธรรมที่ควรสละ คือสังขตธรรม แล้วก็จะได้ธรรมที่ถาวรแท้จริง คืออสังขตธรรม; อย่างนี้ใครผิดใครถูก?

ทีนี้เรามันลำเอียง เรามันรักตัวกู แล้วก็เกลียดผู้อื่นหรือตัวสู. ความ คิดหรือคำพูด มันก็ไปในทางที่จะให้คนอื่นฉีบหายท่าเดียว: ยกย่องตัวเองเสมอ ไป. นี้เป็นเหตุให้ไม่เข้าใจไกวลัยธรรม หรือ ไกวลัยตา คือ ความที่มัน เหมือนกัน อย่างเดียวกัน ทั้งโดยเวลา ทั้งโดยเนื้อที่ ของสิ่งที่เป็นธรรมชาติ อันแท้จริง ซึ่งทุกคนพยายามจะเข้าถึงสิ่งนี้ แล้วก็นำมาบอก นำมาสอน. ใคร ถึงก่อนรู้ก่อนด้วยตนเอง ก็เรียกว่าพระศาสดาหรือพระพุทธเจ้า. นี้เรียกว่าสิ่ง ที่เรียกว่า ไกวลัยธรรม นั้น ก็มีอยู่โดยสมบูรณ์ แม้ในศาสนาคริสเตียน.

#### ใกวลัยธรรมเป็นธรรมแท้ ซึ่งบาลีเรียกว่า "ธรรม".

แล้วที่นี้เราก็จะพูดกันถึงเรื่องนี้ ให้ละเอียดออกไปอีกหน่อย: แต่มัน ก็เป็นเรื่องชวนง่วงนอน ก็บอกให้รู้ล่วงหน้า คือว่าสิ่งที่เป็นใกวัลยธรรม หรือ เป็นธรรมแท้จริงนี้ คือธรรมชั้นลึกสุด ไม่มีอะไรลึกกว่านี้ เราเรียกกันง่ายๆ ว่า "ธรรม" ในภาษาบาลี; ไม่มีคำอื่นเรียก. ผิด โง่ หลอก อะไรนี้ก็เรียก ว่าธรรม. จริงแท้ ถูกที่สุด มีประโยชน์ที่สุด ก็เรียกว่า ธรรม. ทำไมเป็น อย่างนี้? เพราะว่ามันเป็นของจริงเหมือนกัน. นี้มันจริงอย่างนี้, นี้มันก็จริง อย่างนี้. ที่จะเป็นทุกข์ มันก็ต้องทุกข์จริง: ที่จะไม่ทุกข์มันก็ต้องไม่ทุกข์จริง. เพราะฉะนั้น พระพุทธเจ้าท่านจึงตรัสว่า ทุกุขิ อริยสจุจิ – สัจจะอัน ประเสริฐคือทุกขึ, ทุกุขสมุทโย อริยสจุจิ – สัจจะอันประเสริฐคือเหตุให้เกิดทุกขึ, ทุกุขนิโรโธ อริยสจุจิ – สัจจะอันประเสริฐ คือการดับไม่เหลือแห่งทุกขึ, ทุกุขนิโรธ คามินี ปฏิปทา อริยสุจจิ – สัจจะอันประเสริฐคือทางให้ถึงความดับไม่เหลือแห่งทุกขึ

นี้เรามันยังไม่รู้เรื่องนี้. พอได้ยินคำว่าทุกข์ เราก็สะดุ้ง แล้วไม่อยาก จะแตะต้องเกี่ยวข้อง; พอได้ยินว่าสุข เราจึงจะสนใจ. เราก็เลยไม่รู้สัจจะ; เพราะว่ามันจะเป็นอะไร มันก็เป็นสัจจะตามแบบของมันในส่วนลึกที่เป็น ไกว้ลยธรรม :-

ส่วนที่ไม่เที่ยง, มัน ก็ไม่เที่ยงจริง ๆ เหมือนกัน. นี่มันเป็นสัจจะ ว่ามันไม่เที่ยง; เพราะมันเป็นไปตามกฎของไกวัลยธรรมส่วนที่ไม่เที่ยง. ถ้าว่า เที่ยง มัน ก็จริงเหมือนกัน : สิ่งที่มันไม่ใช่อย่างนั้น แล้วมันจะต้องเที่ยง. มันเป็นไปในทางที่ว่า เป็น ตัวไกวัลยธรรมแท้ เลยก็มี ของเที่ยง ของไม่เที่ยง ขึ้นมา. แต่แล้ว ทั้งสองอย่างนี้ ก็เป็นสัจจะด้วยกัน : นั้นสัจจะสำหรับ ไม่เที่ยงหรือเปลี่ยนแปลงเรื่อย, นี้สัจจะสำหรับไม่มีการเปลี่ยนแปลงเลย.

อย่างที่ได้กล่าวมาแล้วข้างต้นว่า ตัวแท้ดั้งเดิมเป็นอสังขตะ, เป็นสัจจะแท้จริงที่สุด คือไม่เปลี่ยนแปลง, แล้วก็ต่อมาคลอดออกมาเป็นสิ่งที่ไม่เที่ยง และเปลี่ยนแปลง แต่มันก็ มีสัจจะติดมา คือมัน เป็นไปตามกฎของการที่มันจะ ต้องเปลี่ยนแปลง. ฉะนั้น ความทุกข์ก็เป็นของจริง; ความดับทุกข์ก็เป็นของ จริง; ฉะนั้นเราจึงต้องรู้ของจริงนี้ ทั้งผ่ายที่เป็นทุกข์ และทั้งผ่ายที่ไม่เป็นทุกข์ ก็เลยเรียกว่าสัจจะก็แล้วกัน.

ที่นี้ตัวสัจจะแท้ ๆ จะเป็นรู้เรื่องอะไร ถ้ามัน เป็นสัจจะแล้วก็เรียกว่า จริง, มีลักษณะเป็นไกวลัยธรรม. เพราะว่าถ้า สัจจะจริง ต้องเป็นไกวลัยธรรม. สัจจะจริงต้องไม่มีอะไรไปแตะต้องให้เปลี่ยนแปลง ให้ผิดไปจากเดิมได้; ฉะนั้น จึงเป็นสิ่งที่มีอยู่อย่างนั้น, เป็นอยู่อย่างนั้น มีอยู่อย่างนั้น, หรือเรียกว่ามีสภาพ อย่างนั้น มีอะไรอย่างนั้น อยู่คลอดเวลา.

นี่ขอเตือนไว้เสมอว่า นี้ยืมคำพูดชาวบ้านไปใช้ ที่ว่า มีอยู่อย่างนั้น เป็นอยู่อย่างนั้น, สำหรับสิ่งที่มีอยู่ได้โดยไม่ต้องมีความมี หรือเป็นอยู่ได้โดยไม่ต้อง มีความเป็น ที่เรียกว่าไกวลัยธรรม.

# รู้จัก "ความจริง" แล้วจะเห็นความไม่มือย่างนั้นอย่างนี้.

นี้ก็ต้องเพ่งเล็งถึงความจริงอย่างนี้ก่อน เดี๋ยวมันก็จะหายไปหมด ว่านั้น เป็นพุทธ นี้เป็นคริสต์ นี้เป็นอิสลาม นี้เป็นไทย นี้เป็นฝรั่ง; นี้มันจะค่อย ๆ หายไป แล้วมองดูถึงตัวความจริงของธรรมชาติมากขึ้น; เช่นว่า มันเป็นคน มันมีกาย มีร่างกาย มีจิตใจ กระทั่งมันมี รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ กระทั่งมิธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม อากาสธาตุ วิญญาณธาตุ. ดูลึกขึ้น ไปอีก ธาตุทั้งหลายก็เป็นสักว่าสิ่งที่เป็นไปตามธรรมชาติ; ในที่สุดเป็น สังขตธรรมเหมือนกันหมด คือมิบัจจัยปรุงแต่ง ในบรรดาธาตุทั้งหลายเหล่านี้.

ธาตุที่ตรงกันข้าม คือ อสังขตธาตุนั้น ยังไม่พูดถึง, หรือมันเอา ใส่กันไม่ได้. แต่นี้เรามันก็มีแต่ธาตุที่เป็นสังขตธาตุ มีการปรุงแต่งได้ต่างกัน: เพราะฉะนั้นมันเกิดการปรุงแต่งต่างกัน คิดได้ต่างกัน เลยมีมึงมีกู : ฝรั่งก็เกลียด ไทย ไทยก็เกลียดฝรั่ง อย่างนี้; เพราะมันไปถือเอาส่วนใดส่วนหนึ่ง ซึ่ง ยังมิใช่ส่วนลึก หรือส่วนแท้ ของสิ่งที่เรียกว่าความจริงนั้นเอง.

ฉะนั้นเมื่อจะให้เป็นไกวลัยธรรมร่วมกันได้หมดทุกศาสนา ต้องถือ เอาคำว่า สัจจะนี้เป็นหลัก, แล้วก็ต้องจรึงแท้ด้วย ไม่ใช่จรึงอย่างว่าเอาเอง จะใช้ได้กับทุกศาสนา; ไม่ว่าศาสนาไหนหมด มีสิ่งสิ่งหนึ่ง ซึ่งเป็นจุดศูนย์กลาง ของความสนใจ หรือควรจะรู้ ของความรู้ ว่าคือสิ่งที่เรียกว่าความจริง หรือ สัจจะ เป็นไกวลัยธรรม รู้แล้วทำให้ไม่มีเราไม่มีเขา.

# ทุกศาสนามีหลักปฏิบัติเพื่อความหลุดพ้นเหมือน ๆ กัน.

....

ทีนี้ยังมีสัจจะส่วนที่ย่อยลงมา คือว่า ทำอย่างไรจึงจะรู้ ความที่ไม่ต้อง มีเรา มีเขา? หรือว่า ทำอย่างไรจึงจะสลัด ความมีเรามีเขาออกไปได้โดยวิธีใด? นี่มันก็แยกลงมาเป็นส่วนน้อยๆ สำหรับศึกษา สำหรับปฏิบัติ; สำหรับที่จะมา เป็นผลของการปฏิบัติ.

แม้ พระเยชูก็ได้พูดว่า "สัจจะที่จะทำให้ท่านหลุดพ้นเป็นอิสระ" นี้ อยากจะซ้อมดูสักหน่อยว่า ใครเคยได้ยืนบ้างประโยคนี้? ประโยคที่ว่า สัจจะ The Truth จะทำให้พวกท่านหลุดพ้นและเป็นอิสระ; นี้เป็นคำของพระเยซูพูด อยู่ที่คัมภีร์นั้น เล่มนั้นหน้านั้น อ้างได้เลย. ๔๕๖ ไกวัลยธรรม

แต่เราทำไม่ไปคิดว่า "พวกคริสเตียนสอนว่า ให้เชื่อพระเจ้า พระเจ้า จะทำให้เป็นอิสระ". เราโง่หรือเราพูดผิด ที่เราจะไปคิด หรือถือว่า พวก คริสเตียนเขาสอนว่าให้เชื่อพระเจ้า, แล้วพระเจ้าจะทำให้เป็นอิสระ คือหลุดพ้น จากความทุกข์. แต่พอเราไปดู ในพระคัมภีร์ของเขาเอง เช่น คัมภีร์โยฮันหมวดที่ ๔ ประโยคที่ ๓๑ นั้น ก็มีว่า สัจจะ จะทำให้พวกท่านเป็นอิสระ; พระเยซูว่า.

แต่ เราไปกล่าวหาเขาว่า พวกคริสต์สอนว่า "พระเจ้าจะทำให้เป็นอิสระ". ฉะนั้น ถ้าเราไม่ไง่ เราต้องถือว่า พระเจ้านั้นคือสัจจะ, ที่เราไปด่าเขาว่า พระเจ้า, พระเจ้า นั้นแหละ, นั้นแหละคือสัจจะ เพราะว่าสามารถทำคน ให้เป็นอิสระ. เช่นเดียวกับพุทธศาสนา : ถ้ารู้ธรรมะรู้สัจจะแล้วก็ดับทุกซ์ได้.

นี้คือข้อที่ว่า เราเลิกกันเสียทีเถอะ ที่จะเห็นแก่ตัว เพราะมาโง่ ในความเท็จ ที่ทำให้เกิดการแบ่งแยกเป็นเขาเป็นเรา; แล้วเรามาเข้าถึงความ จริง ที่ไม่มีทางที่จะทำให้เกิดการแบ่งแยก เป็นเขาเป็นเรา; เพราะมีไกวลัยตา คือความเป็นอันเดียวกันแท้ ทั้งโดยเนื้อที่และโดยเวลา อย่างนี้.

ถ้าจะพูดถึงคำอื่น ๆ แล้ว ก็จะยิ่งหาว่าอาตมานี้เข้าด้วยข้างคริสเตียน มากขึ้นไปอีก. นี่ไม่ค่อยอยากจะพูดเหมือนกัน; เช่น พระเยขูจะพูดว่า "ปฏิบัติให้เข้าถึงสัจจะตามคำของเรา แล้วท่านก็จะเป็นสาวกที่แท้จริงของเรา" พังดูให้ดี ๆ ซึ, ว่าพระเยซูก็พูดว่า "ปฏิบัติให้ตรงตามคำของเรา แล้วท่านก็จะเป็นสาวกที่แท้จริงของเรา" จะเป็นสาวกที่แท้จริงของเรา;" อย่างนี้พระพุทธเจ้าพูดไหม? แม้บางคนจะไม่เคยอ่านในพระไตรปีฎก ก็จะต้องเชื่อเต็มใจเลยว่า พระพุทธเจ้าก็ต้องพูดอย่างนี้ ว่า ต้องปฏิบัติตามคำของเราแท้จริงซี จึงจะ เป็นสาวกที่แท้จริงของเรา. เอาอย่างนี้เป็นหลักกันแล้ว พระเยซูก็พูด คือ ประโยคที่ ๑๒ แห่งหมวดที่ ๔ ของคัมภีร์โยฮัน จะมีข้อความอย่างนี้.

นี่ พูดไป ๆ สักเท่าไรก็ได้ ที่จะ แสดงความเหมือนกัน ในระหว่าง คริสเตียน กับพุทธศาสนา. ที่ว่าธรรมะเป็นสิ่งที่จะช่วยให้หลุดออกไปได้ พระเยซูก็พูด, พระพุทธเจ้าก็พูด, ศาสดาองค์อื่นก็พูด, แม้แต่เหลาจื้อก็พูด, แต่เราไม่สนใจนี้. เราสนใจแต่เรื่องของเราที่จะเอาไปข่มขี่ผู้อื่น; นั้นแหละ คือความที่ยังไม่รู้เรื่องไกวัลยธรรม เสียเลย.

#### พระเจ้าในฐานะเป็นปฐมเหตุเป็นกฎ, ควรต้องรู้ เพื่อความเข้าใจกันดี.

เรื่องพระเจ้า นี่สำคัญมาก ในฐานะเป็นปฐมเหตุ; รู้จักให้ดีๆ, รู้จักดีแล้ว จะรู้จักว่า สิ่งที่เรียกว่าพระเจ้าผู้สร้าง พระเจ้าผู้อะไรก็ตาม; นั่นแหละ คือ สัจจะ หรือ สัจจธรรม หรือ อสังขตธรรม ที่เป็นตัวไกว ลัยธรรม เป็น ตัวธรรมชาติเดิมแท้ ก่อนธรรมชาติทั้งหลายทั้งปวง. ธรรมชาติลูกหลาน ทั้งหลายนั้นเป็นเพียงประกาย เป็น Spark ของธรรมชาติเดิมแท้เท่านั้น. ตัว ธรรมะแท้ก็คือ ธรรมชาติเดิมแท้ คือ อสังขตธรรมที่เป็นกฎ ที่ไม่รู้จัก เปลี่ยนแปลง.

แต่ที่นี้เนื่องจากว่ามันต้องสอนแก่คน: ขออภัยใช้คำหยาบ ๆ ว่า สอน แก่คนโง่ ฉะนั้นต้องเรียบเรียงคำพูดใหม่ เพื่อจะสอนแก่คนโง่, จึงได้สอน ให้เป็นคน เป็นตัวเป็นตนเหมือนกับคน. บางที่ ต**้องสอนแก่เด็กเล็ก ๆ** ก็ต**้องให้มีพระเจ้าอย่างนั้นอย่างนี้** พอที่เด็กเล็ก ๆ เขาจะถือเอาได้.

ทีนี้ พุทธศาสนาก็ต้องมีพระโพธิสตว์ ที่ไปเกิดเป็นคนบ้าง เป็น เทวดาบ้าง เป็นสตว์บ้าง เป็นนกบ้าง เป็นลิงก็มี, กระทั่งดูเหมือนว่า จะเป็น ปลาดุกก็มี, เพื่อให้มันมองเห็นกันเสียที่ว่า รูปร่างนั้นมันไม่สำคัญ: แต่ถ้ามัน มีการรู้สิ่งนี้ เข้าถึงสิ่งนี้ แล้วก็ควรจะเรียกว่า ผู้รู้ด้วยกันทั้งนั้น.

นี่คือ ความเฉลียวฉลาดของผู้สั่งสอนทั้งหลาย ที่มีอยู่ในประเทศอินเดีย หรือดินแดนปาเลสไตน์ ผ่ายโน้นก็เหมือนกันแหละ; บางที่จะเป็นครูเดียวกัน ก็ได้, ต้นตอเดียวกันก็ได้ ในการพูดจาสั่งสอน ด้วย การทำให้มันเป็นวัตถุ หรือว่าเป็นอุปมาขึ้นมา.

เรื่องพระเจ้า นี้ อาตมาก็เคยโง่ นี่ต้องสารภาพกันที่นี่; เคยเข้าใจผิด โดยไปถือเอาตามตัวหนังสือ, แล้วว่าเหมือนกับบุคคล. อย่างนี้ก็เคยโง่ เพราะว่า เคยดำเขา. เตี๋ยวนี้ ก็ต้องขออภัยเขาว่า นั้นเรามันเข้าใจผิด. เราไปมอง แต่ตัวหนังสือ เข้าใจว่าเป็นบุคคล; พังออกแต่ภาษาคน ไม่รู้จักภาษาธรรม. เดี๋ยวนี้พอมาศึกษามากเข้า หลายสิบปีนี้ ก็รู้ว่า อ้าว, สิ่งที่เรียกว่าพระเจ้านั้น เขากล่าวไว้สำหรับให้เราโง่. ขออภัยเถิด.

เดี๋ยวนี้ก็จะรู้ตามที่เป็นจริงว่า พระเจ้านั้นคือธรรมชาติดั้งเดิม ที่ เป็นอสังขตธรรม เป็นใกวลยธรรม มือยู่ในทุกศาสนา.

# ดูความฉลาดของผู้ที่มีบัญญัติพระเจ้าในศาสดาฮินดู.

ยกตัวอย่างอีกเรื่องหนึ่ง. แม้แต่ว่ามันจวนจะหมดเวลาแล้ว ขอให้ ทนหน่อย ว่า อย่าไปดูหมื่นดูถูกคนที่เขามีพระเจ้า และเขาเชื่อพระเจ้า; เพราะว่าสิ่งที่เรียกว่า พระเจ้า นั้น ละเอียดเกินไป กว่าที่จะมาพูดให้คนทั่วไปรู้ หรือเข้าใจทันที ที่นี่และเดี๋ยวนี้.

ถ้าไม่พูดไว้มันก็ไม่อยู่; ถ้าพูดไว้อย่างภาษาลึก คนเขาก็จำไม่ได้, เข้าใจไม่ได้ มันก็หายหมด; ก็ต้องพูดไว้ในลักษณะที่ว่า เหมือนกับใส่เปลือก ไว้ ใส่จาน ใส่ชาม ใส่ถุง ใส่อะไรไว้ นี้จึงต้องพูดพระเจ้าเป็นบุคคล; แล้วแต่ว่าพระเจ้าในศาสนาไหน จะวาดรูปภาพให้อย่างไร; โชคดือยู่แต่ ศาสนาเจ๋าเท่านั้นแหละ ที่ไม่วาดรูปเจ๋าเป็นบุคคล.

เต๋าก็คือพระเจ้า แต่ไม่ถูกวาดเป็นบุคคล. ในศาสนาฮินดู ศาสนายิว หรือกระทั่งศาสนาคริสเตียน ในตอนหลังนี้ก็ถูกวาดรูปพระเจ้า หรือ ผู้แทนพระเจ้า คือพระศาสดาเหล่านั้นทั้งนั้น. แต่ ที่แท้ แล้ว พระเจ้านั้นเป็น สิ่งที่ไม่ใช่บุคคล ไม่ใช่มีรูปร่างอย่างบุคคล วาดเป็นบุคคลไม่ได้.

ทีนี้ ความฉลาดของพวกฮินดูกลุ่มหนึ่ง คือพวกฮินดูที่ *บัญญัติลัทธิ* เรื่องพระนารายณ์สิบปางขึ้นมา. นี่คนที่มองดู ด้วยความไม่รู้เรื่องไกวลยธรรม ก็จะหาว่านี้เป็นเรื่องโง่ เรื่องผิด เรื่องโกหก เรื่องหลอกๆ เรื่องนารายณ์สิบปาง. แล้วดีกว่านั้น ก็คือว่า เขาจะพยายามรวมฮินดูกับพุทธด้วย. จะต้องเข้าใจคำว่า พระนารายณ์ ก่อน, พระนารายณ์นั้นเป็นชื่อของ
พระเป็นเจ้า พระเป็นเจ้าที่มีหน้าที่สำหรับการควบคุม. พระพรหม นั้นเป็นชื่อของ
พระเจ้าผู้สร้างโลกขึ้นมา. พระนารายณ์นี้เป็นชื่อของพระเจ้าที่จะควบคุมหรือ
จัดการหรือทำทุกอย่าง เป็น administrator ตลอดเวลา เรียกว่าพระนารายณ์,
แล้วก็มีพระเจ้าชื่อว่า พระศิวะ มีหน้าที่ยุบ เล็กในวาระสุดท้ายโน้น. จะเลิก
จะยุบ จะเลิกกันเสียที่หนึ่ง; แล้วก็สำหรับจะเกิดใหม่สร้างใหม่.

ฉะนั้นจะเห็นว่า พระเจ้าที่เรียก พระนารายณ์ นั้น จำเป็นสำหรับ
ทุกคน; เพราะอยู่เดี๋ยวนี้ เมื่อโลกสร้างขึ้นมาแล้ว พระนารายณ์มีหน้าที่ดูแล
รักษา ควบคุม. นี่คืออะไร ขมันคือ กฎที่เรียกว่าสัจจะ, หรือเรียกว่า กฎที่
เป็นอสังขตะ ที่บังคับให้สังขตะทั้งหลายเปลี่ยนแปลงไป อย่างนี้. ผู้ที่ไม่เคย
พัง อย่าสับสนกันเสียนะ; ถ้าอาตมาพูดเร็วไปบ้าง.

อสังขตะกับสังขตะนั้นตรงกันข้าม : สิ่งที่เรียกว่าเป็นกฎ เปลี่ยน แปลงไม่ได้ จริงแท้ แล้วต้องเป็น อสังขตะ, คืออะไรทำมันไม่ได้ เปลี่ยนแปลง มันไม่ได้ แล้ว สิ่งนี้มันมีสำหรับให้เกิดเป็นสิ่งหนึ่ง ซึ่งจะเป็นไปด้วยการ เปลี่ยนแปลง นี้ก็เรียกว่า สังขตะ. เช่น เราทั้งเนื้อทั้งตัวที่นังกันอยู่ในที่นี้ อยู่ในพวกสังขตะ คือสิ่งที่เปลี่ยนแปลงได้ มีเหตุปัจจัยปรุงแต่ง แล้ว ก็ต้อง เปลี่ยนแปลง. ใกวลัยธรรมแท้เป็นอสังขตะ มันมีอำนาจที่ไม่รู้จักเปลี่ยน แปลง; ฉะนั้นประกายของมันเท่านั้นที่ออกมา ฉะนั้นจึงมีการเปลี่ยนแปลง.

เขา พ**ูดถึงพระนารายณ์ในฐานะที่เป็นกฎ** ควบคุมสิ่งทั้งหลายทั้งปวง คุมโลกทั้งปวง สังขารทั้งปวง; นี้เป็นกฎที่ควบคุม ก็คือ **กฎแห่งกรรม**: การกระทำกรรมแล้ว ต้องได้รับผลแห่งกรรม. แต่ถ้าพูดให้กว้างกว่านั้น ก็คือ กฎแห่งวิวัฒนาการ เรื่อยมา เพราะมีสิ่งนี้ แล้วสิ่งนี้จึงมี, เพราะมีสิ่งนี้ แล้วสิ่งนี้จึงมี. เพราะฉะนั้นคำว่า พระนารายณ์ หรือนารายณะนี้ ก็คือ กฎแห่งปฏิจจสมุปบาท หรือ กฎแห่งอิทัปบัจจยตา ที่พระสวดว่า เมื่อมีสิ่งนี้ เป็นบัจจัย สิ่งนี้จะเกิดขึ้นนี่.

เราอาจจะพูดได้ว่า พระพรหมมีหน้าที่สร้างขึ้นมาเท่านั้น : จุดตั้งต้น ของวิวัฒนาการ ; เช่น สร้างดวงอาทิตย์ขึ้นมาในทางวัตถุ ต่อไปนี้ก็มีวิวัฒนาการ จากดวงอาทิตย์ จากแสงแดด จากผิวดิน จากอะไรต่าง ๆ มาเป็นโลกเป็น สัตว์นี่. นี้มัน เป็นหน้าที่ของวิวัฒนาการ คือพระนารายณ์. ฉะนั้นเขาจึง บัญญ์ติกฏนี้ หรือ กิจกรรมอันนี้ไว้ในรูปปุคคลาธิษฐาน เรียกว่าพระนารายณ์ สิบปาง คือ กฎที่จะควบคุมโลกหรือวิวัฒนาการของโลก นี้เป็นพระเจ้า เป็น ไกวัลย-ธรรมลักษณะหนึ่ง คือเป็นกฎส่วนที่เป็นกรรมและผลกรรม.

# เปรียบเทียบดูธรรมชาติกับการอวตารของพระเป็นเจ้า.

พระนารายณ์ปางที่ ๑ คือวิวัฒนาการปางที่ ๑ ก็จะเรียกได้; แต่ก็ เรียกว่า อวตารของพระนารายณ์ :-

อวตารปางที่ ๑ เป็นปลา มัสยาวตาร เป็นปลาก่อน อยู่ในน้ำ.
อวตารปางที่ ๒ ก็เป็นเต่า ครึ่งบกครึ่งน้ำเรียกกูรมาวตาร นี้.
แล้วพระนารายณ์อวตารปางที่ ๓ เป็นหมู วราหาวตาร.

Copyright © 2007 Ixora Co., Ltd. All rights reserved.

คุณเทียบดูเท่านี้ก็รู้แล้ว ที่แรกอยู่ในน้ำเป็นปลา พระนารายณ์นั้น; แล้วต่อมาเป็นสัตว์ครึ่งบกครึ่งน้ำ คือเป็นเต่า; แล้วต่อมาเป็นหมู บกแท้สี่ขา วึงอยู่บนบกนี่.

อวตารปางที่ ๔ ต่อมาก็ *เป็นสิงห์*, *บรสิงหะ* คือสิงโตนั้นแหละ คือราชสีห์หรือสิงหะ แต่ว่าเรียกว่านรสิงห์ ก็เพราะมันมีอะไรที่ฉลาดกว่าสัตว์ หน่อย, ก็เรียกว่านรสิงห์ คือจะครึ่งคนครึ่งสัตว์แล้วทีนี้

อวดารปางที่ ๕ ต่อมาก็เป็นคนแคระ *วามนาวตาร – คนแคระ*; นึก ถึงนิโกรซี นิโกรดีกว่าสัตว์ แต่ไม่เท่าฝรั่งใช่ไหม? คนแคระ วามนาวดาร.

แล้วต่อมาอวตารปางที่ ๖ *เป็นปรศุราม* อันนี้จะเรียกว่าปางอะไรก็จำ ชื่อไม่ค่อยได้ นี้มันเป็นคนอย่างสูง อย่างใหญ่ อย่างฝรั่งแล้ว.

ต่อมาอวดารปางที่ ๗ ก็เป็น *รามจันทราวตาร* คือ *เป็นพระราม* ในเรื่อง นางสึดา นี้มันเก่งมากแล้ว

ต่อมาอวตารปางที่ ๘ เป็น*กฤษณาวตาร, กฤษณะ* ก็เลย*สูงสุดในทาง* สติบัญญา เลย.

แต่ ๒ ตอนนี้ขออภัย ที่จำไม่ถนัดนักว่า จะเป็นรามะก่อน หรือเป็น กฤษณะที่หลัง; แต่เชื่อว่าที่ความจำเดี๋ยวนี้นะว่าเป็นรามจันทร์ เป็นพระรามนี้ ก่อน แล้วจึงมาเป็นกฤษณาวตาร. นี่ฉลาดถึงที่สุด ถึงกับกล่าวพระภควัตคึดา ได้แล้วนะ. พอถึงปางที่ ธ เป็นพุทธาวตาร คือ พระพุทธเจ้า อย่างที่เราถืออยู่นี้, เขาใช้คำว่า พุทธะ เฉยๆ ไม่รู้ว่าองค์ไหนแน่? แต่ถ้าว่าถือตามหลักนี้แล้ว ก็ต้อง พระพุทธเจ้าองค์นี้แหละ ถูกเอาไปไว้เป็นพระนารายณ์ปางที่ ๙.

พระนารายณ์จะมาปางสุดท้าย ปางที่ ๑๐ ที่เรียกว่า กัลกิยาวตาร อธิบายลักษณะไว้เหมือนกับพระศรีอาริย์ที่สุด. พระศรีอาริย์กับพระพุทธเจ้า ธรรมดานี้ ก็จะต่างกันอยู่แต่ว่า พระพุทธเจ้าอย่างของเรา ศาสนาของเราเดี๋ยวนี้ เป็นทางธรรมะเกินไป ทางจิตใจเกินไป ไม่คำนึงถึงวัตถุ. ทีนี้จะมีพระพุทธเจ้า ให้อีกองค์หนึ่ง หรือนารายณ์อวตารอีกองค์หนึ่ง เป็นกัลกิยาวตาร ที่เรียกว่า พระศรีอาริย์ นี้ จะสมบูรณ์ทั้งทางจิตใจและทางวัตถุ.

ฉะนั้นถ้ามาเกิด ก็ต้องมาเกิดในยุคที่โลกเจริญด้วยวัตถุด้วย, และ ทางจิตใจด้วย นี่มันเป็นความหวังอยู่; พวกอินเดียเขาหวังอย่างนี้อยู่. แต่เขา เรียกอย่างแบบของเขาว่ากัลกิยาวตาร จะขึ่ม้าขาวมาโปรดโลก ช่วยโลกทั้งหลายทั้ง ปวงได้; คล้าย ๆ กับว่าพระพุทธเจ้าก็เป็น, จักรพรรดิ์ก็เป็นอย่างนี้ คือว่าเป็น ทั้ง ๒ ฝ่าย ทั้งฝ่ายโลก ฝ่ายธรรม, ทั้งฝ่ายร่างกาย ทั้งฝ่ายจิตใจ นี้เป็นคนสุดท้าย.

ถ้ามนุษย์ไปถึงจุดที่สุดนั้น แล้วมันก็จบแล้ว ไม่มีทางจะไปอีกแล้ว; เพราะมัน ตั้งต้นมาแต่เป็นปลา อยู่ในน้ำ, แล้ว เป็นเต่า ครึ่งบกครึ่งน้ำ, แล้วก็ เป็นหมู ที่เป็นบก, แล้วก็ เป็นราชสีห์ แล้วจึงมา เป็นคนแคระ, แล้วจึงมา เป็นคน สูงใหญ่, แล้วจึงมา เป็นพระราม, แล้วมา เป็นพระกฤษณะ แล้วจึง เป็นพระพุทธ เจ้า, แล้วยังจะมีอีกทีหนึ่ง ที่แก้ปัญญาหมด ที่เรียกว่า พระศรีอาริย์ หรืออะไร แล้วแต่จะเรียก. นี้มันคือกฎของอีทปัปจจยตา ซึ่งเป็นไกวลัยธรรม.

ฉะนั้นอย่าได้เข้าใจว่า เรื่องนารายณ์สิบปางนี้เป็นเรื่องโง่ สำหรับ หลอกเด็ก, อ่านสนุก. มัน เป็นเรื่องแสดงวิวัฒนาการ อย่างวิทยาศาสตร์ แท้ ๆ, ทางศาสนามันก็แสดงถึงความเป็นไกวัลยตา; เพราะมันเหมือนกัน หมด จะเป็นหมู เป็นปลา เป็นเต่า เป็นคน เป็นมนุษย์ มันก็เหมือนกันหมด โดยที่มันออกมาจากกฎของอสังขตะ ที่วิวัฒนาการมาอย่างนี้.

แม้ว่าเรื่องนี้จะเพิ่งบัญญ์ติขึ้นเมื่อไม่นานนี้ แต่มันก็หลายร้อยปี, หรือ ตั้งพันปีเหมือนกัน; มันก็เป็นเรื่องแสดงความหมายอย่างเดียวกันของไกวัลย-ธรรม, ที่มันจะใหลมา เป็นรูป เป็นเรื่อง เป็นอะไรต่างๆ, ที่เราจะมองเห็นได้ว่า ในที่สุด ไปรวมอยู่ที่ธรรมะนิรันดร, ธรรมะที่เป็นอนันตะ เป็นนิรันดรอันหนึ่ง ซึ่งเรียกว่าไกวัลยธรรมนั้นเอง

ที่อาตมาพูดอย่างนี้ ก็เพื่อจะให้ทุกคนมองเห็นว่า มีสิ่งสิ่งหนึ่ง ซึ่ง เป็นปฐมเหตุ; นี้สมมุติเรียกว่า ปฐมเหตุ จะเรียกว่า แกนกลาง จุดศูนย์กลาง ก็ได้ ก็สมมติเหมือนกัน; เพราะทุกอย่างมันออกมาจากจุดศูนย์กลาง หรือจะ เรียกว่าปฐมเหตุก็ได้ เพราะมันมือยู่ก่อนสิ่งใด และเพราะเหตุที่สิ่งนี้มีอยู่ สิ่งนี้ จึงมี ตามกฎเกณฑ์ของอิทปับจจยตา, หรือจะเรียกอย่างอื่นอีกก็ได้ ว่ามันเป็น ทั้งหมด. แล้วจะหลุดออกมาเป็นอันเล็ก ๆ เล็ก ๆ อะไรก็ได้.

อย่างนี้ก็เรียกว่า เป็นทั้งหมด, แล้วก็ออกมาเป็นอันเล็ก หรือมือยู่เป็น ศูนย์กลาง แล้วออกมาเป็นทุกอัน. หรือว่า มือยู่ก่อนสิ่งใด สิ่งอื่นก็เป็น ประกายออกมาจากสิ่งนั้น มันถูกทั้งนั้น, ฉะนั้นอย่าคิดว่าเขาโง่. แต่เขา พูดไว้สำหรับทำให้เราโง่; พอเราไม่รู้ เราก็ว่าเขาโง่; พอเรารู้ เราก็จะสะดุ้ง ว่าเขาพูดไว้เพื่อให้เรากลายเป็นคนโง่ โดยไม่รู้สึกตัว.

นี้คือเรื่องไกวลัยธรรม, ความหมายของซึ่งที่เรียกว่าไกวลัยธรรม
มีอยู่ตลอดเวลา ตลอดพื้นที่ทุกแห่ง: แล้วใช้คำว่าตลอดเวลา ก็ยังไม่สมกัน.
เพราะว่าซึ่งนี้ไม่อาจจะเป็นอดีต เป็นบัจจุบัน หรือเป็นอนาคต เพราะเหตุว่าซึ่งนี้
ไม่ได้มีขนาด ไม่ได้มีรูปร่าง; มีขนาดที่วัดไม่ได้ แล้วมันก็นอกเหนือไปจากขนาด, นอกเหนือไปจากเวลา, เลยไม่รู้จะทำมืออย่างไร ที่จะแสดงความยิ่งใหญ่ของไกวลัยธรรม.

แต่ขอให้รู้ไว้เถิดว่า นี่แหละแม้แต่ในศาสนาคริสเตียน เขาก็มี ไกวลัยธรรม ที่แสดงไว้ด้วยคำสั้น ๆ ว่า พระเจ้า หรือบางที่ใช้คำว่า The Truth, บางที่ใช้คำว่า The Word. ถ้าคัมภีร์โยฮันใช้คำว่า The Word; at the beginning the Word was; Word คือ คำพูด นี้ มีอยู่ก่อนสิ่งใด; ถ้าอย่างนี้ก็โห่กัน ฮาเลย ว่าคำพูดมีอยู่ก่อนสิ่งใด. คนยังไม่ทันจะมี แล้วใครจะพูดล่ะ. นี่เขาทำ ไว้ให้เราโง่ขนาดนี้. แต่ว่าคำพูดนี้ คำพูดของธรรมชาติ, เป็นกฎของธรรมชาติ, เป็นโองการของธรรมชาติ, มีอยู่ก่อนสิ่งใด แล้วสิ่งทั้งหลายจึงออกมาจาก The Word.

คำพูดนั้นคือกฎของธรรมชาติ ที่บังคับให้สิ่งทั้งหลายเป็นไป; ฉะนั้น สิ่งที่เรียกว่า The Word หรือ คำพูดนั่นแหละคือตัวไกวลัยธรรม ที่มีอยู่อย่าง ไม่รู้จักหมดสิ้น, มันจะคลอดสิ่งต่าง ๆ ออกมาได้ โดยที่มันไม่ต้องผอมลง; มัน เท่าเดิมอยู่เรื่อย. นี่ The Word เขามาแปลว่า คำพูด, แล้วเข้าใจว่าคำพูด, มันก็ไม่มีทางจะเข้าใจได้. ๔๕๖
ไกวัลยธรรม

แล้ว The Word นั้นแหละอยู่กับ God เดี๋ยวนี้ก็พอจะรู้ได้แล้วว่า ถ้าอย่างนั้น Word นี้ ต้องเป็น Word ของ God; God เป็นผู้พูด คือเป็นผู้สั่ง. ฉะนั้น God คือธรรมชาติ; ธรรมชาติย่อมมีกฎของธรรมชาติ. ฉะนั้นกฎของ ธรรมชาติคือ The Word; กฎของธรรมชาติก็ต้องอยู่กับตัวธรรมชาติ. ฉะนั้น คัมภีร์ New Testament ก็ได้พูดไว้ถูกแล้วว่า The Word was with God.

นี้เขาพูดที่หลังว่า Word was God ก็ชัดเลยว่า Word คือกฎนั้นแหละ คือ God, คือพระเจ้า หรือโองการของพระเจ้านั้นแหละคือตัวพระเจ้า. นี้เรียกว่า Word นั้นคือคำพูดของธรรมชาติ ที่บัญชาลงไปแล้วเปลี่ยนแปลงไม่ได้. ใน ภาษาไทยเรียกว่า กฎ กฎเกณฑ์ที่มันเปลี่ยนแปลงไม่ได้ เรียกว่ากฎ.

ที่นี้พอเขาพูดว่า The Word นั้นแหละคือ God เราก็สบายเลย; เรา ก็พูดเสียงคำว่า กฎ นี้ให้ยาวออกไปซิ กฎก็เลยกลายเป็น God, God ก็คือพระเจ้า. นี้มันน่าหัว เป็นเรื่องน่าหัว; ฉะนั้นอย่าไปดูหมืน สึ่งที่เรียกว่า God เพราะ มัน คือกฎ แล้วมัน เป็นกฎของธรรมชาติ ฉะนั้นมันจริง จนใครไปเปลี่ยนแปลง มันไม่ได้

นี้สิ่งที่เรียกว่า ไกวลัยธรรม คือ The Word; The Word คือ คำพูด หรือ บทบัญญัติของธรรมชาติ; แต่ไม่ได้เป็นเสียง, ไม่ได้เป็นตัวหนังสือ. ถ้าจะว่าเป็นเสียง ว่าเป็นตัวหนังสือ ก็เพราะว่า คนมันไปพูดที่หลัง เช่นให้เป็น ตัวหนังสือเขียนไว้ในแผ่นหิน; โมเสสเอามา อย่างนี้เป็นตัน. มันก็เป็นเรื่อง พูดสำหรับคนธรรมดา; แต่ถ้าพูดถึงผู้รู้ เขามุ่งหมายถึงสิ่งที่เป็นนามธรรม ล้วน.

#### ทุกศาสนาจะเรียกพระเจ้าหรืออะไรก็ตาม ล้วนเป็นไกวลยธรรม.

ฉะนั้นในวันนี้ ก็ขอสรุปความว่า ในศาสนาคริสเตียน ศาสนาใน
เครือเดียวกัน คือศาสนายิว ที่เป็นต้นตอของคริสเตียน หรือว่าศาสนาอิสลาม
ที่เป็นสิ่งที่แต่ฉแขนงออกมาจากนี้; ก็มีสิ่งสิ่งหนึ่งซึ่งเขารู้ตรงกัน พูดไว้ตรงกัน
ในศาสนายิวจะเรียกว่ายะโฮวาห์, หรือว่าในศาสนาคริสต์จะเรียกตามยิวว่า
ยะโฮวาห์, หรือจะมาเรียกว่า God ว่าอะไรก็สุดแท้. ในศาสนาอิสลามจะเรียกว่า
อัลลอฮะ ก็ตามแท้. มันหมายถึงสิ่งสิ่งหนึ่ง ซึ่งมีคุณภาพเหมือนกัน คือมี
อยู่ก่อนสิ่งใด; เพราะเหตุสิ่งนี้มี สิ่งทั้งหลายจึงมี จึงถือคล้าย ๆ ว่าเป็นผู้สร้าง
หรือเป็นปฐมเหตุ.

นี่สรุปความว่า ใน ๓ ครั้งที่แล้วมา รวมทั้งครั้งนี้ด้วย ก็ได้พูดถึงสึ่ง
ที่เป็นปฐมเหตุพอสมควรแล้ว. ต่อไปเราก็จะพูดถึง ภาวะบัจจุบันและอนาคต
ว่ามันจะเป็นไกวลยธรรมตัวเดียวกันอย่างไร? ที่พูดมาแล้ว แสดงให้เห็นแล้วว่า
ปฐมเหตุไม่ว่าจะพูดกันในแง่ไหน หรือศาสนาไหน คือสึ่งเดียวกันแท้.

ทีนี้ภาวะปัจจุบันที่เป็นอยู่ในสากลจักรวาลนี้ ก็ยังคงเป็นไกวลัยธรรม อย่างไร? และแม้ในอนาคตอันไม่รู้จักสิ้นสุดนั้น มันจะเป็นไกวลัยธรรมอย่างไร? ก็จะได้เข้าใจได้ทันทีว่า ไกวลัยธรรมนั้น ไม่มือดีต บัจจุบัน และอนาคต.

ขอให้ทำความเข้าใจ โดยสังเขปหรือโดยย่อ ต่อศาสนาคริสเตียน หรือศาสนาที่เครือเดียวกันกับคริสเตียน ในลักษณะอย่างนี้; ประโยชน์จะ เกิดขึ้นแก่เรา ก็คือไม่มีกิเลสที่จะดูหมื่นผู้อื่น ไม่มีเราไม่มีเขาก็สบายดี. แล้วก็จะเกิดประโยชน์แก่โลกทั้งปวง คือว่า จะมองดูกันได้ ด้วยสายตาที่เป็น มีตร, หรือยิ่งกว่ามีตร; เพราะว่าออกมาจากต้นตอเดียวกัน.

ศาสนาคริสเตียนก็มุ่งหมายจะให้ถือว่า ทุกคนออกมาจากผัวเมีย คู่แรก คืออาดัมกับอีฟ ที่เผอิญไปกิน ผลไม้ต้นที่ทำให้ยึดถือดีชั่ว คือ ต้นไม้ สังขตะ นั้นเข้า; แล้วก็ปรุงแต่งเป็นลูกหลานมา จนกระทั่งเดี๋ยวนี้. ถ้าเรา ยอมเชื่อว่า จากพ่อแม่คนเดียวกัน แล้วเราก็ไม่ควรจะทะเลาะกัน หรือเกลียดกัน เหมือนที่พวกฝรั่งผิวขาวเกลียดชาวนิโกรผิวดำ นี้คือความโง่ เพราะไม่รู้จัก โกวลัยธรรม. เอาละ, มองศาสนาคริสต์หรือศาสนาเครือเดียวกันในลักษณะ อย่างนี้ก็พอแล้ว สำหรับจะรู้จักสิ่งที่เรียกว่า ไกวลัยธรรม.

ขอจบการบรรยายตอนนี้ไว้เท่านี้ ขอให้พระสงฆ์ทั้งหลายสวดคณสาธยาย ส่วนที่จะทำให้เข้าใจและพอใจและสนใจ ในสิ่งที่เรียกว่าธรรมนั้นยิ่ง ๆ ขึ้นไป ใน ลำดับต่อไป

ใกวลัยธรรม

– നെ –

ห็นโค้ง ๗ ก.ค. ๑๖

# ไกวัลยธรรม เมื่อมนุษย์ยอมรับเอาเป็นเครื่องคุ้มครองโลก.

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย,

ในการบรรยายเรื่องไกวลัยธรรม ซึ่งเป็นคำรบที่ ๑๓ ในวันนี้ อาดมา จะได้กล่าวโดยหัวข้อว่า ใกวลยธรรมเมื่อมนุษย์ยอมรับเอาเป็นเครื่องคุ้มครอง โลก.

#### [ทบทวนคำบวรฮาฮกรั้งก่อน]

ท่านทั้งหลายจะต้องทบทวนความจำว่า เราได้พิจารณากันโดยราย ละเอียดถึงเรื่องไกวัลยธรรมมาแล้วถึง ๑๒ ครั้ง; จากรายละเอียดทั้งหมดนั้น

akk

๕๖๐

มีความหมายอย่างเดียวกัน คือมุ่งหมาย จะให้รู้จักสิ่งสิ่งหนึ่ง ซึ่งมีลักษณะที่
ประหลาดก็ประหลาดที่สุด หรือว่าสูงสุด ก็เป็นเรื่องที่สูงสุด หรือว่ามี
ประโยชน์ก็มีประโยชน์ที่สุด อย่างนี้เป็นต้น. หากแต่ว่าเรื่องนี้ มันเป็น
เรื่องที่ไม่คุ้นเคยกับพวกเรา จึงพังดูเป็นเรื่องใหม่, เป็นของใหม่ หรือคล้ายกับว่า
เป็นเรื่องเพิ่งจะค้นพบใหม่. แต่ถ้าว่าโดยที่แท้แล้ว ก็เหมือนกับที่ได้กล่าวแล้ว
กล่าวอีกว่า เป็นสึ่งที่มีอยู่ก่อนสึงใด และ สูงสุด ควรแก่นามว่า พระเจ้า หรือ
ว่าเป็นต้นตอของสึงทั้งหลายทั้งปวง; อย่างนี้เป็นต้น.

#### [เริ่มคำบรรยายตามหัวข้อครั้งนี้.]

ในการบรรยายครั้งนี้ จะได้กล่าวในลักษณะการสรุปความทั้งหมดนั้น มาพูดกันให้ครบถ้วนแต่โดยย่อ แล้ว แสดงอานิสงส์ขั้นสุดท้าย คือ ข้อที่ว่าเมื่อ มนุษย์ยอมรับเอาธรรมะนี้เป็นเครื่องคุ้มครองโลก แล้วผลจะเกิดขึ้นอย่างไร ใน ที่สุด.

#### พึ่งเข้าใจความหมายของไกวลัยธรรมให้ถูกต้อง.

สำหรับความหมายของคำคำนี้ คือคำว่า "ไกวลัยะ" นี้แปลว่า มีเพียงสิ่งเดียว อันเดียว ในที่ทุกหนทุกแห่งและตลอดเวลา, ไม่มือดีต ไม่มื อนาคต เป็นเวลาที่จะแบ่งเป็นอดีต บัจจุบัน หรืออนาคตไม่ได้. สึงใดมีอยู่ใน ลักษณะอย่างนั้น สึงนั้นก็เรียกว่า ไกวลัยธรรม โดยเวลา. ทีนี้สึงใดมีอยู่ใน ที่ทั้งปวง ไม่ยกเว้นที่ใด สึงนั้นก็เรียกว่า ไกวลัยธรรมโดยเนื้อที่; คือเมื่อ จะกล่าวโดยกาละก็ดี, โดยเทศะก็ดี, ไม่มีขอบเขต ไม่มีการแบ่งแยกเพื่อสึงสึงนี้. ดังนั้นจึงได้เรียกว่า ไกวลัยะ คือ ความเป็นของสึงเดียว. สิ่งนี้จึงมีลักษณะอย่างอื่น เพิ่มเติมมาอีกหลายลักษณะ คือว่าสิ่งที่ จะไปอยู่ในที่ทั่วไปและตลอดทุกเวลาได้นั้น หมายความว่า ต้องไม่มีการเกิดขึ้น หรือ ไม่มีการดับไป. ถ้าจะสมมติเรียก ก็เรียกว่า มีแต่การตั้งอยู่; แต่ก็มิได้ ตั้งอยู่เหมือนกับสิ่งทั้งหลายทั้งปวง ที่มีการเกิดขึ้นและดับไป. ฉะนั้นถ้าใช้คำว่า ตั้งอยู่ ก็หมายความว่า ตั้งอยู่อีกชนิดหนึ่ง: มิได้ตั้งอยู่เหมือนสิ่งทั้งหลายทั้งปวง ที่มีการเกิดขึ้นและดับไป เมื่อไม่มีการเกิดขึ้น ไม่มีการดับไป ก็เรียกว่า มัน เป็นสิ่งที่ไม่รู้จักตาย เหล่านี้.

#### หลักการทั่วไปสำหรับจะรู้จักและเข้าใจสิ่งนั้น ๆ.

ทีนี้ เราจะสรุปความในข้อที่ว่า คนเรา จะรู้จักสิ่งสิ่งนี้ได้โดยวิธีใด บ้าง ? ข้อนี้ก็เหมือนกับสิ่งที่เรียกว่า "ธรรม", ธรรมะโดยทั่ว ๆไป.

อย่างแรกที่สุด ก็คือ ด้วยอาศัยการศึกษา คือการพังหรือการอ่าน แล้วก็เชื่อไปตามที่พังหรืออ่าน นี้เป็นชั้นแรกที่สุด. ตามธรรมดาคนเราก็มักจะ มีแต่เรื่องพัง เรื่องอ่าน คือได้ยินได้พังแล้วก็เชื่อ กันอยู่โดยทั่ว ๆไป; นี่ไม่ เคยสำเร็จประโยชน์ถึงที่สุด. ดังนั้นจึงต้องมีสูงขึ้นมาตามลำดับ, คือว่าที่สูง ขึ้นมาจากการศึกษา, การพัง การเชื่อ. แล้ว อย่างที่สอง ก็ต้องมีการใช้เหตุผล แม้ว่าจะเป็นการใช้เหตุผล ตามทางตรรกหรือทางปรัชญา ก็ยังดีกว่าที่จะไม่รู้จักใช้เหตุผลเสียเลย. สึงที่ เราได้ยินได้พึ่งมา แล้วก็เชื่อด้วย; นี้ก็ยังต้องใช้เหตุผลอีกทีหนึ่ง, ไม่ใช่ว่าเพียง สักว่าเชื่อ แล้วมันก็พอแล้ว. โดยเฉพาะอย่างยิ่งสำหรับสิ่งที่เรียกว่า ไกวลย-ธรรม นี้ ยังจะต้องใช้เหตุผลให้เข้าใจตรงตามที่ได้ยินได้พึ่ง.

อย่างที่สาม เมื่อมีการใช้เหตุผลแล้ว ยังจะต้องทำต่อไปอีก: ก็คือ การปฏิบัติ ตามที่มีเหตุผลชัดเจนอย่างไร ถ้าการศึกษามันถูกต้อง การใช้เหตุผลมัน ถูกต้อง การปฏิบัติมันก็ถูกต้อง. ที่นี้ใครจะเป็นคนบอกว่าถูกต้องหรือยัง? มันก็ ต้องอาศัยการที่สังเกตเอา จากการปฏิบัตินั้น อีกทีหนึ่ง. ถ้าการปฏิบัตินั้น นำมาซึ่งผลที่เห็นได้ชัด เช่นอย่างน้อยที่สุด ก็มีความทุกข์น้อยลง มีความ สบายใจ มีความอุ่นใจ อะไรมากขึ้น หรือมีกิเลสเบาบาง; อย่างนี้แล้ว ก็เรียกว่า การปฏิบัตินั้นถูกต้อง.

ที่นี้ก็มาถึงอย่างที่สี่ข้อสุดท้าย ที่จะรู้จักสิ่งนี้โดยซัดเจน แท้จริง ถูก ต้อง สมบูรณ์ ก็คือ การชิมรสของการบรรลุธรรมะอันนี้. เมื่อจิตได้รู้จักสิ่งที่ เรียกว่า ไกวัลยะ กลายเป็นจิตที่ไม่มีความยึดมั่นถือมั่น อย่างนี้เป็นต้น; มันมี รสอะไรเกิดขึ้น ก็ชิมรสนั้น, มาถึงขั้นนี้ จึงจะเรียกว่า ได้รู้จักสิ่งที่เรียกว่า ไกวัลธรรมนั้น โดยครบถ้วน.

และขอให้ถือว่า นี้เป็นหลักทั่วไป ไม่ว่าในเรื่องอะไร; แม้แต่เรื่อง โลกๆ ที่จะอยู่ในโลกนี้ จะประกอบการงานอะไรสักอย่างหนึ่ง; แม้ที่สุดแต่จะ ทำไร่ทำนา ก็ต้องอาศัยหลักเกณฑ์อย่างนี้ทั้งนั้น : จะต้องศึกษาก่อน, จะต้อง ใคร่ครวญคำนวณทบทวนด้วยเหตุผลในสิ่งที่รู้มานั้น ให้มันเป็นการแน่นอน แล้ว ก็ปฏิบัติลงไป เห็นอยู่ว่ามันก้าวหน้าไปอย่างถูกต้อง จนกว่าจะได้ผลอันสุดท้าย มาชิมดู จึงจะเรียกว่าเรารู้ เราเข้าใจ เราเข้าถึงสิ่งนั้นๆจริง ๆ.

การกล่าวอย่างนี้ เป็นการกล่าวไป ตามหลักของพระพุทธศาสนา ซึ่งมีความมุ่งหมายใหญ่อยู่ที่ว่า ไม่มีส่วนใดที่จะเหลือไว้ให้เป็นความงมงาย ถ้ายังมีการเหลือไว้สำหรับความงมงาย ก็เรียกว่า ยังไม่ใช่ถูกต้องตามหลักของ. พระพุทธศาสนา. ขอให้ท่านทั้งหลายถือเอาหลักเกณฑ์อย่างนี้ไว้ ว่าเป็น ลักษณะของพุทธบริษัท.

ในการบรรยายบางครั้ง ก็ได้ชี้ให้เห็นชัดว่า ไกวัลยธรรม ก็เล็งถึง อส่งขตธรรม หรือถึง นิพพาน; แม้ว่าชื่อนี้จะไปพ้องกับคำบางคำในศาสนา อื่น เราก็ถือเอาตามความหมายของพุทธบริษัท. ดังนั้นเมื่อเรารู้จักไกวัลย-ธรรมดีแล้ว เราก็จะมองเห็นได้ว่า เรื่องคำที่เรียกนั้นไม่สำคัญ; มันสำคัญอยู่ ที่ความหมาย หรือตัวจริงของสิ่ง ๆ นั้น; ใครจะเรียกว่าอย่างไร นั้นมันเป็น เพียงเรื่องของภาษา.

แม้ว่า ถ้อยคำ ที่เอามาเรียกนั้น จะมีความหมายต่างกันบ้าง มันก็จำ เป็นที่จะต้องทำอย่างนั้น; เพราะคนบางคนคือคนบางพวก บางหมู่ บาง ยุค บางสมัย เขามีระดับแห่งจิตใจเป็นอย่างหนึ่ง, มีการศึกษาอบรมมาเป็น อย่างหนึ่ง, คือเรียกว่ามีวัฒนธรรมโดยเฉพาะของเขาอย่างหนึ่ง ในคำที่พูดจึง ต้องต่างกัน.

เรามุ่งหมายจะให้หมายถึงสิ่งที่สูงสุดด้วยกัน, หรือแม้ที่สุดแต่จะให้เล็ง ถึงสิ่งที่เป็นเบื้องต้น เป็นปฐมเหตุด้วยกัน ก็มีคำสำหรับเรียกต่างกัน; สำหรับ สิ่งที่เรียกว่าไกวลยธรรมนี้ จึงอาจจะใช้คำได้ต่างๆกัน จนถึงกับว่าทุกศาสนา มีสิ่งสิ่งนี้ แล้วก็เรียกชื่อไว้โดยคำที่ต่างๆกัน.

ในที่นี้อยากจะสรุปความหมาย และทบทวนความจำแก่ท่านทั้งหลาย อีกครั้งหนึ่ง ว่าเราจะรู้จักสิ่งนี้โดยความเป็นอะไรได้บ้าง? เราจะรู้จักไกวลย-ธรรม โดยความเป็นอะไรได้บ้าง? ขอให้คอยพึ่งและสังเกตดูให้ดี จะช่วยให้ รู้จักสิ่งที่เรียกว่า ไกวลยธรรม นั้นดีขึ้น.

## ดูปฐมเหตุที่ ใกวลยธรรมเป็นพระเจ้าอย่างบุคคล.

ในหมู่คนที่อยู่ในยุคสมัยแรกเริ่ม ที่รู้จักแต่เรื่องทางวัตถุ คือรู้จัก แต่เรื่องที่เป็นบุคคล เป็นสิ่งที่มีชีวิต; รู้สึกคิดนึกอย่างบุคคล เขาก็ต้องคิดว่า สิ่งสูงสุดที่สุดนั้นก็ต้องเป็นบุคคล. ตัวอย่างเช่นคนบ่าสมัยแรก และคน บ่าสมัยต่อมา จนกระทั่งจะไม่เป็นคนบ่าอยู่แล้ว; เขาก็รู้จักแต่สิ่งที่เรียกว่าบุคคล คือมีชีวิต มีตัวมีตน เหมือนกับตน, แล้วสิ่งสูงสุดนั้น ก็อยู่ที่บุคคลชนิดนั้น.

คำที่มีความหมายอย่างเดียวกับคำว่าพระเจ้า หรือ พระเป็นเจ้านี้ ก็ เกิดขึ้น แต่มีความหมายเป็นบุคคล เหมือนกับคนเรา ๆ นี้เป็นเหตุให้เกิด คำว่า "พระเจ้า" ขึ้นมา, ให้รู้จักใช้คำว่า พระเจ้าขึ้นมาในหมู่มนุษย์; คือว่า อะไร ๆ ก็ต้องไปหยุด สิ้นสุดอยู่ที่พระเจ้า; เพราะว่าเก่งกว่าสิ่งใดทั้งหมด หรือ สร้างสิ่งใดก็ได้ ยุบสิ่งใกก็ได้.

ความคิดค่อย ๆ ขยายออกไป จนให้พระเจ้าทำอะไรได้, พระเจ้ามีอยู่ใน
ที่ทุกหนทุกแห่ง, พระเจ้าคอยดูเราอยู่อย่างนี้, เขารู้ได้เพียงแค่นี้ เพียงเท่านี้.
ถ้าจะถามเขาว่าอะไรเป็นต้นตอของทั้งหมด? เขาก็จะตอบสิ่งนี้. อะไรสร้าง
สึงทั้งหลายมา? เขาก็ตอบสึงนี้; หรือว่าในที่สุดก็จะต้องสลายไป เพราะอำนาจ
ของสิ่งนี้. คำคำนี้จึงเกิดเป็นคำใหม่และน่ากลัวที่สุด ขึ้นมาในหมู่มนุษย์;
มนุษย์ไม่ทันจะรู้อะไรมากมาย แต่ก็รู้จักสิ่งที่น่ากลัวที่สุด น่าเคารพ น่าเกรงขาม
ที่สุดขึ้นมาก่อน.

#### พระเจ้าอย่างบุคคลวิวัฒน์มาเป็นนามธรรม.

ทีนี้ ต่อมา คน เจริญในวิชาความรู้ ความคิด มันสมอง ไปรู้จักสิ่งซึ่ง มิใช่วัตถุ คือเป็นเรื่องของจิตของนามธรรม ของความรู้ ก็เลยไป เชื่อทางนาม-ธรรม มากขึ้น. ฉะนั้นเขาจึงมีความคิดสูงขึ้นไปถึงกับว่า ที่เรียกว่าพระเป็นเจ้า ๆ นี้ ถ้าจะไม่ใช่อย่างคนเรา ๆ เสียแล้ว จะต้องเป็นสิ่งหนึ่งซึ่งลึกลับกว่า หรือไกล ไปกว่า.

ยุคต่อมาสิ่งที่เรียกว่า พระเจ้า หรือสิ่งสูงสุดนั้น จึง เลื่อนไปยังสิ่ง ที่เป็นนามธรรม; แม้จะใช้คำคำเดียวกันว่า พระเจ้า อยู่ตามเดิม ก็เปลี่ยน ความหมายเป็นนามธรรม คือสิ่งที่ไม่เห็นตัว ไม่มีรูป ไม่มีร่างอย่างคน ไม่มีจิตใจ อย่างคน แต่กลับมีอำนาจสูงสุด.

ความคิดที่ว่าโลกเกิดขึ้น แล้วโลกจะดับไปนี้ นี่ก็ยังคงมือยู่ : โลก เกิดขึ้นก็ด้วย อำนาจสิ่งสูงสุดอันนี้, โลกจะดับไปก็จะต้อง ด้วยอำนาจของ สึ่งสูงสุดอันนี้, ทั้งที่มิใช่เป็นบุคคล : แต่เป็นอะไรก็ยังไม่รู้ ก็เลยต้องเรียกว่า อะไรอย่างใดอย่างหนึ่งไปตามที่จะนึกได้. แต่ก็ไม่ทั้งความหมายของคำว่าพระเจ้า เพราะคำว่า พระเจ้า นั้น มันมีความหมายยืดหยุ่นได้มาก สูงสุด ประเสริฐ ที่สุด อะไรที่สุด ๆ อยู่ที่พระเจ้าทั้งนั้น ; ถ้าเป็นอย่างคนก็สูงสุดอย่างคน, ถ้าไม่ ใช่อย่างคนก็สูงสุดอย่างมิใช่คน.

ครั้นต่อมาอีก คนมีความคิดที่ ฉลาดขึ้นไปอีก ก็มาเอาสึงที่เป็น ธรรมะ ประเภทที่ตรงกันข้ามจากธรรมะธรรมดา ที่เรียกว่า อสังขตะ. ฉะนั้น คำพูดเก่า ๆ ก็ยังเหลืออยู่เรื่อยมา ๆ เช่น พระเจ้า คำนี้ก็เหลือมา, อะไร ๆ ก็เหลือ มา จน มารู้จักสึงที่เรียกว่า อสังขตะ ก็เอาสึงนี้เป็นพระเจ้า; เช่นเอาธรรมะ ประเภทอสังขตะมาเป็นพระเจ้า.

คำที่เก่ายังเหลืออยู่ อย่างว่า ในพระบาลี มีคำว่า "ที่สุดแห่งโลก" "ที่ สุดแห่งโลก" คำนี้ ต้องมีอยู่ก่อนพระพุทธเจ้าแน่นอน คือเป็นคำที่ใช้พูดกันอยู่ ก่อนพระพุทธเจ้าเกิด: เพราะ มีคนมาอึงกับทูลอามพระพุทธเจ้าว่า ที่สุดโลกอยู่ ที่ไหน? เขาได้เที่ยวค้นหาจนหมดความสามารถแล้ว ก็ไม่พบที่สุดแห่งโลก, อยาก จะพบ "ที่สุดแห่งโลก". นี้ก็แปลว่า เป็นคำที่เขาพูดกันอยู่ก่อน. เขาต้องการกันอยู่ก่อน พระพุทธเจ้าเกิด โดยที่เขายังยึดถือในทางวัตถุ เขาก็เที่ยวหาไปทางวัตถุ ไปทาง ทิศเหนือ ทิศใต้ ทิศตะวันออก ทิศตะวันตก สุดขอบเขตจักรวาลแล้ว ก็ยังไม่ พบที่สุดของมัน. พระพุทธเจ้าท่านจึงทรงแสดงธรรมว่า "ที่สุดของโลก" มัน อยู่ในร่างกายนี้; อย่างนี้เป็นต้น.

นี้เพื่อจะ เปรียบเทียบให้เห็นว่า ความเฉลียวฉลาดของมนุษย์นั้น เลื่อนขึ้นมาอย่างไร ? จากที่สุดโลกที่อยู่ที่ผิวโลก กลายเป็นมาอยู่ในจิตใจว่า. อ้าเราทำอะไรให้มันสิ้นสุดได้ในจิตใจเกี่ยวกับโลก แล้วโลกก็จะสิ้นสุดไปด้วย.

ถ้าพูดกันตรง ๆ ก็คือว่า มอง เห็นความที่มันไม่ใช่โลก, มันไม่ใช่มีโลก อย่างที่เชื่อกัน หรือหวังกัน หรืออะไรอย่างนั้น; มันเป็นเรื่องมายาทั้งนั้น. มัน ต้องดับความคิดนึกรู้สึกยึดมั่นถือมั่นนั้นเสีย โลกมันจึงจะสิ้นสุด; อย่าง นี้เป็นต้น. ขอให้พิจารณาดูว่า คำนี้เปลี่ยนมาตามความฉลาด รู้สึกได้สูง ยึง ๆ ขึ้นไป ของมนุษย์เรานี้เอง.

ทางผ่ายตะวันออกเรา ที่ขอให้สนใจก็คือลัทธิเต๋า ซึ่งถือกันว่าเป็น ลัทธิของเหลาจ๊อ พ้องสมัยกันกับพระพุทธเจ้า ก็ได้พูดถึงสิ่งที่เรียกว่า เต๋า ซึ่งถ้าแปลก็ต้องแปลว่า ธรรม หรือธรรมะ อีกนั้นเอง; แต่เป็นธรรม หรือธรรมะชนิดอสังขตะ คือมีอยู่ก่อนสิ่งใด, กระทั่งมามีธรรม หรือธรรมะ ชนิดลูกเด็กๆ เมื่อวานนี้เป็นต้น. เพราะว่าคำสอนเรื่องเต๋านั้น ได้พูดถึงสิ่งที่ มิได้มีอยู่อย่างตลอดกาล แล้วจึงมาถึงสิ่งที่มีอยู่ตลอดกาลอย่างนี้. ลองคิดดูมัน ไกลเท่าไร ? ๕๖๘
ไกวัลยธรรม

ความไม่มีอะไรอยู่เลยตลอดกาลนั้น ก็เรียกว่า เต๋า. มีสึงสึงหนึ่ง ซึ่งไม่ต้องมีความมีอยู่; แต่แล้วมันก็ไม่ได้มีความมีอยู่นั้นตลอดกาล เท่ากับ ว่า มันมีอยู่โดยวิธีของมันเอง ไม่เหมือนกับสิ่งใด แล้วก็มีอยู่ตลอดกาล; สึงนั้นเป็นชื่อแรกของสึงทั้งหลายทั้งปวง ที่มาเป็นฟ้าเป็นดิน ในตอนหลัง ๆ นี้. นี่ก็แปลว่า เขาก็รู้สึงซึ่งคนธรรมดาไม่เคยนึกเคยผัน แล้วก็เป็นต้นกำเนิด, เป็น ปฐมเหตุ, เป็นอะไรของสึงที่หลัง ๆ ซึ่งรู้จักกันดีนี้ นี่ทางตะวันออกก็เป็นอย่างนี้.

ถ้าข้อความที่เขาเขียนไว้นั้นเป็นความจริง; หมายความว่า คนชื่อ เหลาจื้อ ได้เกิดขึ้นในประเทศจีน พ้องสมัยกับพระพุทธเจ้า และได้กล่าวข้อ ความนี้ไว้. ถ้าเรื่องนี้มันไม่จริง มีคนแต่งขึ้นหลังจากที่พระพุทธศาสนา หรือ ศาสนาอะไร ไปถึงประเทศจีนแล้ว แต่งคัมภีร์นี้ขึ้นมา; อย่างนี้ก็เรียกว่า ตัว เหลาจื้อ นั้นก็เป็นอากาสธาตุไป.

แต่ถึงอย่างไรก็ดี เดี๋ยวนี้ก็เป็นที่รับรองกันอยู่ว่า คนที่ชื่อเหลาจือนี้ ก็ได้สอนสิ่งสิ่งนี้ไว้จริง, คือสิ่งที่เรียกว่า เต๋า; สิ่งสิ่งหนึ่งซึ่งเป็นความไม่มีอะไร ไม่เป็นอะไร อยู่ตลอดอนนิตกาล แล้วก็คลอดออกมาเป็นสิ่งที่มีหรือเป็น อยู่ เรื่อยๆไป เป็นอนนิตกาลอีกเหมือนกัน. ความที่ไม่มีอยู่ตลอดอนนิตกาล ได้ คลอดความมีอยู่ตลอดอนนิตกาลออกมา ถ้าเราเข้าใจสิ่งเหล่านี้ เราจะรู้จักความ คิดนึกของคนโบราณ ที่รู้ใกลออกไปถึงสิ่งสิ่งหนึ่ง ซึ่งประหลาด ซึ่งไม่ขึ้นอยู่ กับเวลา ไม่ขึ้นอยู่กับเนื้อที่ เป็นต้น.

#### พุทธบริษัทไม่ใช้คำ "พระเจ้า" เป็นสูงสุด แต่ใช้คำว่า "ธรรม".

ทีนี้เราจะมาดูถึงใกล้ ๆ เรา คือคำว่า ธรรมะ นั้นแหละ ที่คุ้นปาก พุทธบริษัทที่สุด เมื่อ *ถามว่าอะไรสูงสุด ?* ก็กลายเป็นไม่ใช่พระเจ้าแล้ว; ทีนี้ ไม่อยากจะใช้คำว่าพระเจ้า; *ใช้คำว่าบรมธรรม* ใช้คำว่า *อมตะ อสังขตะ* อะไรไปทำนองนั้น. ถ้าถามว่า สึงเหล่านี้ *มีมาแต่เมื่อไร* ? ก็ต้องตอบว่า มีมาแต่ไม่รู้เมื่อไร เหมือนกัน.

ถ้ามัน เป็นสัจจะจริง ๆ ก็เป็นอสังขตะ คือมีเหตุบัจจัยปรุงแต่งไม่ได้ ไม่ต้องมีอะไรมาช่วยปรุงแต่ง มันเป็นอยู่ของมันเองได้. ถ้าอย่างนั้น มันก็มี อยู่ก่อนเหตุก่อนบัจจัยทั้งหลาย, ก็มีมาตั้งแต่ไม่รู้ว่าเมื่อไร. ถ้ามัน เป็นอสังขตะ มันก็ ไม่มีการเกิดขึ้น ไม่มีการดับไป; มันก็ไม่ตาย, ไม่มีการตาย, แล้วไม่มี อะไรเหมือนสิ่งนี้. เพราะฉะนั้นสิ่งนี้จึงต้องเรียกว่า สิ่งสิ่งเดียว คือ เป็นเอกสัจจะ, สัจจะเดียว, ของจริงแต่เพียงอย่างเดียว แล้วก็ไม่มีอะไรยิ่งไปกว่านี้ ก็กลายเป็นบรมสัจจะ.

คำพูดชนิดนี้มีมากคำ นำเอามาพูดให้หมดไม่ไหว; แต่ว่าเอามาแสดง พอให้หลับตาเห็นว่า มันไม่ต้องมีการเกิดขึ้น – ตั้งอยู่ – ดับไป, ไม่มีเหตุบัจจัย ปรุงแต่ง, และมีสึ่งเดียว; แล้วก็ไม่มีขนาด ทั้งโดยทางเนื้อที่และเวลา ไม่มี มิติใด ๆ, แล้วก็ไม่มีเวลาใด ๆ ที่จะไปจับกับสิ่งสึ่งนี้ได้. ก็ลองหลับตาดูว่า มัน จะขนาดไหน ? หรือว่าอายุเท่าไร ? ใช้คำว่าคำนวณไม่ได้ทั้งโดยขนาด ทั้งโดยอายุ.

นี้คือ บรมธรรม หรือ อสังขตธรรม หรือ เอกสัจจะ ของจริงอัน เดียวที่มีอยู่ก่อนสิ่งใด ๆ. คำว่า นี้พพาน ก็รวมอยู่ในคำคำนี้ เป็นเพียง สัจจะอันเดียว แล้วก็ไม่มีอะไรสูงสุดกว่านี้; แล้วเป็นอะไร? เป็นสักแต่ว่า ธรรมชาติ ไม่เป็นตัวตน สัตว์ บุคคล เรา เขา ของใคร? อะไร? ที่ไหน? เป็นธรรมชาติอสังขตะ. เพราะฉะนั้นจึงผิดแปลกจาก ธรรมชาติทั้งหลาย ที่คนเรารู้จักกันอยู่.

เดี๋ยวนี้ เรารู้จักกันแต่ธรรมชาติผ่ายส่งขตะ คือรูป คือนาม คือชีวิต ธรรมดาสามัญ ซึ่งล้วนแต่ว่าต้องมีเหตุปัจจัยปรุงแต่ง มีการเกิดขึ้น มีการตั้งอยู่ มีการดับไปทั้งนั้น. นี่คือธรรมชาติธรรมดาสามัญ, หรือส่งขตธรรม; แต่ ธรรมชาติที่ตรงกันข้ามจากสิ่งนี้ เราไม่รู้; เพราะฉะนั้นเราจึงไม่รู้จักสิ่งที่มี อยู่เพียงสิ่งเดียว.

เราไปรู้จักสิ่งที่มากมาย, มากมายหลายหมื่น หลายแสน หลายล้าน หลายโกฏ จนไม่มีตัวเลขจะเรียก จะคำนวณได้, แล้วก็ไม่ใช่ของจริง ไม่ใช่ของ สูงสุด, ไม่ใช่ของที่เป็นอนันตะ, เป็นของเกิด ดับ ยุบยับ ๆ อยู่: ได้แก่สิ่ง ที่ เหลาจื้อเขาเรียกที่หลังว่า สิ่งที่มีการเกิดอันไม่สิ้นสุด, มิใช่สิ่งที่ไม่มีการเกิดอัน ไม่สิ้นสุด. นี่ก็แปลว่า เราทุกคนมันโง่ คือ รู้จักแต่สิ่งที่มีการเกิดขึ้น – ตั้งอยู่ – ดับไป; สิ่งที่ตรงกันข้ามนั้นไม่รู้จัก, ก็เลย ไม่รู้จักสิ่งสูงสุด ซึ่งในที่นี้เรียกว่า ไกวลยธรรม.

## ควรรู้จักสิ่งสำคัญในพุทธศาสนา ซึ่งเป็นไกวลยธรรม.

ในพุทธศาสนามีคำที่น่าสนใจอยู่คำหนึ่ง คือคำว่า "บรมธรรม" แปลว่าสิ่งสูงสุด. คำว่า บรมธรรม ธรรมะสูงสุดนี้ มันก็ยังแยกออกไปได้ โดย ถือว่า เราจะมองกันในแง่ไหน.

บรมธรรมอย่างที่ ๑ บรมธรรมในฐานะที่เป็นสัจจะ : เป็นความ-จริง, เป็นกฎเกณฑ์อันตายตัว, นี้ก็เรียกว่า บรมธรรม ได้เหมือนกัน; เป็น ความจริงที่สูงสุด ก็คือกฎเกณฑ์เรื่องอสังขตะ ซึ่งตรงกันข้ามกับสังขตะ.

หรือว่า กฎเกณฑ์ทุกอย่าง ที่เกี่ยวกับธรรมะทั้งหลายนี้ก็เรียกว่า บรม-ธรรมในส่วนที่เป็นสัจจะ. ถ้า เรื่องเกี่ยวกับอสังขตะ ก็เป็นอสังขตธรรม เป็นเรื่องเดียว สิ่งเดียว อย่างเดียว ซึ่งเรียกว่า ไกวลัยธรรม ในที่นี้; นอกนั้น มันเป็นเพียงประกาย, ประกายที่แลบแปลับ ๆ ออกมาจากสิ่งเดียวนั้น ก็เป็นของ ที่มีมาก. นี้บรมธรรมในฐานะที่เป็นสัจจะ หรือเป็นกฎเกณฑ์ ก็มีอยู่อย่างนี้.

บรมธรรมอย่างที่ ๒ ก็คือ บรมธรรมในฐานะที่เป็นการปฏิบัติ; นี้มันเกี่ยวกับมนุษย์แล้ว. เมื่อมนุษย์รู้จักบรมธรรมที่เป็นสัจจะแล้วก็เอามาปฏิบัติ ก็มีบรมธรรมที่เป็นส่วนการปฏิบัติของมนุษย์. ภาษาโบราณในประเทศอินเดีย มีคำว่า อห็สา ปรโม-ธมโม การไม่เบียดเบียนเป็นบรมธรรม, คือ อย่าทำตนเอง ให้ลำบาก, อย่าทำผู้อื่นให้ลำบาก, อย่าทำใครๆให้ลำบาก; นั้นเป็น บรมธรรม. คำนี้มันกว้างแยกออกมาเป็นการปฏิบัติในศาสนาใหนก็ได้ รวม

ใกวัลยธรรม

ทั้งพุทธศาสนาด้วย. ถ้าปฏิบัติแล้ว ระงับความลำบาก คือความทุกข์เสียได้ ก็เรียกว่า บรมธรรม, คือการปฏิบัติ, บรมธรรมในส่วนที่เป็นการปฏิบัติ.

ที่นี้ บรมธรรมอย่างที่ ๓ ก็มา ในรูปของผลของการปฏิบัติ อย่างนี้มี
พระบาลี โดยเฉพาะในพระพุทธศาสมา นี้กล่าวไว้ชัด ว่า นิพุพาน์ ปรม วทนุติ
พุทุธา – พระพุทธเจ้าทั้งหลายกล่าวพระนิพพานว่าเป็นบรมธรรม. นี้ เป็น
บรมธรรมในฐานะที่เป็นผลของการปฏิบัติ คือ ดับทุกข์สิ้นเชิง หรือถ้าจะ
พูดเป็นสมมติหน่อยก็ว่า การเข้าสู่สภาพชนิดนั้น : เข้าสู่นิพพาน คือการเข้าสู่
สภาพที่เบ็นความดับทุกข์ฮั้นเชิง.

ขอให้เราสนใจคำว่า "บรมธรรม" แล้ว จะต้องเป็นของที่สากล แก่เวลา แก่พื้นที่, คือว่าจะยุคไหนก็ตาม, เป็นถึนไหน ประเทศไหน ยุคไหน ก็ตาม, มันจะต้องเป็นกฎเกณฑ์อันนี้เพียงอย่างเดียว และต้องเป็นการปฏิบัติ อย่างนี้เพียงอย่างเดียว จึงจะไม่มีความทุกข์. ได้ผลมาก็ต้องเป็นเพียงอย่างนี้ เพียงอย่างเดียว จึงจะเรียกว่าสูงสุด คือไม่มีความทุกข์.

ฉะนั้นเราเห็นได้ยึงขึ้นทุกที่ ๆ ว่า คำพูดนี้มันมากมาย แล้วแต่จะพูด กันเมื่อไร, ที่ไหน, ในศาสนาไหน, ในยุคไหน. ทีนี้ถ้าว่า จะเลิกบัญญัติ ว่า ที่นั้น ที่นี่ ของศาสนานั้น ของศาสนานี้กันเสียที่ก็ยังได้ คือยกให้เป็นเรื่อง ของธรรมชาติ.

พุทธศาสนาเป็นศาสนาที่ประหลาด ที่ว่าจะให้เข้าถึงธรรมชาติ หรือว่า ยกเอาคำว่าธรรมชาติขึ้นมาเชิดชู. แต่เดี๋ยวนี้เรายอมต่อรองกันว่า ธรรมชาตินี้ เป็นของธรรมชาติ, ไม่ใช่ของพุทธศาสนา; ฉะนั้นจึงเป็นเรื่องของธรรมชาติ เป็นเรื่องกฎของธรรมชาติ มีตัวธรรมชาติที่ปรากฏอยู่ แล้วก็มีกฎเกณฑ์ของ ธรรมชาติ. นี้จะเป็นไกวลัยธรรมที่บริสุทธิ์ ที่ผ่องใสยึงขึ้นไปอีก, คือ เป็นสักว่าธรรมชาติ เป็นของธรรมชาติ เป็นไปตามธรรมชาติ; ไม่มีอะไรที่ไม่ใช่ ธรรมชาติ.

ถ้าจะมีการปฏิบัติ ก็ต้องปฏิบัติให้ถูกต้องตามกฎเกณฑ์ของ ธรรมชาติ. ถ้ามันเกิดผลขึ้นมา มันก็ไม่มีอะไรมากไปกว่าธรรมชาติ; เช่น แม้แต่เป็น นิพพาน ชั้นสูงสุด มัน ก็ยังเป็นธรรมชาติ อยู่นั่นเอง : ออกมา ตามกฎเกณฑ์ของธรรมชาติ, ปรากฏแก่จิตใจของคนที่ปฏิบัติถูกต้องตาม กฎเกณฑ์ของธรรมชาติ.

ฉะนั้น อาตมาจึงอยากจะ ขอร้องให้ท่านทั้งหลายทุกคน สนใจคำว่า "ธรรมชาติ" ให้เป็นพิเศษยึงขึ้นไปกว่าที่แล้ว ๆ มา, และพร้อมกันนั้น ก็ได้ อาศัยคำว่า ไกวลัยธรรม มาเป็นเรื่องสำหรับพูดจากันให้เข้าใจ ให้ละเอียดยึง ๆ ขึ้นไป.

ถ้ารู้จักไกวัลยธรรม ก็จะรู้จักธรรมชาติอันสูงสุด; เพราะ ไกวัลยธรรมเป็นของใครไม่ได้. มันเป็นตัวธรรมชาติ, เป็นของธรรมชาติ, เป็นกฎของธรรมชาติ. แต่ว่าคนเรา เข้าไม่ถึง ก็เลยยอมให้เขาบางคนบางพวก ว่า เป็นพระเจ้าก็แล้วกัน; หรือแม้ที่สุดแต่ พุทธบริษัทจะพูดว่า กรรม เป็นกรรม เป็นกรรมสิชิต, เป็นไปตามกรรม; อย่างนี้มันก็มีลักษณะ คล้าย ๆ กับว่าเป็น บุคคล; เพราะว่าไม่ใคร่จะมีใครเข้าใจ, หรือฉลาดจนถึงกับเข้าใจว่า คำว่า "กรรม" นี้ก็คือธรรมชาติ; เพราะบางที่มันก็ยังชอบใจในกรรม หรือว่า เกลียดกรรม โกรธกรรมอะไรก็ได้.

พูดว่า "ธรรมชาติ" ถูกต้องกว่าที่จะพูดว่ากรรม. ทั้งที่แท้ เรื่องกรรมเป็นเรื่องกฎของธรรมชาติ, เรื่องเป็นไปตามธรรมชาติ, ทีนี้ คนที่ยัง ติดพระเจ้ามาก เขาก็เรียกว่าพรหมลิขิต, อะไรฉิขิตกันไปตามเรื่องตามราว; ไม่ได้พูดว่าธรรมชาติฉิขิต. เขาขอบพระเจ้าก็กลายเป็นพระเจ้าลิขิต. ถ้า เชื่อ กรรมก็ให้กรรมลิขิต; แต่จิตใจยังไม่แจ่มแจ้ง ถึงกับจะรู้จักว่า นี้เป็นสักว่า ธรรมชาติ.

เพราะเกิดมาไม่ได้รับคำสั่งสอนถึงที่สุดให้เข้าใจถึงธรรมชาติ; ฉะนั้น จึง ไปติดอยู่ครึ่ง ๆ กลาง ๆ ที่พระเจ้า ก็มี ที่กรรม ก็มี ถึงแม้ในพุทธบริษัทเรานี้ ก็ยังติดอยู่เป็นหลาย ๆ ชั้น ยังถือพระเจ้าชนิดใดชนิดหนึ่งอยู่ก็มี ทั้งที่เรียกตัว เองว่าพุทธบริษัท; ฉะนั้นเราก็ ต้องให้อภัยแก่ศาสนาอื่นลัทธิอื่น เขาก็ต้องมี อย่างเดียวกับเรา ฉะนั้นเราเล็กดูหมืนกันเสียในเรื่องระหว่างศาสนานี้ เพื่อ ประโยชน์สูงสุดของมนุษย์นั่นเอง.

ถ้าเรายังไม่รู้จักธรรมชาติที่แท้ที่เป็นเพียงสึงเดียว อย่างเดียว เรื่อง เดียวตัวเดียว เป็นต้นตอของสึงทั้งปวงแล้วก็ เราก็ยังโง่อยู่ตราบนั้น; ฉะนั้น จึงได้ขอร้องให้ขวนขวายศึกษากันให้รู้จักสึงสึงนี้เสียโดยเร็ว จะเรียกว่าธรรมชาติ ก็ดีที่สุด. แต่ถ้า รู้จักธรรมชาติจริง แล้ว จะรู้ว่ามันเป็นอันเดียวกันทั้งหมด. ความที่มันเป็นอันเดียวกันทั้งหมด.

Copyright © 2007 Ixora Co.,Ltd. All rights reserved.

ไกวัลยตา. สึงเหล่านี้ก็เรียกว่าไกวัลยธรรม คือสิ่งที่เป็นของสิ่งเดียวกันแท้ ตลอดเวลา ตลอดเนื้อที่พื้นที่.

#### ประโยชน์ที่เราจะได้รับจากการเข้าถึงไกวัลยธรรม.

ที่นี้มาถึงความมุ่งหมายสุดท้าย ที่เป็นการสรุปได้ที่หนึ่งว่า เราจะ ได้รับอะไร? จะได้รับประโยชน์อะไรจากการเข้าถึงไกวัลยธรรม? ถ้าเรา ฉลาดกันทุกคน จนถึงกับรู้จักสิ่งที่เรียกว่า ไกวัลยธรรม ว่ามันตั้งอยู่อย่างไร, เป็นอยู่อย่างไร, คือเกี่ยวข้องกับชีวิตทั้งหลายทั้งปวงอย่างไร; อย่างนี้แล้วเรา จะได้อะไร? จะขอตอบอย่างกำบั้นทุบดิน ว่ามันก็ต้องได้สิ่งที่ไม่เหมือนกับสิ่ง ที่เรากำลังได้อยู่ในเวลานี้.

เดี๋ยวนี้เรากำลังได้ความทุกข์, อย่างน้อยก็ความโง่ ความหลง ยึดถือ ในนั้นในนี้จนมีความทุกข์ มีโลภ มีโกรช มีหลง มีเกลียด มีกลัว มีปัญหา จนไม่รู้ว่า ทำไมมันจึงจะต้องเอามาเป็นปัญหา หรือมีความทุกข์. นี้ที่เราได้อยู่ เดี๋ยวนี้มันเป็นอย่างนี้. เพราะว่าเรายังไม่รู้จักสิ่งที่เรียกว่า ธรรมชาติที่เป็น ไกวลัยธรรม.

ถ้าเมื่อใดเราเข้าถึงสึงนี้ เราก็ได้สิ่งที่ตรงกันข้ามจากสิ่งที่เรากำลังได้อยู่ เวลานี้. สึงที่ได้อยู่ในเวลานี้ ก็คือความทุกข์ หรือปัญหาต่างๆ. ทำไม จึงต้องมาที่นี่? จะต้องมาพูดมาพัง มาศึกษากัน ทำไม? นอนเสียที่บ้านไม่สบาย

ใกวัลยธรรม

จึกว่าหรือ? เพราะว่าเรามันทนไม่ได้, แล้วเรายังมีข้ญหา มีอะไรรบกวน. เรามีความกระหาย อยากที่จะได้สิ่งที่ดีที่สุด; เราก็รู้สึกหรือเชื่อว่า เรายังไม่ได้ สิ่งที่ดีที่สุด. เรากลัวว่าเกิดมาทั้งที่จะเสียชาติเกิด เราจึงดิ้นรนจะให้ได้สิ่งที่ เราคิดว่ามันดีที่สุด, เราจึงต้องศึกษาให้รู้จักสิ่งที่สูงสุด.

นี้เรียกว่า พูดกันในระดับสูงสุด; แต่ถ้าพูดในระดับที่ต่ำ ๆ ลงไป มันก็เป็นเรื่องของคนที่โง่มากขึ้น ๆ จนไม่รู้ว่าจะอยู่กันอย่างไร, จะพูดจากัน อย่างไร, จะทำมาหากินกันอย่างไร จึงจะมีความสงบสุข.

เดี๋ยวนี้เราพูดกันถึงขนาดที่ว่า แม้จะมีข้าวกิน มีอะไรสบายแล้ว; แต่ทำในเราจึงยังมีความทุกข์? หรือว่า แม้จะเป็นเทวดาแล้ว มันก็ยังมีความทุกข์ เพราะมันยังโง่ต่อสึงที่เรียกว่า ไกวัลยธรรม; ฉะนั้นไกวัลยธรรมต้องเป็นสึง ที่หยุด หรือเป็นที่จบสิ้นลงของความทุกข์. ถ้าใครไปถึงเข้า ไปรู้เข้า; โดยส่วนตัวบุคคล ก็เรียกว่าไม่รู้จักความทุกข์, ไม่มีความทุกข์ในส่วนตัวบุคคล, เป็นสันดิสุขเฉพาะบุคคล เพราะเหตุว่าบุคคลมันหายไป.

นี้ถ้าพูดอย่างสมมติหน่อย ก็เรียกว่า ถ้าเรารู้จักไกวัลยธรรม มันก็ จะกลายเป็นความว่างจากตัวตน, คล้ายกับว่าเรานี้ เนื้อตัวเรา จิตใจของเรา, อะไรของเราทั้งหมด มันสลาย กลายเป็นความว่าง. มันหลอมเป็นอันเดียว กันกับไกวัลยธรรม กลายเป็นความว่างที่สุด, ว่างจากตัวตน. นี่มันได้สิ่งที่มัน ไม่เหมือนกับที่เรากำลังได้อยู่ในเวลานี้.

ขอให้ถือว่า เป็นสิ่งสูงสุดที่มนุษย์จะต้องรู้จัก, เรารู้จักการที่ว่าเรา มันหมดตัว หมดเนื้อหมดตัว ไม่มีตัว หลอมหายกลายเป็นความว่าง, กลายเป็น ความว่างสากลไปกับสิ่งที่เรียกว่า ไกวัลยธรรม, หรือว่าธรรมชาติแห่งสุญญตา หรืออะไรก็สุดแท้. นี่ผลของการที่เข้าถึงไกวัลยธรรมในส่วนตัวบุคคล; แล้ว จะมานั่งกลัวตาย หรือจะมานั่งเป็นทุกข์อยู่อย่างไร, หรือจะมาทะเลาะวิวาทกัน อยู่ได้อย่างไร, มันเป็นไปไม่ได้.

นี่เรียกว่า ส่วนสงคมก็พลอยหมดบัญหาไปด้วย ไม่มีเรื่องที่จะต้อง มาเบียดเบียนกัน. เมื่อคนหนึ่งหลอมตัวเป็นความว่างไปหมดแล้ว ก็แปลว่า ทุกคนก็หลอมตัวเป็นความว่างไปด้วยกันหมด; เป็นสึงเดียวกันหมด จะทะเลาะ กันไม่ได้ ไม่มีคู่จะทะเลาะเพราะมันเหลือแต่ตัวเดียวกันไปเสียทั้งหมด. นี่เรียก ว่า ความรักสากล เมตตาสากล อะไรที่มันเป็นสึงเดียวนั้น มันเกิดขึ้นมาได้เพราะการเห็นสึงนี้.

เดี๋ยวนี้เรามีตัวกู, มีของกู; แล้วก็แยกกันออกไป ทุก ๆ ชีวิตที่จะ คิดนึกรู้สึกได้ มันก็มีมากมาย ไม่รู้ก็โกฏิกี่ล้าน. ไม่มีใครยอมรู้สึกว่าเป็นตัว เดี๋ยวกัน, เป็นสิ่งเดี๋ยวกัน. ใครมาพูดขึ้นอย่างนี้ก็หัวเราะเอา : จะเป็นสิ่ง เดี๋ยวกันอย่างไรได้, เป็นคนคนเดี๋ยวกันอย่างไรได้. นี่เพราะว่าไม่มีไกวลัยธรรมในจิตใจของบุคคลนั้น มันจึงแบ่งแยกเป็นตัวกู เป็นของกู เรื่อยไป : ทั้งมนุษย์ทั้งเทวดา หรือแม้แต่พรหมในพรหมโลก ที่ว่าสูงสุดแล้ว ก็ยังมีตัวกู ตัวโต ๆ; สตร์เดรจฉานเสียอีก จะมีตัวกูน้อย ๆ เล็ก ๆ และไม่ค่อยรุนแรง.

ฉะนั้นเราพอจะพูดได้ว่า ตัวกู-ของกูนี้มันใหญ่ และมันแรงขึ้น ตาม ความคิดนึก ที่มันฉลาดวิวัฒนาการมากขึ้น แต่แล้ว วิวัฒนาการไปในทางที่ ไม่เห็นไกวัลยธรรม. ถ้าเราเกิด เห็นไกวัลยธรรมขึ้นมา โลกนี้ก็จะมีสันติสุข; คือ การเบียดเบียนมันมีไม่ได้ เพราะมันหลอมดัวเป็นตัวเดียวกัน. นี้เรียกว่าความ เต็มเบียมของความเป็นมนุษย์ คือมีจิตใจเต็มเบียมอยู่ด้วยธรรมะชนิดนี้ แล้ว มันก็ไม่หิว ไม่กระหาย ไม่พร่อง ไม่โลภ ไม่โกรธ ไม่หลง.

นี้เรียกว่า มาดูกันทีเดียวคร่าว ๆ ว่า : เราจะต้องรู้จักไกวลัยธรรม ในลักษณะอย่างนั้น ๆ, โดยวิธีอย่างนั้น ๆ, แล้วผลมันก็จะเกิดขึ้นอย่างนั้น ๆ เป็นต้น. นี่เป็นการสรุปเอาแต่ใจความของเรื่องที่ได้บรรยายมาแล้ว.

ทีนี้ เพื่อให้มันเป็นผลยึ่งขึ้นในการปฏิบัติ อยากจะขอโอกาสสัก หน่อยหนึ่ง พูดกันอีกตอนหนึ่ง:-

# ทุกเรื่องเหมาะแก่ภาวะของเขา อย่าดูหมื่นว่าเป็นมิจฉาทิฏฐิ.

ข้อแรก ก็อยากจะพูดว่า เรานี้ อย่าเป็นคนประมาท หรือ โง่ หรือ งมงาย อวดดี. อย่าอวดดีว่าเรารู้แล้ว, และอย่าโง่ถึงกับว่า พอได้ยินคำพูดใน ศาสนาอื่น พวกอื่น ก็หาว่าเขาโง่ หรือว่าเขาเป็นมิจฉาทิฏฐิไปเสียหมด.

ที่แล้วมาเราก็เห็นกันอยู่แล้วว่า พอเอ่ยถึงคริสเตียน เราก็ว่าไอ้มิจฉา-ทิฏฐิ. พูดถึงศาสนาฮินดู ไสยศาสตร์อะไร ก็เรียกว่าไอ้มิจฉาทิฏฐิ. หรือ จะพูดถึงลัทธิเต๋า เราก็จะด่าเขาว่า เจ๊กปาหี่ อะไรทำนองนี้; มันเป็นเรื่อง ที่มองคนอื่นผิดไปหมด. หารู้ไม่ว่า นั่นเพราะว่าเรามันไม่รู้ คือหลับตาหรือ มันตาบอด.

เตี๋ยวนี้ พอมารู้เรื่องใกวลัยธรรม ก็กลายเป็นอันเดี๋ยวกันตัว เดี๋ยวกัน, สิ่งเดี๋ยวกัน, เหมือนกัน, เปลือกข้างนอกนั้นหายไป เหลือแต่ ข้างในเหมือนกัน. นี้เรียกว่าเป็นมนุษย์ด้วยกันก่อน พวกคนที่เราหาเอาว่าเป็น มีจฉาทีฏฐินั่น เราช่วยหลับตาเสียใหม่, แล้วมองกันอีกทางหนึ่ง ว่าเขาก็เป็น มนุษย์เหมือนกัน.

ศาสนา บางศาสนาก็มีมาตั้งแต่ก่อนพุทธกาลก็มี, พ้องสมัยพุทธกาลก็มี, หลังกว่านั้นอีก เมื่อเร็วนี้ก็มี; แล้วมันของใคร? มัน ของมนุษย์ด้วยกัน, มนุษย์ที่ต้องการจะดับความทุกข์ จะหาความสุขด้วยกันทั้งนั้น. นี่มันเป็นผู้ ที่มีปัญหาอย่างเดียวกัน อย่างนี้กันเสียก่อน. แล้วเราอย่าไปหาหรือจะไปจัด เขาไว้ว่าเป็นมีจฉาทีฏฐี, เป็นคนโง่, เป็นคนมีจฉาทีฏฐี, เป็นศัตรูปรบักษ์ ทำนองนี้.

ถ้าใครเคยมีความรู้สึกคิดนี้กอย่างนี้ก็ทั้งไปเสียได้ ไม่ยากเย็นอะไร ไม่ต้องมีปัญหาอะไรมาก คือว่าเล็ก หรือทั้งมันไปเสีย; โม่ต้องสนใจ ที่จะ หาว่าเขามีมีจฉาทิฏฐิอะไร, เป็นข้าศึกเป็นปรบักษ์ เป็นคู่แข่งขัน และโดย เฉพาะอย่างยิ่งทางศาสนา.

โดยถือเสียว่า ถ้าศาสนาใดยังคงมีอยู่ในโลกในเวลานี้ได้ ก็พอจะ กล่าวได้ว่า มัน ต้องมีส่วนที่ดี ที่ถูก ที่มีประโยชน์; หากแต่ว่าเขาได้พูดไว้ ในรูปหนึ่ง แบบหนึ่ง คือใส่ภาชนะที่ต่างๆกัน; หมายความว่า วิธีการที่ ต่างกัน เพื่อให้เหมาะกับบุคคลนั้นๆ ในถิ่นนั้นๆ ในยุคนั้นๆ สมัยนั้น หรือ วัฒนธรรมชนิดนั้น.

ข้างผิวนอก นี้เรา ไม่เอา เอาแต่ข้างใน ว่ามัน เป็นมนุษย์ด้วยกัน เป็นมนุษย์เหมือนกัน ช่วยจำคำว่า "เป็นมนุษย์เหมือนกัน" นี้ไว้ ว่ามันมาจากต้น ตอเดียวกัน คือสิ่งที่เรียกว่า ไกว ัลยธรรม ซึ่งเป็นวิวัฒนาการของมนุษย์. เขา จึงต้องพูดไปตามขั้นตามตอนของวิวัฒนาการ; มันจึงผิดกันบ้างก็แต่เพียงเปลือก-นอก; เนื้อแท้มันก็มีความเป็นมนุษย์ ที่ดินรนจะดับความทุกข์ จะถึงความสุข.

ฉะนั้นเมื่อกล่าวถึงคำบางคำ เช่นคำว่า "ปฐมเหตุ" นี้ บางคนจะค้าน เสียงแข็งว่า ในพุทธศาสนาไม่มี; อย่างนี้เป็นต้น ที่จริง คำว่า ปฐมเหตุนั้น มันมี มากกว่าที่จะมี; แต่ไม่ได้เรียกว่า ปฐมเหตุ คือได้กล่าวไว้ในลักษณะที่ ยอมรับว่า : ที่แรกมันก็มีสิ่งหนึ่ง แล้วมันจึงมีสิ่งสิ่งหนึ่ง ตามกฎของอิทัปบัจจยตา เพราะมีสิ่งนี้ ๆ เป็นบัจจัย สิ่งนี้ ๆ จึงเกิดขึ้น อย่างนี้. มันก็ ถอยหลังไปได้เรื่อย จนถึงที่สุด ว่า เพราะมีสิ่งอยู่สิ่งหนึ่ง สิ่งเหล่านี้จึงมีขึ้นมา แต่ก็ไม่ใช่เป็นตัวเป็นตน ไม่เป็นบุคคล เช่นพระเป็นเจ้า เป็นต้น.

แต่ถ้าใครเขา จะเรียกพระเป็นเจ้าก็ช่างเขา; เพราะเขาอยากจะ เรียกอย่างนั้น, เพราะว่ามันเหมาะแก่เขา เหมาะแก่จิตใจของเขา เขาก็พูดถูกแล้ว ที่เขาจะถือว่ามันมีปฐมเหตุ ที่ทำให้สิ่งทั้งหลายทั้งปวง วิวัฒนาการออกมา; เขา จะเรียกว่าพระเจ้าก็ตามใจเขา. เราจะเรียกว่า กฎของธรรมชาติ ก็ตามใจเรา; มันควรจะได้ทั้งนั้น. นี่เรียกว่าพอได้ยินถ้อยคำในศาสนาอื่น แล้วอย่าเพ่อคิดว่า เขาเป็นมิจฉาทิฏฐิ, หรือ โง่, เราเสียอีกจะเป็นคนโง่, เป็นมิจฉาทิฏฐิ เพราะเราพังเร็วเกินไป ตัดสินเร็ว เกินไป, อะไรก็เร็วเกินไป จนไม่ได้เรื่องได้ราว. ฉะนั้น เราจึงยอมรับกันว่า โกวลัยธรรมเป็นปฐมเหตุ; เพราะมันเป็นสิ่งที่มีอยู่ก่อนเวลา หรือว่าก่อน พื้นที่ หรือก่อนการเกิดอะไร เป็นเนื้อที่ เป็นเวลาขึ้นมา. รายละเอียดก็พูด มาแล้วตั้ง ๑๐ กว่าครั้ง; ถ้ายังไม่มองเห็นชัด ก็ไปมองให้เห็นชัดเสียก็แล้วกัน : ว่ามีอยู่สึงหนึ่ง ซึ่งจะมีอยู่ก่อนสิ่งใดทั้งหมด แล้วเต็มไปทุกหนทุกแห่ง ตลอด เวลาทั้งปวง.

### เราสร้างทุกข์ เพราะไม่รู้จักไกวลัยธรรม.

เดี๋ยวนี้เรามีบัญหา เอาบัญหาในบัจจุบันเป็นหลักกัน. เรากำลัง ต้องการอะไรเดี๋ยวนี้? เราต้องการความดับทุกข์, ต้องการความไม่มีทุกข์, เรา กำลังแตกแยกกันเป็นพวกๆ, เป็นพวกๆ, แล้วกำลังรบราฆ่าพันกัน; แม้ใน ส่วนย่อยน้อยๆก็แตกไปส่วนน้อยๆ; แม้แต่ในครอบครัวเดี๋ยวกัน มันก็ยังเป็น คนนั้นคนนี้; แล้วก็ทะเลาะวิวาทกัน แม้แต่สามีกับภรรยา.

ทำไมมันแตกแยกกันมากถึงขนาดนั้น ? ก็เพราะไม่มีธรรมะ เพราะ ไม่เห็นธรรมะ, เพราะไม่มีธรรมะ แม้แต่กะผีกหนึ่งของสิ่งที่เรียกว่า ไกวัลยธรรม. acalm ใกวัลยธรรม

ถ้าเราจะเห็นธรรมะที่ถูกต้องอยู่สักส่วนหนึ่งเท่านั้นแหละ มันก็จะทะเลาะกัน ไม่ได้. นี้เป็นผัวเมียกันแท้ ๆ ก็ยังทะเลาะกันได้, แล้วก็ทะเลาะกับเพื่อนบ้าน แล้วก็ทะเลาะกันกับกลุ่ม หมู่ คณะ, เดี๋ยวนี้ประชาชนก็ทะเลาะกับรัฐบาล หรือประเทศชาติก็ทะเลาะกันกับประเทศชาติอื่น ๆ กระทั่งคุมพวกกัน จะมีการ ทะเลาะวิวาทที่ไม่มีที่สิ้นสุด.

นี้เรา มีปัญหาอย่างนี้; เพราะว่าเราไม่รู้จักสิ่งที่เรียกว่า ไกวัลย-ธรรม คือธรรมะที่ทำให้ทุกคนหลอมเป็นตัวเดียวกัน เป็นอันเดียวกัน เป็น ธรรมชาติอันหนึ่ง ซึ่งบริสุทธิ์ หรือว่าซึ่งสงบเย็น หรือซึ่งไม่มีความทุกข์. เดี๋ยวนี้มันแยกออกเป็นประกายของการปรุงแต่ง : เป็นกิเลส เป็นตัวกู เป็น ของกู. เดี๋ยวนี้เรามีปัญหาอย่างนี้ เราก็อาจจะรู้ได้ หรือพูดได้ กล่าวได้ โดย ไม่ต้องกลัวผิดว่า : ข้างหน้ามันก็จะต้องเป็นอย่างนี้ ถ้าหากว่าเรามันยังโง่อยู่ อย่างนี้.

เดี๋ยวนี้เรายังไม่มีวี่แววร่องรอยที่จะมองเห็นว่า เราจะฉลาดขึ้น. ระวัง ให้ดี, เดี๋ยวจะหาว่าอาตมานี้ดูถูก. ทุกคนดูตัวเอง ดูอะไรด้วยตนเองก็แล้วกัน ว่ามันมีหวังไหมว่า ข้างหน้านี้เราจะฉลาดขึ้น? เพราะว่าหลายปีมาแล้ว มันก็ยัง ไม่เห็นมีอะไรเปลี่ยนแปลงนักบ้าง เพราะเราไม่ได้คิดเรื่องนี้ เพราะเราไม่ได้คิด ให้ก้าวหน้า เพื่อจะโผเข้าไปหาสิ่งที่เรียกว่า ไกวลอยธรรม.

เราอยากจะมีตัวกู มีของกู, มือะไรอยู่ที่นี่ จะมีเงินของกู ทองของกู อะไรของกูอยู่ที่นี่; มันก็ไม่มีอะไรที่จะเปลี่ยนแปลงแน่นอน, แล้วอนาคตก็จะต้อง เป็นอย่างนี้. ย้อนไปดูอดีตก็จะเห็นได้ว่า ส่วนมากมันเป็นมาอย่างนี้ : มีตัวกู ของกู, เดี๋ยวนี้ก็มีตัวกู-ของกู, ในอนาคตก็จะมีตัวกู-ของกู. ทั้งหมดนี้ เพราะ
 ไม่รู้จักสิ่งที่เรียกว่าใกวลัยธรรม.

ฉะนั้น จึงกล้าพูดว่า อีกสักหมื่นปี มนุษย์ก็อาจจะ ยังมีตัวกู-ของกู
อยู่นั้นแหละ; แล้วจะร้ายกาจไปกว่านี้เสียอีก เพราะว่าเขาไม่สนใจเรื่อง
ไกวลัยธรรม, ไม่มีเค้าเงื่อนว่า มนุษย์จะสนใจเรื่องไกวลัยธรรม. เพราะเดี๋ยวนี้
กำลังค้นควาแต่ในทางที่จะทำให้เกิดการแตกแยก : ไปโลกพระจันทร์ได้ หรือ
ไปได้ทุกโลก ทุกดาว ทุกดวง มันก็เพื่อการแตกแยก; มันไม่ใช่เพื่อการรวม
เป็นสิ่งเดี๋ยวกัน เป็นไกวลัยธรรม.

ฉะนั้นเราจึงเห็นว่า น่าจะพอกันที่สำหรับการแตกแยกกัน : แบ่ง แยกเป็นตัวกู – ตัวสู, เป็นของกู – ของสู, เป็นอะไรต่าง ๆ – เหล่านั้น, มันเป็น ที่ตั้งแห่งกิเลส และเกิดความทุกข์ เกิดการเวียนว่ายอยู่ในวัฏฏสงสาร.

#### ต้องการความสงบ ก็ต้องกล้าปฏิบัติให้เข้าถึงไกวลยธรรม.

ฉะนั้นเดี๋ยวนี้ เราก็ต้องกล้าพอที่จะตัดสินใจเราเองว่า ถ้าคนอื่นเขา ไม่เอากับเรา ก็ตามใจเขา; เพราะว่าเรามีสิทธิ์ มีโอกาส มีความสามารถ ที่จะเอาได้ คือทำจิตใจของเราให้เข้าถึงสิ่งที่เรียกว่า ไกวลัยธรรม, คือเข้าถึง ธรรมะที่แท้จริง เข้าถึงธรรมะที่สูงสุด ที่จะดับเสียได้ซึ่งตัวกู–ของกู หรือจะดับ ความทุกข์ทั้งหลายเสียได้ หรือจะเรียกว่าเข้าถึงนิพพานก็ได้. หรือว่า พวกอื่นเขาอยากจะเรียกว่า เข้าไปอยู่กับพระเจ้า ไปอยู่ ในโลกของพระเจ้า เป็นอันเดียวกับพระเจ้า; เขาก็ควรจะพูดได้. เราอย่า ไปขัดคอเขา; ขอแต่ว่าให้ความมุ่งหมายนั้น มันเป็นไปเพื่อความสงบรำงับ ความหยุด ความเย็น ความไม่มีทุกข์ก็แล้วกัน. นี่เราจะต้องเข้าใจสิ่งที่สูงสุด และเด็ดขาดสิ่งนี้กันให้ได้.

อาตมาเชื่อเหลือเกินว่า เรื่อง ไกว ัลยธรรม ซึ่งเป็นเรื่องธรรมชาติ แท้ ๆ นี้ จะช่วยโลกทั้งโลกนี้ได้; จึงอุตส่าห์เอามาพูต, พูดอย่างที่ไม่กลัวว่า คนจะรำคาญ, หรือตัวเองก็ไม่คิดว่าจะเหน็ดเหนื่อยอะไร.

ถ้าเราพูดให้คนทุกคนเข้าใจได้; คนทุกคนก็จะหลอมตัวเป็นอันเดียว กัน ไม่มีเขามีเราได้; มันเป็นศาสนาของธรรมชาติ, อาจจะพูดให้พวกคอมมูนิสต์ เป็นต้นนี้ เขายอมรับได้, หรือยิ่งกว่าคอมมูนิสต์ ก็ยอมรับได้ เพราะมัน เป็นเรื่องของธรรมชาติ ซึ่งเขาอาจจะมองเห็นอยู่, เห็นได้ด้วยตนเอง.

แต่ถ้าไปพูดเรื่องพระเจ้าชนิดที่เป็นคน อย่างงมๆ งาย ๆ แล้ว: พวก คอมมูนิสต์เขาด่า เหมือนกับที่เราได้ยืนอยู่ทั่ว ๆไป. คอมมูนิสต์เขาด่าศาสนา ที่มีพระเจ้า เพราะอธิบายพระเจ้าผิด.

เราอธิบายพระเจ้าให้ถูก ให้เป็นพระเจ้าที่จริง คือพระเจ้าที่เป็นกฎ ของธรรมชาติ พวกคอมมูนิสต์ก็จะหุบปาก หรือไม่มีอะไรจะพูด; เพราะ คอมมูนิสต์เองก็รู้จักสิ่งนี้ อาศัยสิ่งนี้ พัฒนาตัวเองอยู่ แต่มันเป็นไปในเรื่อง โลก. ถ้าเขาขยับมาในเรื่องธรรม, เรื่องธรรมะมันก็มีผลอีกทางหนึ่ง เป็นคู่กัน ขึ้นมา ในเรื่องความสงบสุขทางธรรม.

แต่นี้เราจะไม่ให้, คล้าย ๆ กับว่าจะไม่ให้ใครคิดอย่างอื่น นอก ไปจากที่เราคิด, หรือพูดด้วยถ้อยคำอย่างอื่นนอกจากที่เราพูด: แล้วเราก็ไม่ รู้จักพูด, หรือไม่รู้จักคิดให้มันเข้าเป็นสากล, เป็นอันเดียวกัน คือสิ่งที่เรียกว่า ไกวัลยธรรม ได้แก่ กฎของธรรมชาติ ที่ควบคุมกำกับอยู่ในตัวธรรมชาติ ให้มนุษย์ ต้องปฏิบัติให้ถูกต้องตามกฎของธรรมชาติ ก็ได้ผลมาตามที่ตัวต้องการ.

ฉะนั้น เราไม่ต้องกลัวว่า จะเกิดบุคคลอีกประเภทหนึ่ง, จะทำลาย ศาสนา, จะทำลายความสงบสุขของมนุษย์. เราจะต้องคิดให้ถูกต้อง หรือต้อนรับ ให้ถูกต้องว่า : ต่างก็เป็นมนุษย์เหมือนกัน จะต้องไปกลัวเขาทำไม? เมื่อเอาสึง ที่ถูกต้องหรือดีกว่า ที่เขารู้อยู่ ให้เขาได้ยินได้พึ่ง เขาก็ต้องรับ. เพราะเขาก็ ด้องการจะดับความทุกข์ด้วยเหมือนกัน; ไม่มีใครอยากจะได้ความทุกข์.

นี้ เรื่องอื่นมันไม่อาจจะมาเป็นเรื่องสมานสามัคคีกันได้ นอกจาก
เรื่องความจริงของธรรมชาติ ซึ่งไปเที่ยวฝากอยู่ในศาสนานั้น ศาสนานี้ ใน
รูปต่าง ๆ กันจนเข้าใจยาก. เอามาใส่ครกตำหลอมเป็นอันเดียวกันเสียใหม่,
ให้มันเป็นเรื่องของธรรมชาติ กฎของธรรมชาติ หน้าที่ตามธรรมชาติ ผลที่เกิด
ขึ้นตามธรรมชาติ; ให้ทุกคนมองเห็นชัด มันก็จะมีสันติสุขในโลกนี้ได้,

เดี๋ยวนี้ ทางความรู้อย่างสมัยใหม่ เขาก็ เริ่มมองเห็นธรรมชาติ; แต่มองเห็นด้านเดียว คือ เห็นแต่ในทางวัตถุมากเกินไป; ไม่สนใจในทาง นามธรรม หรือที่ยิ่งขึ้นไปกว่าทางนามธรรม. ทางวัตถุมันก็เป็นธรรมชาติ, ทาง นามธรรมมันก็เป็นธรรมชาติ หรือถ้าจะมีอะไรยิ่งไปกว่านั้น เป็นที่ดับของสิ่ง เหล่านั้น มันก็ยังคงเป็นธรรมชาติ.

เดี๋ยวนี้เขาไปรู้จักธรรมชาติแต่ในส่วนที่เป็นวัตถุ แล้วก็ใช้ในทางที่จะ ส่งเสริมเป็นตัวกู-ของกู นี่มันจึงไกลออกไป ๆ ไม่รู้เรื่อง; มันก็กลายเป็น เหมือนกับว่า ตอกลิ่ม เอาเหล็กสะกัด หรือเอาลิ่มมาตอก ให้มันแตกกระจาย ออกไปเป็นมาก ๆ แขนง หลายเสี่ยง หลายแขนง ไกลออกไป. มันไม่มีอะไร ที่จะเก็บเอามาหลอมให้เป็นอันเดียวกัน; มันมีแต่จะตอกลิ่มให้แตกออกไปเป็น หลายทิศหลายทาง.

นี้เพราะเหตุไร? เพราะเหตุว่าโง่ต่อสิ่งที่เรียกว่า ไกวัลยธรรม; มันโง่ต่อความรู้ที่บอกว่า มันมีเพียงสิ่งเดียว, สิ่งที่เป็นของจริงนั้น มีเพียงสิ่งเดียว เอก หิ สจุจัน ทุตียมตุถิ นี้เป็นภาคบาลี ว่าของจริงมีอยู่สิ่งเคียว ไม่มีส่วน ที่สอง.

ทีนี้เมื่อ ไม่รู้จักสิ่งเดียว, สิ่งที่มีอยู่เพียงสิ่งเดียว: มันก็โง่ ทำให้ แตกแยกออกเป็นหลายสิ่ง นี่เรียกว่ามัน ตอกลิ่ม คือปฏิกิริยาที่ ออกมาเป็น กิเลส : เห็นแก่ตัว, เป็นตัวกู–ของกู, มีความเห็นแก่ตัว มันก็ตอกลิ่มออกไป ตัวหนึ่ง ๆ ๆ.

ทีนี้ ถ้าจะให้หลอมเข้าเป็นอันเดียว มันก็ ต้องรู้จักสิ่งซึ่งมีอยู่เพียง สิ่งเดียว คือไกวลัยธรรม. อย่าให้ปรุงออกมาเป็นกิเลส ; แต่ให**้ปรุงออกมา**  เป็นความรู้ คือโพธิ. นี้มันก็จะหลอมเป็นอันเดียวกันได้, ถ้ามีปัญญา หรือโพธิ ในสิ่งที่เรียกว่าไกวลยธรรม.

## ไม่รู้จักไกวัลยธรรม ก็เพราะไม่เบ็คหลาบต่อความทุกบ์.

ที่นี้ปัญหาสุดท้าย ก็น่าจะมองดูกันในแง่ที่ว่า มันจะมีอะไรที่จะมาช่วย ทำให้เราเกิดความคิด ที่จะหลอมตัวเข้าด้วยกัน; มันก็เป็นเรื่องที่เห็น ๆ กันอยู่ แท้ ๆ แล้วเราก็ไม่ยอมทำ, คือมันไม่รู้จักเข็ดหลาบ; เราไม่รู้จักเข็ดหลาบต่อ ความทุกข์ ที่มันเกิดขึ้นทุกวัน. เราไม่ละอายต่อการที่โง่ ทำให้ความทุกข์นี้มัน เกิดขึ้นทุกวัน. เราก็ไม่กลัวความทุกข์ชนิดนี้.

เราไปกลัวที่จะไม่มีความทุกข์ ชนิดนี้; เราไปกลัวว่า จะไม่มีตัวกู – ของกู เราไม่กลัวว่า มันมีตัวกู – ของกูนี่มันร้ายกาจ แล้ว เราไปกลัวว่า มัน จะไม่มีตัวกู – ของกู เพราะว่ายังเห็นแก่ตัว ยังอยากจะเข้าข้างตัว อยากจะมีตัว อยากจะดี อยากจะเด่น อยากจะอะไรไปด่าง ๆ ตามประสาของความรู้สึกที่มัน เป็นกิเลส, เป็นความเห็นแก่ตัว.

ฉะนั้น ขอให้มองในทางที่จะรู้จักเข็ดหลาบกันบ้างเถิด. ความ ทุกข์ทั้งหลายมันก็แสดงมามากมายแล้ว; แล้วเราก็ทำเอง เพราะเราไม่มีบ้ญญา ไม่มีความรู้อย่างอื่น นอกจากจะทำให้มันเกิดแต่สึงยุ่งยากลำบาก ที่เป็นทุกข์; แม้แต่จะแสวงหามากิน มาใส่ปากใส่ท้อง ก็ยังไม่รู้จักแสวงหา. อย่าให้มันเกิดความลำบากหรือเป็นทุกข์; มันมีจิตใจที่เป็นทุกข์เสีย เรื่อย : ได้ก็เป็นทุกข์, เสียก็เป็นทุกข์, แพ้ก็เป็นทุกข์, ชนะก็เป็นทุกข์, ตื่น อยู่ก็เป็นทุกข์, นอนหลับก็เป็นทุกข์. นี่มัน ฉลาดแต่ในทางที่จะเป็นทุกข์; แล้วมันก็ไม่รู้จักเข็ดหลาบ. เพราะฉะนั้นจึงว่ามันไม่รู้จักละอาย, ไม่รู้จัก เข็ดหลาบ.

อย่างเช่นเรื่องเกิดเมื่อเช้านี้ ควรจะจำไว้เป็นตัวอย่างสำหรับจะเข็ด
หลาบ : พอมาเดี๋ยวนี้มันก็ลืมแล้ว, พอพรุ่งนี้ก็ลืมแล้ว, มันก็รุดหน้าไปหาเรื่อง
ตัวกู – ของกู อะไรกันใหม่ต่อไปอีก. เรียกว่า เวียนว่ายอยู่ในวัฏฏสงสาร
เพราะความไม่รู้จักเข็ดหลาบ, และเพราะว่ามันโง่ถึงขนาด ที่ไม่รู้ว่านี่เป็น
ความทุกข์. มันก็เลยไม่อยากจะเข็ดหลาบ, ไม่รู้จักความเข็ดหลาบ. เพราะ
ไม่รู้ว่านี้เป็นความทุกข์;

แต่มันก็รู้สึกว่าเจ็บปวด หรือทนทรมาน; แต่ก็ไม่รู้จักเข็ดหลาบ.
แล้วมัน มีอะไรที่คอยถ่วงกันไว้เรื่อย ก็คือ *อวิชชา-ความโง่ ความหลง*; นี่มัน
คอยถ่วงไว้เรื่อย ให้โพธิหรือปัญญานั้น มันเล็กร้างไปทุกคราว. แม้ว่ามันจะ
เคยเกิดขึ้นบ้าง แต่มันก็มือวิชชานี้ลบล้างไปเสีย, สร้างเรื่องอื่นอันใหม่ขึ้นมาอีก
อย่างนี้เรื่อย ๆไป จนกระทั้งตาย.

ถ้าเรา จะถือเอาตามที่พระพุทธเจ้าท่านตรัสไว้ ก็คือ อย่าประมาท, อย่าประมาท ก็มาดูกันให้ดี ๆ ก่อนแต่ที่จะตายนี้ ให้จิตใจมันรู้แจ้งต่อสิ่งที่ เรียกว่าสูงสุด ประเสริฐที่สุด คือบรมธรรมความที่ไม่มีทุกข์เลย; เพราะ มองเห็นว่าสิ่งทั้งหลายเป็นไกวัลยธรรม, สักว่าธรรมชาติ ซึ่งเป็นธาตุอยู่ ธรรมชาติ ไม่ควรจะไปหลงเข้าใจผิดเป็นตัวกู – ของกู.

ถ้าได้อย่างนี้ มันก็จะมีจิตใจที่แจ่มใส สะอาด สว่าง สงบ เพ็มขึ้น ๆ อาจจะถึงที่สุดได้ ก่อนแต่ที่จะตาย เรียกว่าเกิดมาทั้งทีก็ไม่เสียที่ที่เป็นมนุษย์ หรือได้พบพระพุทธศาสนา, คือได้พบกับจิตใจที่สะอาด สว่าง สงบ, เป็นผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้เบิกบาน ที่เราสวดกันอยู่เสมอว่า พุทธะ คือผู้รู้ ผู้ดื่น ผู้เบิกบาน.

ฉะนั้น เกิดมาทั้งที่ก็ขอให้ได้เบิกบาน. อย่าให้ตายไปเสีย โดยไม่ รู้จักกับความเบิกบาน; จะได้ไม่เสียทีที่เกิดมาเป็นมนุษย์ และพบพระ พุทธศาสนา.

นี่คือการย้ำแล้วย้ำเล่า ขอร้องแล้ว ขอร้องเล่า ว่าเมื่อทางอื่นมัน ไม่ลัด ไม่ตัดลัดพอ; มันก็มีอยู่ทางนี้ ทางเดียว ที่จะตัดลัด คือรีบรู้จักสึงที่ เรียกว่า ไกวลัยธรรม กันเสียทุกๆคนเถิด จะเห็นว่าทั้งหมดเป็นสิ่งเดียวกัน, เป็นอย่างเดียวกัน, เป็นว่างจากตัวตนอย่างเดียวกัน. จิตใจเป็นว่างจากตัวตนอย่างเดียวกัน จิตใจเป็นว่างจากตัวตนอย่างเดียวกัน พมดทุกคน; แล้วมือเท้า ก็ทำการทำงานไปได้ด้วยจิตใจชนิดนี้ มันก็ไม่เบียดเบียนกัน; ทุกคนก็มีกินมีใช้ แล้วก็ไม่ต้องเบียดเบียนกัน.

เหมือนกับที่เราเห็น สัตว์เดรจิฉานแท้ ๆ; นก หนู บางพวกไม่ได้ เบียดเบียนกัน เบ็นอยู่ด้วยกัน; เรียกว่า อยู่ร่วมกันอย่างสันติยึงกว่ามนุษย์ ซึ่งรู้จักแต่เบียดเบียนกัน; แล้วปากก็จะพูดว่าอยู่ร่วมกันอย่างสันติ. ฉะนั้น ผู้สัตว์เดียรจิฉานตัวเล็ก ๆ ก็ไม่ได้ ที่มันอยู่ร่วมกันอย่างมีสันติ; เพราะมันไม่มี ตัวกู – ของกูในจิตใจ มัน ปล่อยจิตใจให้ว่าง เบ็นอันเดียวกัน ไปตาม ธรรมชาติ. ตัดจากตัวกู – ของกู : หิวก็ไปหากิน อ็มก็นอน หิวก็ไปหากิน อ็มก็นอน มันก็เป็นเรื่องที่ถูกตามธรรมชาติมากกว่า.

แต่เดี๋ยวนี้เรามันไม่ชอบ เพียงแต่ว่าได้กินแล้วก็พอแล้ว; ต้องการ สวยงาม ต้องการเอร็ดอร่อย ต้องการสนุกสนาน ต้องการบำรุงบำเรออะไรมาก ไป, แล้วสึงเหล่านี้มันครอบงำจิตใจ ดึงเอาไปหมด : เป็นตัวกู – ของกู สูงสุด – สูง – สูงยิ่งกว่าพ้า, หรือยิ่งกว่าโลกอะไรเสียอีก. นี่ขอให้เข้าใจเถอะว่า มัน เพราะไม่รู้จักธรรมชาติอันแท้จริง คือความว่างจากตัวตนของตน ที่เป็น ไกวลัยธรรม ดังที่กล่าวแล้ว.

## สรุปว่า : ใกวัลยธรรม คือสิ่งเดียวเป็นอสังขตะ, เป็นกฎปฏิบัติใม่มีตัวกู – ของกู.

น็การบรรยาย ๑๓ ครั้ง ทั้งครั้งนี้ เรียกว่าออกจะประหลาดอยู่ ; แล้วชื่อของมันก็แปลกอยู่ ที่เรียกว่าไกวลัยธรรม. ขอให้จำไว้ง่าย ๆ ว่า พูดถึง เรื่องไกวลัยธรรมนั้น คือพูดถึง เรื่องสิ่งสิ่งเดียว, สิ่งสิ่งเดียวเท่านั้น ไกวลัยะ แปลว่า สิ่งเดียวเท่านั้น ทุกหนทุกแห่ง ทุกเวลา ทุกกาล ทุกสมัย มีสิ่งสิ่งเดียว เท่านั้น เป็นอสังขตธรรม เป็นกฎที่มนุษย์จะต้องประพฤติปฏิบัติให้ถูกต้อง อย่าไปมีตัวกู – ของกู.

นี่หัวข้อที่เคยบรรยายมาแล้ว ก็มือยู่ว่า มันเป็นสิ่งที่มีอยู่ก่อนสิ่ง ทั้งปวง จึงได้สมมติให้เป็นพระเจ้า, แล้วเป็นธรรมะอย่างยิ่ง คือตายตัว เปลี่ยนแปลงไม่ได้อย่างยิ่ง : เป็นกฎของความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็น อนัตตา เป็นกฎแห่งอิทัปบัจจยตา เพราะสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี, แล้วขยายออกมา เป็นกฎแห่งอริยสจัจ์ ว่าต้องกำจัดตัณหา อุปาทาน ตัวกูของกูเสีย ความทุกข์ จึงจะไม่เกิดขึ้น.

ในสิ่งทั้งปวงนี้ มันมี ธาตุแห่งความเป็นพุทธะ คือจะรู้จักไกวัลย-ธรรมนี้ได้; แม้ว่ายังเป็นสักว่าชีวิตที่ยังหลับ ๆ อยู่; เหมือนกับตันไม้ หรือ เหมือนกับอะไรทำนองนี้ มันก็มีส่วนแห่งความรู้ ที่จะวิวัฒนาการต่อไป.

ฉะนั้น อย่าได้ถือว่า เราเกิดเป็นมนุษย์ทั้งที่ จะไม่มีเชื้อของความ เป็นพุทธะ อย่างไรได้; แม้แต่ในต้นไม้ มันก็ยังจะมี. ถ้ามองกันให้ลึกซึ้งแล้ว แม้แต่ในก้อนกรวด ก้อนหิน ก้อนดิน มันก็ยังจะมี แต่มันยังหลับอยู่มากเท่านั้น.

แล้วยังพูดถึงว่า กฎเกณฑ์ของไกวัลยธรรมนี้ จะไม่มีวันเปลี่ยน-แปลง จะไม่มีวันสูญสลาย. มันเป็นของคงทน ที่เรียกว่า คงกระพันชาตรี นั้นเป็นอย่างยิ่ง.

ทีน็ก็ได้พูตมากที่สุดถึง ๓ วันว่า ถ้าเรารู้เรื่องนี้แล้ว จะเป็นเรื่องต่อ รองกันได้ เพื่อทำความเข้าใจอันดีในระหว่างศาสนา. และในวันนี้ก็พูดเฉพาะ ในข้อสรุปความทั้งหลายเหล่านั้น มาเป็นเครื่องเตือนความทรงจำ แล้วก็บอกให้ ทราบว่า เมื่อไกวลัยธรรม ถูกรับเอามาเป็นเครื่องคุ้มครองโลกแล้ว โลกก็ จะมีแต่ความสงบสุขอย่างเดียว.

นี่เป็นอันว่าจบเรื่องไกวัลยธรรม โดยเค้าเงื่อนที่ควรจะนำมาพูดกัน ในหมู่พุทธบริษัทเรา ผู้ถือธรรมชาติเป็นหลัก ปราศจากตัวตน สัตว์ บุคคล เราเขา.

การบรรยายนี้ก็สมควรแก่เวลาแล้ว ขอให้พระสงฆ์ทั้งหลาย สวด คณสาธยายตามเคยต่อไป โดยสมบูรณ์.

## บันทึก ท้ายเรื่อง จาก ผู้จัดพิมพ์

ธรรมบรรยายเรื่องใกวัลยธรรม ของท่านอาจารย์ พุทธทาสา นี้ เกิดขึ้น แต่ครั้ง ๒๐ ปี ก่อนที่ท่านอาจารย์จะได้ละลาสงขารจากโลกนี้ไป คือ ท่าน เริ่ม ครั้งแรกเมื่อ ๗ เมษายน ๒๕๑๖ และสัปดาห์ละครั้งรวม ๑๓ ครั้ง ถึงสุดท้าย เมื่อ ๗ กรกฎาคม ๒๕๑๖ เป็นเวลาไตรมาสพอดี ณ สถานที่ ลานหินโค้ง สวนโมกขพลาราม และท่านก็ว่าเป็น อันจบโดยเค้าเงื่อนแล้ว สำหรับ พุทธบริษัทเรา "ผู้ถือธรรมชาติเป็นหลัก ปราศจาก ตัวตน, สัตว์, บุคคล, เรา เขา".

การบรรยายธรรมะของท่านอาจารย์ ๆ ในช่วงกว่าสองทศวรรษมานี้ ท่านได้จัด แนวทางแห่งโลกุตตรธรรม (อันล้วนเป็นธรรมเครื่องออกจากทุกข์ได้อย่างชะงัก คือ นิยยานิกธรรม) แสดงออกมาให้ปรากฏอย่างเป็นขบวนการ ตั้งแต่ต้นจนตลอด สรุป ได้ เรียกว่า 'ธรรม ๙ ๓า' ธรรมชุดเหล่านี้ล้วนทรงคุณค่าลึกล้ำ และสานุศิษย์หรือผู้สนใจ ใคร่รู้ธรรม คือธรรมกามิกทั้งหลายจะไม่ใคร่พบ ณ ที่ใด ท่านได้เอาออกมาตีแผ่และเป็นระบบ กุจได้พากเพียรขุดเพชรจากพระพุทธศาสนา ซึ่งอุดมดังมหาปฐพีแห่งความรู้ที่เป็นสุทธิสัจจะ เอาขึ้นมาขัดล้าง เจียระในให้ส่องแสงประกายเจิดจรัสแก่ตาประกาชาวธรรมกามจาททั้งหลาย เม็ดแล้วเม็ดเล่า ในขณะเดียวกันท่านก็มิได้ละเลยในอันที่จะกล่าวเดือนสดิถึงธรรมะพื้น ๆ ที่ ธรรมาจารย์ทั้งหลายพูดสอนในทั่ว ๆไปนั้นด้วย เพียงแต่ท่านอาจารย์จะกล่าวด้วยนัยะที่ให้ผล ว่าผู้พึ่งต้องหัดใช้ความคิดให้ลึกซึ้งโดยควรแก่การรู้ธรรมะนั้น ๆ (และเป็นเชิงบังกับให้ศึกษา ให้กลอดแต่ต้นสักหน่อย) อันเป็นมรรควิธีปลุกบัญญาแบบเซน (ZEN) คือสอนให้รู้จักคิดเป็น กัน เพื่อจะได้ไม่ต้องพูดกันให้ยึดยาวความนัก เพราะโดยเฉพาะอย่างยึงในเบื้องปลายบัจฉิมวัย ของท่านอาจารย์ รู้สึกจะรู้ถึงความเหน็ดเหนือยที่ท่านมี แม้พยายามจะไม่ให้ปรากฏก็ดูจะ

มีมากขึ้นทุกที เช่น ธรรมะเนื่องเรื่องปรุงแต่งทั้งมวดคือ สังขารธรรม ท่านก็จะแสดงอรรถ ออกมาด้วยคำเพียง "น้ำนึ่ง — ตลึ่งไหล" แค่นี้ก็เป็นกุญแจไขไปสู่คำตอบปัญหาว่า ทำไม เราทุกวันนี้จึงข้ามฟากข้ามน้ำไปฝั่งข้างโน้นไม่ค่อยได้กัน.

ในช่วงสอง—สามทศวรรษหลังของท่านอาจารย์งานขุดและเจียระในเพชรจาก พระไทรบีฏกลังกล่าว ก็ไล้ปรากฏธรรมะที่เรียกว่า "ธรรม ๙ ตา" ซึ่งเริ่มแต่

- อนิจจตา, ทุกขตา, อนัตตตา;
- ธัมมัฏฐิตตา, ธัมมนิยามตา, อิทัปบัจจยตา;
- ตถตา, สุญญตา, อตัมมยตา.

ธรรมทั้งเก้า นี้ ก็ได้ปรากฏแจ่มแจ้งขึ้นที่ละน้อยในจิกใจของสาธุชน จน ท่านอาจารย์อดที่จะดีใจให้ปรากฏแก่ผู้คิดตามหรือธรรมานุจรทั้งหลายไม่ใช้ว่า ท่านเห็นแล้ว ว่า มีผู้เข้าใจในองค์ธรรมหลาย ๆ องค์นั้น ถึงขั้นที่ท่านพูกว่า "ใช้กันเป็น" มากขึ้นแล้ว.

อัน ธรรมทั้งเก้า นี้ ซึ่งเริ่มจากชุด พระไตรลักษณ์ หรือที่เป็น สามัญ ลักษณะ The Common Characteristics ซึ่งเป็น ธรรมขั้นพื้นฐานที่สุด ในพุทธศาสตร์ แล้วก็ค่อยไต่ระดับสูงขึ้นสู่ ขั้นกลาง ดังยกจากชั้นประถม เป็นมัธยม คือชุดที่สอง และ ในที่สุดชุด ๓ หลังนี้ก็ดัง ธรรมขั้นสูง หรือ ขั้นอุดม เมื่อรวมธรรมบรรยายของท่านซึ่งจัด ได้ว่าเป็น ธรรมะเพื่อโลกุตตรกุศล เฉพาะ ระบบ ธรรมเก้าตา นี้ ก็ดังได้ ธรรมจักษุ ที่จะมองเห็นสจัจธรรมได้รอบตัว และ จากส่วนที่ตื่นสุด จนถึงส่วนลึกที่สุด ซึ่ง จะทำให้ชีวิตดำรงไปได้อย่างเหมาะสมถูกต้อง และ รู้จักพาชีวิตนั้นไปให้ไกลห่างจากกิเลส อวิชชาและทุกขภัยได้มากที่สุดนับดั้งแต่พื้นฐานไปจนถึงขั้นสลับซับซ้อนสูงสุดด้วยนัยแห่ง คำที่ว่า บุคคลบริสุทธิ์ได้เพราะด้วยปัญญา นั้นได้.

<sup>\*\*</sup> \*\* คำว่า "คา" ท้ายคำบาลี มีความหมายว่า "ความเป็น ๒ คั้ง (คำข้างหน้า) นั้น"

ในระหว่างที่ท่านอาจารย์ได้ค่อยบรรยายและทำให้แพร่หลาย ซึ่งกระบวนธรรม ทางโลกุศตระเหล่านี้ไปที่ละองค์สององค์ ธรรมะทั้งหมดอยู่ในครรลองธรรมจักษุของท่านอยู่ อย่างชัดแจ่มแจ้งแล้ว หลังจากได้กล่าวถึงคำว่า ไกวัล, เกวล บ้างบางครั้งเมื่อพูดถึง พระ-นิพพาน แล้วที่สุดท่านก็อดไม่ได้ที่จะพูดถึงสิ่งนั้นออกมาเป็นเรื่องเป็นราวเสียทีเดียว คั้งนั้น ในปี ๒๕๑๖ การบรรยายธรรมเรื่อง ไกวัลยธรรม จึงได้มีขึ้น.

คำ ไกวัล พจนานุกรมให้คำนิยามไว้ว่า "ไกวัล: น. ชั้นสวรรค์; ว. ทั่วไป". (การบรรลุโมกษะ ในศาสนาเชนหรือไชนะก็เรียกว่า ถึงไกวัลย์) และคำว่า "เกวล" เอง ก็แปลว่า "เดี๋ยว, ล้วน, หนึ่ง, หมดจด, ทั้งหมด. ฯลฯ : เกวลี น. ผู้สำเร็จ : เกวลิน น. ผู้สำเร็จ, ผู้ศึกษาตลอด".

กังนั้น เมื่อธรรมเก้าตาชุกสำคัญของโลกุตกรธรรมนี้ หากมีผู้ได้ศึกษาและ เข้าใจโดยกลอดทั้งหมดแล้ว ก็ชอบที่จะได้เข้าถึง "ไกวลัยธรรม" อีกหนึ่ง อันรวมธรรมทั้ง มวลเหล่านั้นมาไว้เป็นเอกด้วย เพื่อธรรมกามิก – ธรรมานุจร ผู้ศึกษาและบำเพ็ญธรรมแห่ง โลกุตกระทั้งแก่ค้นจนตลอดครบจบทั้งกระบวนถึงที่สุดนี้ จะได้เห็นความเป็น เกวลิน ในคน เมื่อเห็นแจ้งแทงธรรมแห่งใกวลัยธรรมได้ปรากฏในครรลองธรรมจักษุของแต่ละท่านนั้น ๆ ได้เองบ้าง, ว่าจะคลอดและจะใกล้หรือยังห่างไกลเพียงไร.

อน "ใกวัลยธรรม" ซึ่ง รวบยอดธรรม เหล่าที่ท่านกล่าว และแม้จะไม่ได้
กล่าวทั้งหมดนี เป็นธรรมะที่ยากและผู้ไม่มองให้ได้ทะลุใน ธรรมเก้าตา นั้น ไม่สามารถเข้า
ใจได้เลย แม้ใครผู้ใคจะท่องจำต่อให้คำต่อคำก็ตาม ฉะนั้นท่านอาจารย์จึงได้เพียรจะอธิบาย
ให้มากที่สุดเท่าที่จะทำได้ ท่านเขียนสึงที่เรียกว่า "อรรถาธิบายเกี่ยวกับไกวัลยธรรม"
ไว้ปึกหนึ่ง ซึ่งคงจะยังไม่จบก็มาต้องประสบกับ อนิจจตา เสียก่อน, โดยท่านอาจารย์ก็ได้
อาพาธลงในระหว่าง จึงยังไม่ทันจบลงท้าย "อรรถาธิบาย ๆ" ให้เป็นที่บริบูรณ์, แต่ในส่วน
ที่ทำไว้แล้วนี้ ก็นับว่าเป็นประโยชน์ขึ้นอีกพอสมควรและยังได้แสดงให้ปรากฏแก่เราด้วยว่า

สิ่งที่ท่านเป็นห่วงใยมากที่สุดนั้น ก็คือ สันติภาพ ทั้งส่วนบุคคล ขึ้นไปจนถึงส่วนของ สังคม และส่วนของโลก ในที่สุดนั้น จะต้องมีความสัมพันธ์เกี่ยวเนื่องกันกับ 'สวนโมกข์ นานาชาติ และ ธรรมทานมูลนิธิ' และ "ไกวลัยธรรม" เองค้วย.

ฉะนั้น เพื่อให้ ปรากฏอย่างเป็นสัจจะแห่งความเป็นไปในชีวิตและงาน ของท่านอาจารย์ได้ประจักษ์ แก่ผู้ศึกษาและบำเพ็ญเบ็นธรรมานุจรในท่านค่อไป คณะ ผู้จักทำหนังสือนี้ จึงได้พิมพ์ ข้อเขียนสุดท้าย ที่ ท่านอาจารย์พุทธทาส อินทบัญโญ (พระธรรมโกศาจารย์) เขียนค้างไว้นี้ ขึ้นมาในวาระสุดท้ายแห่งการละสังชาร ในวันที่ ส กรกฎาคม ๒๕๓๖ นี้ อย่างศรงศามค้นฉบับพิมพ์ตามคำบอกของท่านเองทุกประการ ให้ไว้ กับธรรมบรรณพิมพ ต่อไปเพียงนี้.

> คณะผู้จัดพิมพ์ "ใกวัลยธรรม" กันยายน ๒๕๓๖

2 2 6 00 3 G/10 2

ที่ห่านอาจารย์แรรบาย ในช่วงปัจผิมสมัย คือ สังขารพรม (ไค้แก่ พรรมเนื่องเรื่อง— ปรุงแค่งทั้งหลาย )

น้ำ นังไม่ขบับเซยื้อน อยู่เฉย นึ่ง ไม่คิงในวเลย สักน้อย กลิ่ง คือ กม สีเคย ปรุงแค่ง เสมอแฮ โหล เพื่อนทาเคลื่อนกล้อย ห่วงห่าวารี ร

" สันคิกูมิ "

# ข้าพทำเป็นพอกั.

อ เกิดโลเกระกุล พานิช แรวพบุรษ พักระกุ ตัวเองก็เลย บัลนีเปลี่ยน พเปนี พอ พัพงรี ผูญ ณี ใน เกมว่า พุทธพล, เป็นลูกเขย ของ พระ พุทธเจ้า แต่งงาน กับ ภณี โดยพิธีรีของปิงกว่ามโละนาร แล้วมีรี โครรักัน ที่ คม.

ลับ ออ์ เลชอง บุรี. พละ พระพบอเม ราคบอบพอ เกากระเลเหน เพาะกระการแกรมหลาย เกากระเลเหน เพาะกระการแกรมหลาย เกากระเลเหน เพาะกระการเมาหลาย เกากระเลเหน เพาะกระการเมาหลาย เกากระเลเหน เพาะการเมาหลาย เพาะการเมาะ เพาะ เพาะ เพาะ เพา

พายของ โฆ่ สิกเพิ่ม ชื่อ สอนโมกูฟฟลา ชาม, พายของ โฆ่ สิกเติม, กาลัน ค้า ชื่อ "ธาเมโมษณ์" อันมีปัจน ทุกชั้น ทุกจัย ทุกชนิด ทุกเพล, ชิงกัง นั้นง สแฟลิน ค้า.

มือแลนใจ เพิ่ม มู กางการ บุละกาง และ กางการ บุละ อาการ เพื่อง กาง และ กางการ บุละกางการ บุละกางการ บุละกางการ บุละการ บุละกางการ บุละการ บุละ

मित्र के प्रमाण का सं हिंठ एक तुराहुण प्रमाण का मान्य का प्रमाण का प्रमाण का मान्य का प्रमाण का प्रमा